
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 17: Religiöse Erziehung und Religionsunterricht

Artikel: Erlebter Religionsunterricht

Autor: Weigl, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Breviers), und zwar 7fachen Schau
sieht — in Anlehnung an die durch die
Mondphasen bedingten 7 Wochentage der
Erdenweltenuhr: dassmankeinenTag
der entsprechenden Schöpfergabe

vergesse, nämlich: 1. des

Lichtes und der Farben, 2. der Luft und des

Wassers, 3. der Erde mit ihren Schätzen und

Gaben, 4. des durch die Gestirne bedingten
Zeitenwechsels, 5, des unentbehrlichen Dienstes

der lieben Tiere, 6. der wunderbaren

Ausstattung des Menschen, 7. der grössten
aller Gaben: Gottes selbst mit seinem ganzen

Himmel und der ganzen Welt: „Was
hast du, das du nicht empfangen hättest".
Kor. 4, 7.) (Siehe Adrian, Schöpfungsfeier,
1928. Ursulinenkloster Erfurt. M.—.10,100
St. M. 7.—.)

II. Ein Gleiches gilt von der „Liturgie
der Menschenwürde" (Ebenda 1 929).
Wir feiern sie täglich bei Anlegung der hl.

6 Messgewänder. Wir erinnern uns der 6

Gottesworte, die der Schöpfer — dem Meister

im „Lied von der Glocke" gleich —
bei Erschaffung der ersten Menschen sprach.

III. Auch bei jedem Sakramente wiederholt

sich das 6fache: 1. das äussereZei-
c h e n, 2. das Gotteswort, 3. die

Erlebter Religionsunterricht
Seit drei Jahrzehnten habe ich mich mit

meiner literarischen Arbeit und Vortragstätigkeit

für die stärkere Hinwendung des

Religionsunterrichtes von der didaktischen

Einstellung zur pädagogischen Gestaltung

eingesetzt und dabei die Aktivierung der Schüler

mit in den Vordergrund geschoben.1 Auch

der Deutsche Katechetenverein war bewusst

1 Ich darf hier an meine einschlägigen Werke
erinnern: Bildung durch Selbstfun (3. Auflage
1921, München, Kosel & Pustef); Wesen und

Gestaltung der Arbeitsschule (6. Auflage 1931,

Paderborn, Ferdinand Schoningh); Darbietung der
biblischen Erzählungen in der Grundschule (3. Auflage

1929, München, Kösel & Pustet); Der Unterricht

in der Biblischen Geschichte nach den Grund-

Gnade (Accedit verbum ad elementum et
fit sacramentum. Aug.) 4. Durch den Glauben

geschieht die Begnadigung zur
Rechtfertigung, durch das Wort das
Bekenntnis zur Seligkeit („Farbe bekennen!"),

5. „Brüder, lasst uns nicht bloss mit
Worten lieben, sondern in T a t und Wahrheit!"

(1. Joh. 3, 18.), 6. „Im guten
und sehr guten Herzen bewahren

und Frucht bringen in Geduld" (Lk.

8, 15.).
Zum Schluss wollen wir nicht unterlassen,

darauf hinzuweisen, dass die 6 göttlichen
Unterrichtsstufen sich in 6 Stoffgebiete des

Religionsunterrichtes aufteilen lassen: 1.

Kirchliches Leben und religiöser
Anschauungsunterricht. 2. Biblische und
kirchengeschichtliche Erzählung. 3. Glaubens-,
Gnaden-, Sittenlehre des Katechismus. 4. Gebete
und Lieder. 5. Tat, Leben, „Volkswert" der

Liturgie. 6. Wachstum des Gnadenlebens in

der Seele (Mystik und Asketik). Wer nicht

vergisst, dass die sechs Stoffgebiete aus der
Einheit göttlicher Unterweisung erwachsen

sind, wird in der Wirklichkeit immer die Einheit

sehen und der Gefahr der „Verstoff-
lichung" nicht erliegen.

Erfurt. Msgr. Dr. Jos. Adrian.

in dieser Richtung tätig. Ich erinnere an jene
Hefte der Religionspädagogischen Zeitfragen
von Univ.-Prof. Geh.-Rat Dr. Jos. Göttler,
die unter dem Sammeltitel „Religion und
Leben" (Verlag Kösel & Pustet, München) vom
derzeitigen Vorsitzenden des Deutschen

Katechetenvereins, Msgr. Gustav Götzel,
herausgebracht wurden.

Als Wesensmerkmal einer recht verstande-

satzen der Arbeitsschule in der Mittel- und Oberstufe

der Volksschulen (1922 ebenda); Die Wertwelt

der Volksschuljugend (2. Auflage von „Kind
und Religion" enthaltend, 1929, Paderborn, Ferdinand

Schoningh); Heimat und Volkstum in

religionspädagogischer Auswertung (1934, Paderborn,
Bonifacius-Druckerei).

809



nen Arbeitsschule habe ich neben der
Handbetätigung und der Pflege der geistigen
Selbsttätigkeit der Kinder immer die r e I i —

giös-sittlicheTaterziehung
angegeben und ihre Verwirklichung in der
Praxis des Alltags veranschaulicht. Solche

Einstellung des Katecheten und Lehrers ist

nicht zufrieden mit einer bloss verstandes-

mässigen Erfassung der religiösen Wahrheiten

und einiger Erwärmung am religiösen
Bildungsgut, auch nicht mit Vorsätzen, die in

der Form der „Anwendung" als Abschluss

einer Lehreinheit gemeinsam gefasst werden
und dann meist nur Worte, Formel bleiben.
Der lebensbetonte Religionsunterricht muss

den Weg zu Tatvorsätzen finden, die

den Schüler zur unmittelbaren U e b u n g

der religiösen oder sittlichen Erkenntnisse

führen.

So ist schon bei der Behandlung der

Glaubenslehre — des ersten
Hauptstückes unseres katholischen Katechismus —
der Schüler zu aktivieren, d. h. zur Sammlung

der entsprechenden Erkenntnisse durch

eigene geistige Arbeit, durch Selbsttätigkeit
und zum Einbau der erkannten Wahrheit in

seine Lebenspraxis zu führen.

Bei der Weckung und Nützung der
Selbsttätigkeit der Kinder bleiben wir uns natürlich
der Tatsache bewusst, dass der Religionsunterricht

seinem Wesen nach viele feste

Wahrheiten zu vermitteln hat, die jenseits der
Grenze des kindlichen Eigenschaffens liegen.
Was geoffenbarte Wahrheit ist, muss dem

Schüler als solche gegeben werden und kann

nicht seiner verstandesmässigen Erarbeitung
überlassen bleiben. Es wäre auch ein

Unding, von ihm zu verlangen, dass er immer

wieder neu die dogmatischen Wahrheiten

erarbeiten sollte, um deren Formulierung sich

die besten Köpfe der Kirche unter Führung

des hl. Geistes durch Jahrhunderte bemüht

haben.

Aber gerade an dem Einbau dieser Wahrheiten

in den Lebensalltag, in die tägliche
Verwertung und die Durchdringung der Le¬

benshaltung mit dem Bewusstsein dieser

Wahrheiten, kann und muss der Schüler
aktiven Anteil nehmen.

Es handelt sich dabei in erster Linie um
die Anknüpfung der zu besprechenden
Wahrheiten an das, was in der Heimat,
im Volkstum, im Brauch und in der
Sitte lebendig ist. Wird der Schüler
veranlasst, das Material für diese apperceptiven
Vorstellungen selbst zu sammeln, so dass die
Unterrichtsstunde dann vor allem die

Klärung und Ordnung des gesammelten
Materials und die Zusammenfassung in eindeutigen

Sätzen — den Antworten des katholischen

Katechismus — zu besorgen hat, so
ist die Arbeit des Katecheten an das Leben

geknüpft und dient diesem wiederum.

An der Spitze der Glaubenslehre steht im
katholischen Katechismus die Lehre von Gott,
vom allmächtigen Schöpfer, vom ewigen
Vater, dem der Sohn und der hl. Geist zur
Seite sind, so dass die Lehre von der hl.

Dreifaltigkeit auch gleich vor den Schüler
tritt. Diese Lehre findet in den Darstellungen
der Heimat in der Pfarrkirche, in Kapellen,
in der Darstellung der Volkskunst im christlichen

Haus, auf Andachtsbildchen, die unter
Jugend und Volk verbreitet sind, Veranschaulichung.

Die Schüler sind einige Stunden vor
der Behandlung dieser Glaubenswahrheit zu
veranlassen, zu beobachten, welche Darstellungen

der Dreifaltigkeit ihnen erreichbar
sind und wie sie Gott Vater, Sohn und Geist
im täglichen Leben begegnen. Sie können
das Ergebnis ihrer Beobachtung dann mündlich

in der entsprechenden Religionsstunde
vorbringen oder auch in ein Arbeitsheft für
den Religionsunterricht eintragen. Damit ist

die Lehre, die wir zu vermitteln haben, mit
der Umwelt des Kindes und dem Erleben des

Volkes verbunden. Man wird erstaunt sein,
welchen Reichtum von verschiedenen

Dreifaltigkeitsdarstellungen die Kinder uns
beschreiben. Sie erzählen wohl auch vom
Stiefmütterchen als „Dreifaltigkeitsblümchen"

810



oder haben irgendwo das Volksratsel gehört
oder gefunden:

Sind drei gleiche Blumen an einem Stamm,
Hat eine jede einen anderen Nam',
Hat eine jede einen anderen Schein,
Was mögen das (ur drei Blumen sein?

(Vater, Sohn und heiliger Geist in der
Dreieinigkeit

Nimmt man dann dazu die volkstümliche
Prägung des Dreifaltigkeitsglaubens im kleinen

Katechismus: „Gott der Vater hat uns

erschaffen, Gott der Sohn hat uns erlöst,
Gott der hl. Geist hat uns geheiligt", so wird
man den Weg zur kirchlichen Lehre in bester
Form gehen, jedenfalls besser, als in einer
dogmatischen Analyse. Der Schweizer
Volkspfarrer Mäder erzählt einmal davon, wie die
volkstümlichen Darstellungen seiner Heimat
fur seine religiöse Entwicklung viel wichtiger
waren als der Religionsunterricht des
Gymnasiums: „Die hl. Dreifaltigkeit war für mich

in ihrem bildlichen und lieblichen Ueberein-
ander eine so felsenfeste Vorstellung geworden,

dass ich nicht begreifen konnte, warum

unser Lehrer sich so viel Muhe gab, darzutun,

dass drei eins und eins drei seien, und

immer aufs neue, bis der Wirbel in die Seele

kam.2

Schliesst sich nun das selbständige
Aufsuchen der Gelegenheiten an, bei denen wir
uns religiös zu diesem Geheimnis bekennen,
so haben wir wieder die Selbsttätigkeit der
Schuler genützt. Sie finden die Anwendung
im Kreuzzeichen, im „Ehre sei dem Vater",
in den Schlussformeln des liturgischen
Messgebetes durch unsern Herrn Jesus

Christus, der mit Dir und dem heiligen Geiste
.". Und hier ist dann der natürlichste

Weg zum lebensvollen Tatvorsatz
gegeben: Wir wollen in den nächsten Tagen
nie oberflächlich und gedankenlos das

Kreuzzeichen machen, das „Ehre sei dem
Vater" sprechen, den Schluss des Kirchengebetes

in der Messe mitbeten, sondern uns
des Inhaltes des Geheimnisses erinnern und

5 Von der Sctiolle herauf, Lebenserinnerungen,
1928, S 148

jeder der drei gottlichen Personen für die
besondere Wohltat danken. In meinen
Schriften habe ich immer darauf hingewiesen,
dass solch ein Tatvorsatz nicht allgemein fürs

ganze Leben zu fassen ist, dass man ihn
vielmehr fur die Kinder befristen, seine

Durchfuhrung in Erinnerung bringen und zur
Selbstkontrolle anleiten soll. Wenn wir es

uns fur die nächsten drei Tage, etwa bis zur
nächsten Religionsstunde, vornehmen und

dann die Frage stellen: Habe ich nun auch

jedesmal richtig daran gedacht? sodann
fortfahren:,,Ich will jetzt keine öffentliche Beichte

hören; aber vielleicht ist es gut, wenn wir es
nochmal drei Tage üben", wenn weiterhin
diese Uebung später auf eine Woche und
dann vielleicht nochmal auf 14 Tage verlängert

wird, dann haben wir den Kindern den

Weg zur Tat erleichtert.3

Bei der Lehre von Christus lassen sich die
Kinder aktivieren durch Berichte über
Advents- und Christnachtserleben, über die
ortsübliche Manenverehrung und deren Statten,

über Fasten- und Karwochenbräuche,
über Osterbräuche und kirchliche
Himmelfahrtsfeier, bei der Lehre vom hl. Geist durch

Schilderung von Pfingstsitten und eine
Durchleuchtung der Festmesse, besonders des In-
troitus, der Epistel, der poesievollen Pfingst-

sequenz, der Präfation mit ihrer Verherrlichung

des Schopfergeistes. Bei der Lehre

von der Kirche können die Kinder selbst mit
beitragen, die Frage zu beantworten, „wie
unsere Heimat christlich wurde". Der weltliche

Geschichtsunterricht hat davon manches

gebracht. Vielleicht steht im Lesebuch ein

einschlägiges Stuck Wir können den Kind-
dern auch sonst Quellen nennen oder aus

der Schülerbibliothek aushändigen, worin sie

Tatsachen finden, über die sie dann wiederum

berichfen, wenn wir die Lehre von der
Kirche behandeln. Bei der Lehre von den

3 In dieser Art habe ich in „Wesen und Gestaltung

" die Aufstellung religiös-sittlicher
Monatsziele und ihre Uebung

beschrieben.

811



Heiligen müssen die Heimatheiligen und die
Namenspatrone der Kinder den Unterbau für
die Katechismuslehre geben. Ich habe mich
durch Jahrzehnte immer wieder davon
überzeugt, welch grosses Interesse die Kinder für
diese Heiligen aufbringen, wie sie gerne selber

die Lebensbilder sammeln, wenn man
sie auf die Möglichkeiten aufmerksam macht,
auf Legendenbücher, die auf der Rückseite

von Andachtsbildchen zu finden sind usw.
Auferstehung des Fleisches und ewiges
Leben lassen sich anknüpfen an Darstellungen
des Jüngsten Gerichtes, die irgendwie
zugänglich sind. Man darf dabei nicht übersehen,

dass die aus der Umwelt geholten
Abbildungen nicht selten von tieferer Wirkung
sind als „Zweckbilder", „religiöse
Anschauungsbilder".

Bei der Gebotenlehre ist besonders die
Hinführung zu kindertümlichen
Tatvorsätzen von Wichtigkeit. Kindertugend,

Kindervollkommenheit
ist eine andere als die der Erwachsenen.
Darüber muss man sich immer wieder als

Religionslehrer klar werden. Auf sie sind unsere
Tatvorsätze einzustellen. Im Sinne der obigen

Ausführungen sind sie zu befristen, zu
kontrollieren, und es sind die Schüler zur
Selbstkontrolle durch das tägliche Partikularexamen

beim Abendgebet hinzulenken.

Drei Tage und dann wieder drei Tage und

dann eine Woche die täglichen Gebete mit
wirklicher Sammlung zu verrichten, oder in

Der Schüler in der heiligen
Das Bedürfnis, zu opfern, ist gegeben mit

der Veranlagung des Menschen zur Religion.
Diese an sich natürliche Neigung, die auch

den Heiden eigen ist, wird im Bade der

Wiedergeburt getauft und auf den Inbegriff
aller Opfer auf die hl. Messe hingeordnet.
Wie viele Christen gibt es, die schon in früher

Kindheit — vor jedem theoretischen
Unterricht — eine geheimnisvolle Beziehung

zum hl. Messopfer wahrnehmen! Vorhanden

dieser Zeit bestimmt jeden Missbrauch eines

heiligen Namens zu meiden, oder unbedingten

und raschen Gehorsam zu üben, oder
jeden Zank mit den Geschwistern, mit den

Kameraden, mit den Spielgenossen zu meiden,

jedes unsaubere Wort, jeden Gedanken
daran, erst recht jedes Werk solcher Art zu

meiden, ein anderes Mal unbedingte Ehrlichkeit,

unbedingte Wahrhaftigkeit sich

vorzunehmen; das sind Vorsätze, die so bei den
Kindern begründet werden können, dass sie

den Weg in den Alltag finden.

Erst recht müsste das dritte Hauptstück
des Katechismus mehr an die Gegebenheiten

für das Erleben der göttlichen Gnadenhilfe

im katholischen Volke anknüpfen. Ich

verweise auf die besonderen Aufgaben, die
hier für eine sorgfältige Gebetserziehung
und eine vertiefte eucharistische Erziehung

gegeben sind. In den oben genannten
Büchern habe ich darüber eingehend gesprochen

und in einigen hundert religionspädagogischen

Kursen und Vorträgen davon
gehandelt.

Arbeit in diesem Sinne macht uns — wenn
wir nicht vergessen, vor allem den Herrgott
auch um seine gnadenvolle Hilfe zu bitten

— erfolgreicher und führt uns in den
Religionsstunden von der Katechese zur religiösen

Lebensschule.

München. Franz Weigl,
alt Stadtschulrat.

Messe
ist die Bereitschaft auf alle Fälle bei jedem
Getauften. Sie schliessf in sich die Neigung,
das heilige Opfer nicht nur „anzuhören",
sondern darzubringen. Das Recht dazu

gibt das allgemeine Priestertum,
dem der Christ durch die hl. Taufe
eingeordnet ist.

Wie oft wir nun von der Grösse und Würde

des besonderen Priestertums sprechen,
ebenso wenig reden wir von diesem a I I -

812


	Erlebter Religionsunterricht

