
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 17: Religiöse Erziehung und Religionsunterricht

Artikel: Zur Psychologie des Religionsunterrichtes

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zelnen, Stück um Stück gewonnen werden
müssen. Mithin wird nicht dann der beste

Religionsunterricht geboten, wenn einfach
das allerschönste Ideal in einer für das Kind

unerreichbaren Form glänzend aufsteigt.
Pädagogisch-methodisch gesehen, erscheint

sogar dieser dauernd kühne Griff in die schönste,
beste religiöse Wertwelt als grundirrig. Das

Schwergewicht in der methodischen Gestaltung
der Religionsstunde muss vielmehr stets darauf

fallen, die elementaren Zwischenstufen

zu schaffen, auf denen das
Kind zu dem ihm gezeigten Wert
wirklich emporschreiten kann.
Praktisch heisst das z. B. für das Gebiet der

religionspraktischen Uebung: Immer eine

Uebung setzen, die das Kind tatsächlich zu
leisten vermag. Weiter: erst leichte Uebungen,
dann allmähliches Fortschreiten zu schwereren,

die auf den bereits bezwungenen Aufgaben
jeweils sinnvoll aufbauen.

Alle unsere Darlegungen haben sich,

entsprechend dem gesetzten Thema vom
religionspädagogischen Leid des proletarischen Kindes,
auf Schwierigkeifen und Gegenkräfte erstreckt,
die sich aus der proletarischen Lebenssituation
bei der religiösen Kindererziehung ableiten
lassen. Zum grossen Trost des Religionspädagogen,

der voll Sorge und Bedrängnis den harten

Einbruch der Proletarität in sein Arbeitsfeld
beobachtet und mit ihr Tag um Tag ringen muss,

kann indessen gesagt werden: Die Welt des

proletarischen Kindes birgt nicht allein religiöse
Hindernisse, sondern auch positive
Gegebenheiten in sich. Schaut man z. B. auf das

Hauptmysterium der Erlösung, so liegt ein er-
folgverheissender religionspädagogischer
Ansatzpunkt in dem Erlösungsverlangen, das

bitterernst aus der proletarischen Seele immerzu

emporflammt. Wohl ist es nicht unmittelbar
religiöser Natur, doch die psychologische
Grundsituation der Erregung, der
Sehnsucht, des Bedürfnisses nach einem kommenden
Heil ist vorhanden. Oder man denke an das

proletarische Sehnen nach Liebe und Gerechtigkeit,

dem das Christentum wenigstens in der

gleichen psychologischen Grundrichtung
entgegenkommt mit seiner Lehre von der Gottes-
kindschaft aller, von dem Lohn der Armut, der
einstigen absolut gerechten Glücksverteilung
usw. Der umsichtige Religionspädagoge wird
nicht zuletzt nach diesen im proletarischen See-
ientum selbst ruhenden Ansatzmöglichkeiten
ausschauen. Er wird es tun müssen, um mit
Hilfe der positiven Möglichkeiten die dunkle

antireligöse Mächtefront niederringen zu können.

Ob es dann tatsächlich gelingt, mag er
ruhig in die Hände dessen legen, der alles

Leid, auch das Leid des proletarischen Kindes,

zu Seligkeiten ohne Ende führen kann.

Hamborn a. Rh.

Dr. Heinrich Kautz, Rektor.

Zur Psychologie des Religionsunterrichtes
Der religiösen Erziehung und damit dem

Religionsunterricht gehört der Ehrenplatz im

Stundenplan. Was der Religionslehrer dem
Schüler zu geben hat, ist mehr wert — nicht

nur für die Ewigkeit, sondern schon für das

Erdenleben — als alles zusammen, was die

weltlichen Fächer an Wissen und Können

vermitteln.

Noch mehr! Die religiöse Erziehung und

damit der Religionsunterricht haben im

Schultag eine zentrale Stellung. An das, was
der Religionslehrer dem Schüler gibt, müssen

alle andern Fächer denken; vom
Religionsunterricht müssen alle andern Fächer

und muss der ganze Schultag und muss das

ganze unruhige Kinderleben gesegnet
werden.

Die katholische Pädagogik ist nicht ruhig,
bis sie ihrem vornehmsten Fache diese Stellung

errungen hat.

Aber das ist nicht alles. Das ist bloss

Grundlage. Wie arm wären wir, auch bei der
vollkommensten Schulorganisation, wenn wir
nicht warm religiöse Lehrer hätten! Gebt uns
also warm religiöse Lehrer! Diese Forderung
der katholischen Pädagogik ist nicht weniger
wichtig als die andere: gebt der Religion und
dem Religionsunterrichte überall die ihnen

802



gebührende Stellung im Schultag und im

Stundenplane!

Wo diese zwei grundlegenden Forderungen

katholischer Pädagogik erfüllt sind,
haben wir viel, sehr viel, haben wir die katholische

Schule. Aber wir haben noch nicht
alles.

Ich kenne Verhältnisse, wo wir das haben,
und doch ist man nicht zufrieden mit uns
Religionslehrern, und sind wir selber nicht
zufrieden mit unsern Erfolgen.

I.

Das wirft man uns vor: wir seien methodisch,

also psychologisch rückständig. Im
Schriftlichen und im Mündlichen. Im Schriftlichen

zuerst. Im Religionsbuch also!
Angefangen von der Biblischen Geschichte und
dem kleinen Katechismus bis zum schweren
„Lehrbuch der Religion" am Gymnasium, an
der Realschule und am Lehrerseminar. Unser

Religionsbuch sei veraltet. Nicht inhaltlich,
aber formell. Es sei immer für eine
frühere Generation geschrieben. Und die zweite,

verbesserte Auflage komme immer ein
oder zwei Jahrzehnte zu spät. Aber auch im
Mündlichen fehle es bei uns, in der eigentlichen

Religionsstunde. Wir seien die
langweiligsten von allen Lehrern. Wir machen

am wenigsten Eindruck. Wir seien zwar nicht

weniger tüchtig in unserm Fache als die
andern in ihren Fächern. Aber wir wüssten

unsere Sache viel zu wenig schlau an den
Mann zu bringen. Wir Religionslehrer aller
Stufen: die geistlichen und die weltlichen,
in der Primär- und in der Sekundärschule,
in der Mittelschule und — auf der Kanzel

sogar. Wir seien wohl stark in der Dogmatik
und in der Moral, reich und überreich an
biblischem und kirchengeschichtlichem Wissen,

aber wir seien einfach zu wenig gute
Psychologen, das heisst Methodiker. Davon

zum guten Teile komme es, wenn unsere
Schüler zu wenig freudig und grundsätzlich
katholisch würden; dass sie vielfach religiös
so kalt oder wenigstens lau blieben; dass sie

an Bravheit und Heiligkeit das Mittelmass der
Nichtkatholiken kaum wesentlich überragten.

Mit diesen Vorwürfen nicht zufrieden,
spielt man schliesslich, als letzten und
unüberwindlichsten Trumpf, noch gewisse
statistische Tatsachen gegen uns aus. Es sei

doch einwandfrei nachgewiesen, dass unser
Fach, das doch, seiner Natur und Bestimmung

nach, das liebste sein müsste, zu den
unbeliebten Fächern zähle, ja dass es auf der
statistischen Tabelle sogar in der unrühmlichen

Gesellschaft des abstrakten Rechnens

und der herzlosen Sprachlehre auftrete. Das

könne nur vom methodischen Ungenügen
des Religionslehrers herkommen. Pestalozzi

habe doch sicher recht beobachtet und
geschlossen, wenn er behaupte, dass jeder
Mangel an Interesse und Lernfreude beim
Schüler zurückzuführen sei auf die Art und

Weise des Unterrichtes, und dass kein

Gegenstand so trocken und langweilig sei, dass

er nicht in den Händen eines geschickten
Lehrers interessant werden könnte.

Das sind schwere Anklagen. Wir müssen

uns mit ihnen auseinander setzen.

Zuerst ein paar Erwägungen zu unserer —
wenigstens teilweisen — Entlastung.

Man darf unser Fach den andern Fächern

gar nicht auf der gleichen Linie gegenüberstellen,

es gar nicht mit dem gleichen Massstab

messen. Die andern Fächer, die ja fast

alle von sichtbaren und hörbaren Dingen
handeln, sind viel leichter kurzweilig zu
gestalten als der Religionsunterricht — wenigstens

der Katechismusunterricht —, der doch
immer wieder in jenem Reiche münden muss,

aus dem kein menschliches Ohr je einen Ton

vernommen, und in das kein noch so scharfes
menschliches Auge je einen Blick hat tun dürfen.

Und dann: bei den andern Fächern

handelt es sich bloss um ein bestimmtes
Mass von Wissen und Können. Ein Ziel, das

bei entsprechender Veranlagung des Schülers

und bei genügender Tatkraft des Lehrers
unfehlbar zu erreichen ist. Ganz anders bei

803



uns. Ist bei uns dieses — mehr intellektuelle

— Ziel erreicht, dann stehen wir erst beim
schönen und wichtigen Anfang unserer
Unterrichtsaufgabe. Das Entscheidende in un-
serm Fache ist nämlich nicht das Wissen und
nicht einmal das Können, sondern das Wollen

und das Tun. Das aber kann auch vom
tatkräftigsten Lehrer und beim intelligentesten

Schüler nicht erzwungen werden. Diese

gefühls- und willensmässige Einstellung des

Schülers zum Guten und zum Bösen (mit dem
wir es zutiefst zu tun haben), hängt von so

vielen Umständen ab, über die wir Religionslehrer

nur wenig Macht haben: von der
natürlichen Veranlagung zuerst; vom freien
Willen des Schülers; von der bisherigen
häuslichen Erziehung; vom Milieu; vom Teufel;
auch vom Mass der Gnade Gottes. Wie sehr

tut man uns Unrecht, wenn man unsere
Tüchtigkeit allzu ausschliesslich nach der Heiligkeit

unserer Schüler beurteilt!

Ein weiteres noch! Am Schlüsse jeder
andern Lektion heisst es immer: ,,Du wirst
haben .", ,,Du bekommst ." und zwar
schon in diesem gemütlichen Erdenleben
und zwar schon bei der nächsten, schon jetzt
fast greifbaren Gelegenheit. Wer wollte da

nicht tapfer zugreifen! Wir aber müssen

unsere Unterrichtsstunde immer wieder schlies-

sen mit einem harten „Du sollst auch

wenn es dich noch so viele Opfer und noch

so schwere Arbeit kostet" oder mit einem
unerbittlichen „Du darfst nicht auch wenn
du noch so gerne möchtest." Freilich, auch

wir stellen Lohn und Strafe in Aussicht, so
reichen Lohn und so harte Strafen, dass sich

schlechterdings nichts Irdisches damit
vergleichen lässt. Aber dieser Lohn und diese
Strafe werden erst in weiter, weiter Ferne
ausbezahlt und mit Massen, für die uns
geläufige Vorstellungen, anschauliche Begriffe
einfach fehlen. Man denke doch auch ein

wenig an diese unsere Schwierigkeiten, bevor

man rasch und ungerecht über unser
methodisches Können zu Gerichte sitzt!

Unsere rückständige Methode! Gemach!

Gewiss wir sind methodischen Neuerungen
gegenüber zurückhaltender, kritischer als

viele unserer weltlichen Kollegen. Aber das

heisst doch nicht ohne weiteres: rückständig
sein. Ach, wie oft sind wir schon Zeugen

gewesen, wie billig unsere Kollegen von den
andern Fakultäten ihre methodischen „Grundsätze",

für die sie noch gestern ihre Seligkeit

hergegeben hätten, verkauften oder

sogar verrieten, wenn andere „Grundsätze"
Mode wurden! Und wenn wir, auch abgesehen

von solchen Erfahrungen, an und für
sich methodisch etwas beharrlicher sind, so

wolle man uns doch zu verstehen suchen!

Wir sind es nicht aus Trägheit. Das hängt
stark mit der Beharrlichkeit, mit der Ewigkeit
unseres Stoffes zusammen. Die religiösen
Wahrheiten, die wir zu verkünden haben,
die sittlichen Forderungen, denen wir zum
Siege zu verhelfen, die Heilsmittel, die wir
anzupreisen haben, sind eben immer die

gleichen. Christus gestern und heute und

morgen und in alle Ewigkeit. Hat man denn

auch gar kein Verständnis dafür, dass etwas

von der Solidität unseres Faches auch auf

uns selber und auf unser methodisches Tun

übergeht, übergehen muss?

Ein weiterer Grund noch, warum der
Religionslehrer methodisch weniger beweglich
ist als der Lehrer anderer Fächer. Wir sind

davon überzeugt, dass das ganze pastoreile
Wirken, dass also auch der Religionsunterricht

und zwar in der Schule und auf der

Kanzel, seine Kraft und Fruchtbarkeit weniger

von menschlicher Klugheit als von
übernatürlich verklärter Bravheit, weniger von
menschlicher Kraft als von der Gnade Gottes

bezieht. Darum sind ja immer nicht die
Gelehrten und die Schlauen, sondern die

Heiligen, das heisst die besonders Braven

und Frommen die erfolgreichsten Prediger
des Reiches Gottes und die fruchtbarsten

Katecheten gewesen.
Und was endlich die gegen uns

ausgespielten „gesicherten Resultate" der Statistik

anbelangt: wir wollen nicht einmal an die

804



bekannte Tatsache erinnern, dass man mit
Statistik alles beweisen, aber auch alles
widerlegen kann. Wir weisen einfach darauf
hin, dass solche statistische „Aufnahmen" in
Städten und zwar in Großstädten gemacht
worden sind. Ein grosser Teil der befragten
Kinder stammte aus religiös gleichgültigen
und aus ausgesprochen unkirchlichen Familien.

Was aber das Milieu der Großstadt,
und was erst recht der Geist des Elternhauses

für einen Einfluss ausübt auf die religiöse
Einstellung der Jugend; und wie die religiöse
Einstellung, die das Kind schon in die Schule

mitbringt, sich auch in seiner Einstellung zum
Religionsunterrichte und zum Religionslehrer
auswirkt, auswirken muss, bedarf doch keiner
weitern Erörterung. Man mache solche
statistische Erhebungen in ländlichen Kreisen,
in religiös eingestellten Gegenden! Man
wird zu entgegengesetzten Resultaten kommen.

Wobei wir Religionslehrer aber diese

günstigen Resultate auch nicht ohne weiteres
als Verdienst unserer besonders guten Me¬

thode für uns in Anspruch nehmen wollen
und dürfen.

Soviel zu unserer — wenigstens teilweisen

— Entlastung!
Und doch kommt es auch im Religionsunterricht

sehr viel auf die Methode, also
auf die Psychologie an. Und doch muss auch

der Religionsunterricht methodisch, das heisst

psychologisch, sehr gut erteilt werden, oder
er wird, nach dem Worte eines
Religionsmethodikers, „ein Geschlecht heranziehen,
das ihn abschafft". Es kommt also nicht nur
darauf an, dass Religionsunterricht erteilt
wird, und dass dem Religionsunterricht im

Stundenplan jener Platz eingeräumt wird, der
ihm seiner Natur nach, also nach dem Willen
Gottes, zukommt, und dass er von wirklich

warm religiösen Lehrern erteilt wird: es

kommt wesentlich auch darauf an, w i e er
erteilt wird. Er muss sehr gut erteilt werden,
oder er wird — „ein Geschlecht heranziehen,

das ihn abschafft". (Fortsetzung folgt.)
Hifzkirch. L. Rogger, Seminardirektor.

Das Verhältnis der Stoffgebiete im Religionsunterricht
Was gehört nicht alles zum „Stoffgebiet

des Religionsunterrichtes", und zwar gerade
des christlichen und „katholischen"? Ist doch
Christus „der Erbe des Alls, durch den Gott
auch das Weltall erschuf". 1. Ftebr. 1, 2. Und
Christus hinterliess seiner Kirche das siebenfache

All: „alle Gewalt", „alle Welt", „alle
Geschöpfe", „alle Völker", die ganze
Dreifaltigkeit, „alle Wahrheit und Gnade", „alle
Tage bis ans Ende der Welt", „Vergebung
der Sünden unter den Völkern". Paulus empfiehlt

seinen Christen als Unterpfand des

„Friedens Christi, der allen Begriff
übersteigt", „alles, was wahr, recht, ehrbar, heilig;

was liebenswürdig, rühmlich, tugendhaft
und züchtig ist" (Phil. 4, 8). Das entspricht
den Alleigenheiten (Transzendentalien) des

Seins, wie die echten Philosophen sie von
jeher gerühmt haben: Alles was ist, soweit es

ist und keinen Mangel hat, ist in gleichem

Masse auch wahr, gut, einzigartig und schön

(Aristoteles, Augustinus, Thomas). Das alles

aber ist „aus Ihm, durch Ihn und in Ihm", ist

also göttlich, muss also auch im Religionsunterricht

für Gottes Ehre und der Menschen
Heil verwendet werden. Alles, Welt, Kultur

und Uebernatur, gehört also mit zum „Stoffgebiet

des Religionsunterrichtes". Alles

Genannte, Gott und alles Göttliche, wirkt,
von Gott gewusst und gewollt, dem
Menschen meist unbewusst und lebens- und

wachstumsmässig für die Auferbauung des

geistigen und religiösen Lebens im
Menschen.

Der von Menschen gewusstundge-
wollt erteilte Religionsunterricht ist natur-

gemäss viel begrenzter.
Sogar Gott selbst, soweit er als Lehrer und

Erzieher des Menschengeschlechtes
hervorgetreten ist, hat sich der Aufnahmefähigkeit

805


	Zur Psychologie des Religionsunterrichtes

