
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 2: Vom Geschichtsunterricht

Artikel: Die schweizerische Demokratie im 19. Jahrhundert

Autor: Dommann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die schweizerische Demokratie im 19. Jahrhundert
Grundlagen für ihre Behandlung im

Geschichtsunterricht.

In den ersten Jahren nach dem Weltkrieg
schien die demokratische Staatsform einen

neuen Siegeszug durch Europa anzutreten.
Heute aber sehen wir in den Nachbarstaaten

Deutschland, Italien, Oesterreich eine
bestimmte Abkehr von ihr. Auch in der Schweiz
ist unter dem Einfluss der auslandischen

Bewegungen -— aus politischen und wirtschaftlichen

Gründen — die Kritik an der bisherigen

demokratischen Gestaltung lebhaft
aufgestanden, vor allem in der Jugend. Man

spricht von der altschweizerischen Demokratie,

von der Demokratie von 1 789, von der
liberalen Demokratie, von der Sozialdemokratie

und spielt diese Begriffe gegeneinander

aus. So erleben wir in einem gewissen
Sinne auch bei uns eine K r i s i s der Demokratie

— doch meist nicht der Demokratie

schlechthin, nur ihrer gegenwartigen
Ausprägung. An dieser Auseinandersetzung kann

auch der Lehrer und Erzieher nicht achtlos

vorübergehen. Denn ihm ist ein wesentliches
Stück künftigen Volkswohls in die Hand

gegeben; er steht im Meinungsstreit des Volkes

mittendrin; er hat die Schuler im Geschichtsunterricht

der obern Stufen mit den

Erscheinungsformen der Demokratie einigermassen
bekanntzumachen und muss darum selbst

über den Sinn und die Wirkung dieser
Staatsauffassung zu verschiedenen Zeiten im klaren

sein, wenn er den Begriff „Demokratie" nicht
als Schlagwortklischee brauchen, mit der
heute herrschenden Prägung frühere
schweizerische Zustände und Geschehnisse un-
hisforisch schabionisieren und so tendenziös
entstellen will. In der gehaltvollen Broschüre

„Die schweizerische Demokratie", sagt
Bundesrat E 11 e r :

,,Es gibt Schweizer, die glauben, die heutige Form

unserer Demokratie könne und müsse den Anspruch
auf Allgemeingultigkeit erheben. Diese Leute sind

derart von der Zeitlosigkeit und vom Ewigkeitswert
der bestehenden Form der Demokratie uberzeugt,
dass sie jede Möglichkeit einer wesentlichen Aende-

rung dieser Form in Abrede stellen Die heutige
Form der schweizerischen Demokratie kann sich aber
nicht auf die Tradition von Jahrhunderten berufen Sie

beruht vielmehr in mancher Beziehung, namentlich

in ihren geistigen Grundlagen, auf einer
bewussten, scharf betonten Abkehr von der Tradition
und Urform der altschweizerischen Demokratie "

Auch manchem Lehrer ist es noch zu wenig
klar geworden, welche Wandlung diese

altschweizerische Demokratie im 19.

Jahrhundert durchgemacht hat, bis daraus ihre

heutige Gestalt geworden ist. Zum mindesten

arbeiten wir im Unterricht die wesentlichen

geistigen Linien — selbstverständlich

der Fassungskraft der Schuler

entsprechend — zu wenig klar heraus. In den
obern Klassen der Volksschulen, auch in

höhern Schulen, wird das letzte Jahrhundert
da und dort allzu stiefmutterlich und
oberflächlich behandelt und damit die Verbindung

von Gegenwarf und Vergangenheit
gerade an einem entscheidenden Punkte
unterbrochen. Daher möchte ich im folgenden von
den geistigenGrundlagen und der

Auswirkung des demokratischen
Gedankens in der Schweiz des 19. Jahrhunderts

sprechen.
Zunächst wollen wir zu diesem Zwecke die

altschweizerische Demokratie kurz
charakterisieren. Die Schweiz ist die älteste
noch lebende Demokratie Europas. Sie ist ein
Produkt geschichtlicher Entwicklung, so wie
das Schweizervolk eine aus jahrhundertelanger

Erlebnis- und staatlicher Ideengemeinschaft

erwachsene „politische Nation"
genannt werden kann. In den neuern
Geschichtswerken der Schweiz können wir es

nachlesen, wie die ausserordentliche
Mannigfaltigkeit und starke Gliederung unseres
Landes die Bildung von Kleinstaaten auf
Grund der genossenschaftlichen
Selbstbestimmung und Selbstverwaltung begünstigten.

Das waren die Grundlagen der
urschweizerischen Demokratie: „die Freiheit

von einer äussern Gewalf und das Recht der
Selbstverwaltung u. Selbstbestimmung durch

68



das Volk der eidgenössischen Länder" (Etter).
Zu den Ländern trat — erstmals durch Luzern

— das städtische Element mit seinen
andersgearteten politischen und wirtschaftlichen
Verhältnissen. Beide Gruppen aber — die
bäuerliche und die städtische — wahrten

gegenseitig die Eigenart und verteidigten sie

gemeinsam nach aussen.

Das Urbild unserer schweizerischen
Demokratie aber bieten die alten

Landsgemeinde - Demokratien. Etter
sagt von ihnen:

„Die altschweizerische Demokratie stand auf dem
Boden der absoluten Volkssouveränität. Unsere alte
Demokratie war in ihren geistigen Grundlagen
bewusst eine christliche Demokratie. Sie
anerkannte über der Staatsgewalf und über der Souveränität

des Volkes die Autorität und Souveränität des

göttlichen Schöpfers. Aus dieser geistigen Auffassung
heraus verlieh sie ihrer Landsgemeinde ausgesprochen

sakralen Charakter. Und hier liegt wohl das

wesentliche Merkmal, durch das die alte Demokratie

unseres Landes sich von der neuen, aus der
Aufklärungsphilosophie und den Ideen der Französischen

Revolution geborenen Demokratie unterscheidet.

So eifersüchtig die alte Landsgemeinde-Demokratie,

diese reine Form der Volksherrschaft, über den
Rechten und Freiheiten des souveränen Volkes wachte,
so wenig scheute sie doch davor zurück, in die Hand

eines einzigen Mannes eine grosse Machtfulle zu

legen. Die alte Demokratie hatte Verständnis dafür,
dass ohne einen starken Autoritätskörper
eine gesunde Demokratie auf die Dauer nichf bestehen

könne Sie hatte, unbewusst vielleicht, ein
feines Gefühl für den Wert der Tradition in der

Demokratie Es kam nicht von ungefähr, dass

gerade das Volk der Urstände und der Innerschweiz,

wo die Form und die Idee der alten Demokratie
sich am reinsten und stärksten erhalfen hatten, die

neue Demokratie am unmittelbarsten als etwas

Fremdartiges und Traditionsloses empfand und ihr

sowohl zur Zeit der Helvetik wie in den unheilvollen

vierziger Jahren des letzten Jahrhunderts den zähesten

Widerstand entgegensetzte "

Die Staatsfheorie der Aufklärung.

Der a 11 schweizerischen Demokratie isf

seit dem Ende des 18. Jahrhunderts die

„theoretische" Demokratie entgegengetreten,

hat sie teilweise negiert, teilweise

umgeformt, sich teilweise mit ihr verbunden

zu dem, was wir heute als demokratische

Schweiz bezeichnen. In seinem Buch „La
democratie et la Suisse" hat Prof. Gon-
zague de Reynold nach diesen beiden

Begriffen: historische und
theoretische Demokratie, die Untersuchung
des ganzen Problems geteilt und geklärt.
Ideengeschichtlich gilt für manchen
demokratischen Theoretiker des 18. und 19.
Jahrhunderts der Ausspruch Franzvon Hol-
zendorffs : „Die Geschichte der letzten
Jahrhunderte (der Jahrhunderte seit Macchia-
velli und Luther) zeigt, dass in demselben

Masse, als ihr Glaube an ein allein berechtigtes

Dogma schwand, der blinde Glaube an
die unbedingte Vortrefflichkeit einzelner
politischer Formen zunahm

Durch die Aufklärungsphilosophie,
ohne die die moderne demokratische

Auffassung unverständlich bleibt, „geriet der
Staat unter die stärkste Herrschaft der Reflexion,

der philosophischen Abstraktion" (J a k.

Burckhardt: Weltgeschichtliche
Betrachtungen). Das kam so:

Mif dem Sieg des englischen Parlamentes als

Träger der bürgerlichen Freiheiten siegte in der
2. Englischen Revolution von 1688
auch das individualistische Prinzip wieder, das

schon der jüngere Humanismus verkündet hatte

— in der Staatstheorie am krassesten Macchia-
velli, auf religiösem Boden die Reformatoren.
Unter den englischen Philosophen, die mit ihren

Staatstheorien dann entscheidend auf das Festland

hinüberwirkten, war es zunächst H o b b e s,

der eine natura listische Gesellschaftslehre

aufstellte. Er lehrte, dass das höchste Gut
des Menschen die Selbsterhaltung und Förderung
der eigenen Interessen sei. Sein Recht reiche so

weit wie seine Macht. Von Natur aus befänden
sich die Menschen im Kriegszustand; sie seien
antisozial. Doch der Krieg aller gegen alle habe
sie gezwungen, Frieden zu suchen, indem sie

sich durch einen Vertrag zu einer Gesellschaft

vereinigten, an die sie ihr ursprünglich
unbeschränktes Recht teilweise abtraten (delegierten).
Der so im Staate ausgedrückte Gemeinwille
könne sich aber nicht ohne einen konkreten Träger

betätigen. Darum unterwerfe sich das Volk
einem Souverän, einer Obrigkeit. — Ungefähr

69



zur gleichen Zeit wie Hobbes hat JohnLocke
die sogenannte „Aufklärung" verbreitet und

damit die Ueberzeugung, dass der Mensch sich

nicht von äussern Autoritäten leiten lassen,
sondern sein Leben nach der Weisung seiner
souveränen Vernunft gestalten solle. Locke bekämpfte

den Absolutismus (die unbeschränkte
Regierungsgewalt) und führte die Verfragstheorie weiter.

Er unterschied bereits zwei Staatsgewalten:
die gesetzgebende und die vollziehende, die

getrennt werden sollen. Der Träger der vollziehenden

Gewalt kann, wenn er seine Macht
missbraucht, bestraft und durch Revolution beseitigt
werden. Gegenüber Hobbes aber betont Locke:

die Freiheit der Menschen sei schon im
Naturzustand durch jene Natur- und Vernunftgesetze
beschränkt gewesen, die die Selbsferhaltung, die

Achtung vor Leben, Freiheit und Eigentum des

Nebenmenschen fordern. Alle Staatsbildung gehe

vom Willen des Einzelnen aus und ziele auf die

Mehrung der Wohlfahrt der Menschen.

Diese englische Staatstheorie strömte in das

absolutistische Frankreich Ludwigs XIV. und
seines Nachfolgers ein. Hier führte die teilweise
philosophischeSpekulation mit der Forderung der

Menschenrechte und der Volkssouveränität

zur revolutionären poli-
tischenAufklärung des 1 8. Jahrhunderts,
die bei der Bildung der Vereinigten Staaten von
Nordamerika erstmals praktisch angewandt wurde.

— Voltaire richtete seine formell
bestechenden, innerlich frivolen Angriffe zersetzend

gegen alle Autorität und betonte die geistige
und körperliche Freiheit des Individuums. —
Nach Lockes Staatslehre aber entwarf

Montesquieu in seinem Hauptwerk „L'esprit des

lois" ein Verfassungssystem und wurde damit der
Gründer des sog. Konstitutionalismus.
Nach seiner Lehre soll der Staat allen Bürgern
die Freiheit möglichst sichern. Diese Sicherung

vor Gewalfmissbrauch durch die Regierenden ist

nur durch eine entsprechende Staatsverfassung

(Konstitution) möglich, welche die gesetzgebende,

vollziehende und richterliche Gewalt voneinander

trennt. Die gesetzgebende Gewalf muss

in den Händen des Volkes oder — da es dazu

nicht fähig ist — in der Hand seiner Vertreter

(Repräsentanten) liegen. — Während aber
Montesquieu in seiner repräsentativen,
aristokratisch gerichteten Demokratie noch das Be¬

stehende und die Vergangenheit berücksichtigte,
schritt der Genfer Rousseau über das

geschichtlich Gewordene hinweg und setzte an

seine Stelle die Theorie seines „Contrat social",
die ebenfalls auf den Lehren von Hobbes fusst.

Nach Rousseau ist der Mensch ursprünglich gut
und glücklich, sein Gewissen untrüglich. Es

genügt, dass man es aufklärt und unterrichtet. Die

menschlichen Fähigkeiten würden sich unter dem

Gesetz des steten Fortschrittes unendlich
entwickeln, wenn man die Natur ungestört walten
Messe. Darum ist es — nach Rousseau —
Aufgabe des Staatswesens, die naturgemässe Erziehung

zu schützen. Der Staat aber ist im
Naturzustand noch nicht gewesen. Mit der Entwicklung
der Vernunft jedoch schlössen die freien und

gleichgestellten Menschen sich durch Vertrag
zu einer Gesellschaft zusammen. Der Einzelne

gab seine unbeschränkte Freiheit an die Gesamtheit,

um sie als b ü r g e r I i c h e Freiheit wieder

zu erhalten. So entstand die bürgerliche Gesellschaft,

der Staat. Der Allgemeinwille
dieses Staatsvolkes bezweckt das allgemeine
Wohl. Der Einzelne ist diesem Allgemeinwillen
unterworfen; das Volk ist souverän, ist
selbst die Quelle des Rechtes. Der

Ausdruck seines Willens sind die Gesetze; sie

sind als Ausdruck des Allgemeinwillens immer

gerecht. Das Volk überträgt die Exekutivgewalt
einem Staatsoberhaupt, das aber nur Diener,
Beamter des Volkes ist und seiner Gewalt von diesem

nach Belieben entkleidet werden kann, eventuell

mit Gewalt. Die Demokratie ist allein die
wahrhaft moralische, des Menschen würdige
Staatsform.

Diese Staatslehre, die das Evangelium der
Französischen und zu einem grossen Teile auch
der Helvetischen Revolution wurde, ist durch die
Lösung des Bürgers von seiner natürlichen und

übernatürlichen Verbundenheit in Familie, Stand,

Stamm, Kirche usw., durch die Ausschaltung dieser

Autoritätskörper und die direkte Gegenüberstellung

von Individuum und Staat

individualistisch, durch die Fundierung der
Sfaatsautorität im summierten Willen der Einzelnen

(im Gesamt- oder Mehrheitswillen) — statt

im göttlichen Willen und der von ihm geoffenbarten

Wertordnung — laizistisch, durch
die Annahme einer an sich guten, unbeschränkten

Fortschritts fähigen Menschennatur ein W i -

70



derspruchzurchristiichen
Offenbarung (von der Erbschuld).

Aus diesen Prinzipien hat sich einerseits mit

Betonung des Individuums auf Kosten der
Gesamtheit der Liberalismus, mit Betonung
der Gesamtheit (des Kollektivs) auf Kosten des

Individuums der Sozialismus entwickelt. Vor
allem wurden Rousseaus Schlagworte „Freiheit und

Gleichheit" die Fanfaren der Revolution. Die

„Menschenrechte", wie sie im nordamerikanischen

Unabhängigkeitskampf und 1789 in der

französischen Nationalversammlung erklärt wurden,

gaben den stärksten Ansfoss zur Verschiebung

der Grenzen zwischen den Aufgaben des

Staates und denen der Gesellschaft — im modernen

Staatssozialismus oder Etatismus.

Philosophische Grundlagen moderner
demokratischer Staatsauffassungen — namentlich des

deutschen und schweizerischen Liberalismus —
sind neben den Ideen der englischen und
französischen Aufklarer auch die Rechtsphilosophie

Kants und die Staatstheorien F i c h t e s, vor
allem Hegels. Der Pantheist Hegel betrachtete

den Staat als die Wirklichkeit der sittlichen
Idee, als absoluten Selbstzweck, als „irdisch
Göttliches"; nach ihm hat der Staat das höchste
Recht über die Einzelnen; höchste Pflicht ist es,
Glied dieses Staates zu sein, als dessen beste
Form Hegel freilich nicht die Demokratie, sondern
die konstitutionelle Monarchie ansieht.

Aus den genannten Hauptquellen flössen im
19. Jahrhundert weitere Staatstheorien. Vorbildlich

fur den jungern Liberalismus der sog.
Regenerationszeit wurde namentlich die Fort¬

führung der Lehre Rousseaus durch den Waadt-
lander Benjamin Constant („Cours de

politique constitutionnelle" 1817—20), im Sinne

einer stärkeren Uebertragung der Volkssouvera-

nitat auf die Volks Vertreter in der sog. r e -

prasentativen Demokratie.

Ueber die liberal-demokratische Staats- und
Gesellschaftstheorie aber wuchs die
sozialdemokratische — auf der weltanschaulichen

Grundlage des Materialismus — hinaus.
Sie begann um 1814 mit Saint Simon.
Charles Fourier und Proudhon, der
das Eigentum als Diebstahl bezeichnete, setzten
sie fort. Zum Klassenkampf, zur Diktatur des
Proletariates und zur sozialistisch-kommunistischen

Internationale bauten Engels und Marx
die vorhandenen Ansätze aus.

Der grosse Basler Kulturhistoriker Jakob
B u r c k h a r d t nennt die moderne Demokratie
also mit Recht „eine aus tausend verschiedenen
Quellen zusammengeströmte, nach Schichten
ihrer Bekenner höchst verschiedene
Weltanschauung, welche aber in einem konsequent
ist: insofern ihr nämlich die Macht des Staates
über den Einzelnen nie gross genug sein kann,

so dass sie die Grenzen zwischen Staat und
Gesellschaft verwischt, dem Staat alles das zumutet,
was die Gesellschaft voraussichtlich nicht tun

wird, aber alles bestandig diskutabel und

beweglich erhalten will und zuletzt einzelnen Kasten

ein spezielles Recht auf Arbeit und Subsistenz

vindiziert." (Fortsetzung folgt.)

L/ffau-Luzern. Hans Dommann.

Lehrerin und weibliche Erziehung

Geschichtsunterricht und Mädchenerziehung
Was erzieherische Werte anbelangt, steht

der Geschichtsunterricht entschieden in

erster Reihe. Ich möchte ihn eigentlich vor den
Deutschunterricht stellen. Weil dieser oft
(besonders in Madchenklassen) so sehr mit Poesie

und Märchen verzuckert oder mit

Moralpredigten versalzen wird, dass darunter die

wahrhaftige Linie verloren geht.

Für gewisse Jugendliche und fur ein
gewisses Alfer steht die erzieherische Seite des

Geschichtsunterrichtes sogar über dem

Religionsunterricht. — Ich denke jetzt an
konkrete Falle: Es sind besonders Madchen in

der Pubertät, in denen (sehr oft zufolge
religiöser Uebersatbgung) der Oppositionswille

gegen alles „Fromme" so gross ist, dass jede

71


	Die schweizerische Demokratie im 19. Jahrhundert

