
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 17: Religiöse Erziehung und Religionsunterricht

Artikel: Um die Seele des proletarischen Kindes

Autor: Kautz, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Um die Seele des proletarischen Kindes
Dostojewski hat einmal im Gegensatz

zu dem Allgemeinurteil, das die Lebensphase
der Kindheit eindeutig mit Glückswerten erfüllt,
in derselben Einseitigkeit das Leiddes Kindes

als Problem herausgestellt. Es ist an der

vom Dichter selbst als Höchstleistung seines
Schaffens insgesamt bezeichneten Stelle in den

,,Karamasow", wo Iwan, der Vertreter des

intellektuellen, europaisch - westlich verdorbenen
Russland, seinem Bruder Aljoscha, der Verkörperung

der religiösen Urseele des Russentums,

den Aufstand des Menschen wider Gott erklart,
abschliessend mit dem Gleichnis vom „Gross-

inquisitor". Fur Iwan sind die Leiden des

unschuldigen Kindes ein unheimlicher, ungeheuerlich

sinnwidriger Sachverhalt, weil er sie der
materialistischen Kausalität von Schuld und

Sühne unterordnet und vor allem den Ewig-

keitsinn des Leidens überhaupt missdeutet.

Und doch trifft der schrille, revolutionäre
Aufschrei Iwans wider das Leid der kindlichen
Unschuld zweifellos ein Stuck Wahrheit, insofern

es tatsachlich eine ganze, in sich massiv

geschlossene Welt voll Kinderleid gibt, und diese
durchaus nicht bloss durch Zufall, Unglücks-

schl^ge, allgemeines Menschenschicksal hier und

da getroffene, sondern in der Ganzheit
eines gesellschaftlichen Zustande

s existierende Welt ist die des proletarischen

Kindes.

Bei Dostojewski wird das Kinderleid als ein
philosophisches Problem behandelt. Legt man
demgegenüber das Leid des Kindes pädagogisch

aus, so lasst sich sagen: Fur den

Pädagogen besteht das Leid des Kindes letztlich
in dem Umstand, dass es ausserhalb des Kindes

eine tragische Wirksamkeit von Machten

gibt, die dessen mögliche positive
Vollentwicklung von vornherein und unausgesetzt
bedrohen. Uebertragt man diesen Satz nun auf
das Gebiet der religiösen Erziehung, so stellt
sich als religionspadagogisch
gedeutetes Leid des Kindes speziell die Tatsache

dar, dass seine volle Hellsentwicklung durch

eine Vielzahl von Widerstanden angegriffen
und zerstört wird. Nachstehend soll von diesem

ausgesprochen religionspadagogisch ausgelegten

Leid des Kindes die Rede sein, und da

es sich am stärksten beim proletarischen Kinde

offenbart, sei die Erörterung eben auf den
Sonderfall der religiösen Erziehungsarbeit am
Proletarierkinde beschränkt.

Wie bei jeder Forschungsaufgabe, bildet die

Grundfrage das „Warum". Dementsprechend

geht es auch hier um die Feststellung, weshalb

das proletarische Kind und damit i n -
wiefern sein Religionspadagoge in der

Entfaltung des religiösen Lebens behindert
erscheint. Die Antwort selbst kann entweder in

beschreibender Weise oder in grundsatzlicher
Art gegeben werden. Aus Raumgründen mag
diesmal die grundsätzliche Erörterung

im Vordergrund stehen.

I.

Um eine Antwort geben zu können, die den

inneren, ursachlichen Zusammenhang der reli-
gionspadagogischen Schwierigkeiten beim Pro-

letarierkinde aufdeckt, erscheint es ratsam, von
dem Normalfall der religiös-kindlichen

Entwicklung auszugehen. Im

allgemeinen gesehen, weist die Entwicklung des

religiösen Lebens in der Kindesseele, falls sie

in psychologischer Hinsicht störungsfrei
verlauft, drei Stadien auf. Der allererste Anfang
der Religion im Kinde wird angeregt —
die religiose Anlage und das religiöse Bedürfnis

sind dem Menschen naturgegeben — durch

eine allseitige Ueberstrahlung. Indem
das Kind, das noch nicht gehen und sprechen
kann, schlechthin in einer religiösen Sphäre
dauernd lebt, Religion in sich aufnimmt wie die
Luft beim Atmen und die Speise beim Essen,

strömt religiöses Empfinden und Fühlen in

seine Seele über. Die Familie, die in allen

Gliedern, in allem Denken und Tun religiöses
Sein inständig ausstrahlt, wirkt für das erste

Aufgehen des wesenhaft vorhandenen religiösen
Keimes gewissermassen wie die Frühlingssonne
auf das Samenkorn in der Erde.

An die unbewusste, unausgesetzte
Ueberstrahlung reiht sich zweitens das religiöse
Wachstum durch das Werk. Wenn z. B.

das Kleinkind sich beim Bau der Weihnachtskrippe

irgendwie beteiligt, und sei es nur durch
täppische, sachlich hemmende Spielerei, so
wird Religion in ihm durch dieses Tun geför-

798



dert. Oder wenn die Mutter das Kind kleine
Gebete lallen lässt, deren begrifflich-gedanklicher

Inhalt ihm noch fernliegt, so empfangf es

durch das Beten, gemeinf lediglich als Reii-

gionsakt, eine religiose Befruchtung. Ja, es

gibt also nach der Lehre der religiös-kinder-
psychologischen Entwicklung ein religiöses
Erkennen, das früher, elementarer ist

als das aus der Unterweisung, dem
Religionsunterricht: es isteinetotalereligiöse
Erhellung der Kindesseele durch
das praktisch getätigte religiöse
Werk.

Erst als letztes, drittes Stadium folgt die

religiose Entwicklung durch die Idee, wie sie

durch die Lehre, durch den Unterricht in

Religion vermittelt wird. Dabei muss als bedeutsam

vermerkt werden, dass die Lehre nur sehr

schwer anschlagt, wenn nicht die beiden ersten
Stadien beim Kinde irgendwie vorab wirksam

geworden sind. Ebenso wichtig ist die

Feststellung, dass die religiose Idee, also der

Religionsunterricht, uberall dort in der
psychologischen Fundamentierung äusserst zweifelhaft

wird, wo nicht die beiden Erststadien

permanent wirksam bleiben. Denn

so gewiss die genannten Phasen zeitlich
nacheinander im Kindesleben auttreten, so bilden

sie doch zusammen eine einzige, unlösliche

Ganzheit, die sich im Ideal- und angestrebten
Normalfall wechselseitig bedingen und starken.

Man braucht den normalpsychologischen Aufbau

des religiös-kindlichen Lebens sich nur

fluchtig, wie vorhin geschehen, zu vergegenwärtigen,

und man erkennt ohne weiteres die

Schwierigkeit der religiösen Erziehung des Pro-

letarierkindes im Kern. Das ist die elementare

Schwierigkeit, das religionspadagogische
Leid des proletarischen Kindes, dass jene beiden

ersten, unentbehrlichen Entwicklungsstufen
der Uebersfrahlung und durch das Werk bei

ihm nicht vorab faktisch geworden sind und

nicht permanent existieren. Und das ist

das grundsatzliche Hemmnis für die Arbeit des

Religionspadagogen, dass ihm beim
Proletarierkinde nichts anderes zur Verfügung steht
als die Pflege des psychologisch nicht
unterbauten dritten Stadiums, nichts weiter als die

nackte religiöse Belehrung. Er gleicht dem

Samann, dem ein widriger Wind sein kostbares

Saatgut in den leeren, unfruchtbaren Raum

verstreut. Er steht in der unglücklichen Lage eines
Bauern, der unmöglich normal ernten kann,

weil ihm einfach der ertragfähige Ackerboden
fehlt. Durch die Lebenswirklichkeit belegt,
heisst das: der Religionsunterricht muss

versagen bis zu einem gewissen Grade
— es bleibt eine eigene Wirkungsmoglichkeit
der Lehre für sich, abgesehen von der Gnadenhilfe

— insofern die proletarische Familie nicht

mehr sakraler Raum ist und nicht mehr das

religiose Werk pflegt. Im Einzelfall steht dann

der Religionspadagoge vor jenen Kindern, die
kein Kreuzzeichen, kein Gebet, kein religiöses
Symbol, kein kirchliches Leben, keine religiöse
Handlung kennen, deren religiöses Gefühl noch

ungeweckt schlummert und deren religiöses
Denkvermögen bereits im Beginn verkümmert
ist. Ihnen fehlt schlechtweg der Mutterboden,

auf dem die religiose Idee und

Lehre erst Wurzel schlagen konnte.

Vom religionspadagogischen Standpunkte
aus enthüllt sich hierin wahrlich ein bedenkliches

Leid des proletarischen Kindes, so dass

sich die Frage der praktischen
Hilfeleistung sogleich unüberschlagbar
aufdrangt. Selbstverständlich ware es grundfalsch,
nun angesichts der göttlicherseits zugelassenen
fatalen Wirklichkeit zu resignieren, oder ohne

besondere Anstrengung im Religionsunterricht

ruhig „fortzufahren", oder gar nur und

alles der freien göttlichen Barmherzigkeit und

Gnade zu überlassen. Dass ohne Gnadenhilfe
irgendein Erfolg zu erhoffen ware, ist schon im
Hinblick auf das Wesen des religionspadagogischen

Tuns — es enthalt in sich wesenhaft
den Gnadenfaktor — ganzlich ausgeschlossen
und mit Rucksicht auf die Schwere des
proletarischen Falles freventlicher, „ruchloser"
Optimismus. Aber der Religionspädagoge muss
sich darüber hinaus klar sein, dass der im
Grundriss aufgedeckte ausserordentliche

Fall der religiösen Erziehung des Pro-
letarierkindes auch ausserordentliche Massnahmen

und noch mehr eine ausserordentliche
Kraftanstrengung verlangt.

Die Gesamtforderung laufet: es muss in vollem

Ernst alles getan werden, was den obwaltenden

Mangel der religionspsychologischen
Untermauerung durch Uebersfrahlung und durch

799



das Werk irgendwie ersetzen oder verstarken

konnte Das ist aber nur möglich, wenn
zunächst der Hauptort der beiden Grundstadien
der religiösen Entwicklung, die proletarische

Familie, eine vorsorgliche, intensive

Betreuung erfahrt So gehört z B der

gelegentliche (etwa in Krankheitsfallen) und

systematische Familienbesuch
(nach Austeilung der Halbjahrszeugnisse, bei

Klassenantritt, Klassenwechsel usf.) zum
selbstverständlichen, unentbehrlichen Bestand reli-

gionspadagogischer Erfordernisse beim Prole-

tarierkinde, wie das Kind die naturliche, sehr

oft einzig gangbare Brücke zwischen Religionslehrer

und Familie bildet Sieht man auf das

fehlende religiose Werk, so ergibt sich

folgerichtig, dass die religiose Unterweisung des

proletarischen Kindes einen ganz s o r g f a I -

tigen Ausbau der rehgionsprak-
tischen Uebung erfordert, und zwar in

allen Grundformen in der religiösen
Wissens-, Willens-, Freuden- und Gebetsschule*
Endlich lasst sich hinsichtlich der notwendigen
Entwicklungskrafte durch Ueberstrahiung und

durch das Werk manches wenigstens ersetzen
und nachholen, wenn die Schulgemeinschaft

eine religiose Lebensführung

planmassig ausbaut und mit
grosser Liebe pflegt (z B. im schonen

Schulgottesdienst, im eigens vorbereiteten
Beicht- und Kommunionempfang, bei
ergreifenden Schulfeiern, beim Ferienanfang, beim

Schuljahrabschluss, am Wochenende und

Wochenbeginn, bei Gedenktagen usw

II.

Die bisherigen Ausfuhrungen über die

Störungen in der religios-psychologischen Entwicklung

beim proletarischen Kinde haben den
Zustand der Proletariat nur beziehungsweise
herangezogen Im zweiten Teil unserer
Untersuchung soll dieser dagegen in seiner vollen
Wesenheit berücksichtigt werden durch die

Erörterung der Frage Welche religionspadago-
gischen Hindernisse birgt die Proletariat des

Kindes in ihrer Gesamtheit in sich7

Die Antwort kann sich, wie die Fragestellung

deutlich besagt, nicht auf das eine oder

* Siehe Neubau des kath Religionsunterrichtes
Bd I, S 182—231 Verl Butzon und Bercker, Kevelaer

Rhld

andere Merkmal berufen, das fur eine Charakteristik

proletarischen Verhaltens mehr oder

weniger wichtig sein mag Weil vielmehr die
wesenhafte Ganzheit proletarischen Seins in

unsere Frage aufgenommen ist, muss auch die
Antwort den einzigen, alles umfassenden

Grundzug der Proletariat nennen S o m b a r f
hat in seiner Analyse der proletarischen We-
senhe t weitläufig dargelegt, dass diese
zutiefst im „Massenlebenswert" wurzele, d h. der
proletarische Mensch zeigt eine Lebensform,
die in ihrem ganzen seelisch-geistigen Gehalf

wie gesamten Verhalten einen möglichst grossen

Anteil an den Glucksgufern der Welt
erstrebt Demnach liegt Proletariat dort
wesensmassig vor, wo alles Wertwunschen und
Wertwollen sich einseitig und überspitzt auf
den biologischen, wirtschaftlich-sozialen
Wertbereich konzentriert. Dabei muss wohl
beachtet werden, dass hier nicht rundweg an
materialistische Verhaftung, schmutzigen Egoismus
oder sonst eine sittliche Entartung gedacht
werden darf — das ist erst beim proletarischen
Absinken des bürgerlichen Menschen der Fall

— Denn die proletarische Wesenheit erwachst
nicht an sich aus einer freien Willensentscheidung

und ist darum nicht eine der sittlichen

Bewertung von vornherein unterstehende Seinsund

Handlungsweise, sondern sie ist an sich der
naturliche Ausfluss der gesellschaftlich-wirtschaftlichen

Verhaltnisse, in denen der Mensch
als Proletarier leben muss Wie das heftige
Verlangen eines hungrigen Menschen nach Brot
selbstverständlich nicht ungeordnete Gier und

glattweg unsittlich ist, vielmehr lediglich
elementarer Ausdruck des Existenzfriebes, so strebt
auch der Proletarier natürlicherweise aus seiner
wirtschaftlich-sozialen Notlage heraus und sucht

ebenso natürlicherweise die Erwerbung der

Glucksguter, die ihm nach seiner gesellschaftlichen

Stellung versagt sind

Wenn mithin die proletarische Grundeinstellung

keinesfalls an sich sittlich oder religiös
belastet erscheint, so muss doch der Religions-
padagoge unbeirrt und klar erkennen in ihr

liegt wohl eine besondere Gefahrdung
der religiösen Sphäre Inwiefern dies

der Fall ist, erhellt dem Religionspadagogen
am besten die Heranziehung des wertpada-
gogischen Schichtengesefzes, das laufet Jede

800



nächstfolgende, höhere Wertsphäre erscheint in

massenpädagogischer Hinsicht nur dann

erreichbar, wenn die vorliegenden Wertbereiche
schon vorher eine Minimalerfülltheit
besitzen. Man kann demnach dem proletarischen
Menschen in der Masse ohne weiteres keine
moralisch-religiösen Leistungen zumuten, falls

nicht das ihn unablässig peinigende Manko
seiner primitiven Lebensfristung wenigstens bis

zu einem Existenzminimum vorher beseitigt
worden ist. Gewiss ist auch ohne diese

biologische Vorerfüllung ein Erstreben und

Erreichen moralisch-religiöser Werte möglich,
aber wo dies geschieht, liegt die heroische
Haltung vor, die als Dauerzustand für die
Masse immer eine Unmöglichkeit bedeutet.
Indem nun der Mensch im Zustand der Proletariat

aus der Natur seiner Lage heraus mit

einer gewissen Zwangsläufigkeit unentwegt auf

die für ihn unerfüllte und darum heiss begehrte
biologische Wertsphäre starrt, erfolgt ein

Verkürzen und danach eine Mindereinschätzung
der übergeordneten Wertbezirke. Der
Werthorizont, wie er sich vom biologischen
Bereich über die intellektuellen, ästhetischen,
moralischen und religiösen Sphären erstreckt, wird

verengt. Die Vollzahl der Wertbereiche
erfährt nach Umfang und Inhalt eine
Zusammenstreichung, wobei der höchste

Wertkreis, die Religion, am stärksten in Wegfall

kommt. Diese eigenartige, für das

religiöse Leben sehr schädliche Wertreduzierung
verbindet sich gleichzeitig mit der

typischen proletarischen Distanzlosigkeit.
Sie äussert sich in dem Unvermögen, die
einzelnen Wertstufen in ihrem wirklichen Abstand
voneinander richtig einzuschätzen, und je mehr

die proletarische Notlage eine Verkrampfung
in die Werte der Sättigung, Kleidung, Wohnung
usf. mit sich bringt, desto mehr geht die Sicht

für die Ganzheit der Werte verloren, und zwar
für die obersten, die religiösen Werte wiederum

am meisten.

Der Zustand der Proletarität birgt also

tatsächlich, wie vorstehend aufgewiesen, die
Tendenz in sich, den religiösen
Wertbereich niedriger einzuschätzen,

ja, ihn sogar aus seinem
Blickfeld ganz zu verlieren. Das

ist wiederum ein schweres religionspädago-

gisches Leid des proletarischen Kindes und

eine ernstliche Erschwerung der religiösen
Erziehung an ihm. Die besprochene religiöse
Gefahrdung durch Proletarität wirkt sich
gerade beim Kinde um so nachteiliger aus, als es

nicht nur durch die Besonderheit seiner
gesellschaftlich - wirtschaftlichen Lebensumklammerung,

sondern dazu, vom Standpunkt der

allgemein-wertpsychologischen Entwicklung aus

zunächst bei den „niederen", d. h. bei den

existenzbedingenden, physisch-psychisch
primären Werten ansetzt — das Kind will zunächst

nichts als essen — und erst allmählich zum be-
wussten Erstreben höherer Werte fortschreitet.

Nach der Erkenntnis der Wesenheit eines
Sachverhaltes verlangt der Pädagoge mit Recht
stets die Hinweisung zur praktischen Hilfs- und

Gestaltungsmöglichkeit. Im Hinblick auf die
im Wesen der Proletarität liegende religiöse
Bedrohung müsste die Antwort konsequenterweise

heissen: Aufhebung der religions-
gefahrdenden Proletarität, eine Antwort, die

jedoch bei weitem das pädagogische Gebiet
uberschreitet. So weit für den Religionspada-

gogen eine Abwehr der im proletarischen
Zustand steckenden religiösen Gefahren in Frage
kommen kann, hat er vor allem als soziale
Volkspersönlichkeit innerhalb seiner
Schul- und Erziehungsgemeinde zu erscheinen.
Das proletarische Kind und seine Eltern verlangen

von ihm schliesslich keine reale
wirtschaftlich-soziale Befriedigung, wohl aber ein
opferbereites, tatkraftiges soziales Verstehen.

Eine ständige Blickrichtung auf die dem
Kinde aus der Proletarität erwachsenden
religiösen Bedrängnisse verlangt sodann der
tägliche Religionsunterricht nach seiner
methodischen Formung. Ein Hauptfehler der
religiösen Unterweisung besteht durchweg in dem
Umstand, dass der Unterricht ständig auf die
höchsten Werte abzielt, ohne dass die natürlichen

Zwischenglieder zwischen Kind und Wert
zuvor berücksichtigt werden. Nach dem
erwähnten wertpädagogischen Schichtengesetz
verlangt jedoch das Erreichen eines höheren
Wertes schon vorher das Besitzen der vor ihm

liegenden Wertstufen. Das faktische Erlangen
eines höheren Wertes, besonders des

rereligiösen, ist wie das Hinaufsteigen auf eine
Leiter mit bestimmten Stufen, die im ein-

801



zelnen, Stück um Stück gewonnen werden
müssen. Mithin wird nicht dann der beste

Religionsunterricht geboten, wenn einfach
das allerschönste Ideal in einer für das Kind

unerreichbaren Form glänzend aufsteigt.
Pädagogisch-methodisch gesehen, erscheint

sogar dieser dauernd kühne Griff in die schönste,
beste religiöse Wertwelt als grundirrig. Das

Schwergewicht in der methodischen Gestaltung
der Religionsstunde muss vielmehr stets darauf

fallen, die elementaren Zwischenstufen

zu schaffen, auf denen das
Kind zu dem ihm gezeigten Wert
wirklich emporschreiten kann.
Praktisch heisst das z. B. für das Gebiet der

religionspraktischen Uebung: Immer eine

Uebung setzen, die das Kind tatsächlich zu
leisten vermag. Weiter: erst leichte Uebungen,
dann allmähliches Fortschreiten zu schwereren,

die auf den bereits bezwungenen Aufgaben
jeweils sinnvoll aufbauen.

Alle unsere Darlegungen haben sich,

entsprechend dem gesetzten Thema vom
religionspädagogischen Leid des proletarischen Kindes,
auf Schwierigkeifen und Gegenkräfte erstreckt,
die sich aus der proletarischen Lebenssituation
bei der religiösen Kindererziehung ableiten
lassen. Zum grossen Trost des Religionspädagogen,

der voll Sorge und Bedrängnis den harten

Einbruch der Proletarität in sein Arbeitsfeld
beobachtet und mit ihr Tag um Tag ringen muss,

kann indessen gesagt werden: Die Welt des

proletarischen Kindes birgt nicht allein religiöse
Hindernisse, sondern auch positive
Gegebenheiten in sich. Schaut man z. B. auf das

Hauptmysterium der Erlösung, so liegt ein er-
folgverheissender religionspädagogischer
Ansatzpunkt in dem Erlösungsverlangen, das

bitterernst aus der proletarischen Seele immerzu

emporflammt. Wohl ist es nicht unmittelbar
religiöser Natur, doch die psychologische
Grundsituation der Erregung, der
Sehnsucht, des Bedürfnisses nach einem kommenden
Heil ist vorhanden. Oder man denke an das

proletarische Sehnen nach Liebe und Gerechtigkeit,

dem das Christentum wenigstens in der

gleichen psychologischen Grundrichtung
entgegenkommt mit seiner Lehre von der Gottes-
kindschaft aller, von dem Lohn der Armut, der
einstigen absolut gerechten Glücksverteilung
usw. Der umsichtige Religionspädagoge wird
nicht zuletzt nach diesen im proletarischen See-
ientum selbst ruhenden Ansatzmöglichkeiten
ausschauen. Er wird es tun müssen, um mit
Hilfe der positiven Möglichkeiten die dunkle

antireligöse Mächtefront niederringen zu können.

Ob es dann tatsächlich gelingt, mag er
ruhig in die Hände dessen legen, der alles

Leid, auch das Leid des proletarischen Kindes,

zu Seligkeiten ohne Ende führen kann.

Hamborn a. Rh.

Dr. Heinrich Kautz, Rektor.

Zur Psychologie des Religionsunterrichtes
Der religiösen Erziehung und damit dem

Religionsunterricht gehört der Ehrenplatz im

Stundenplan. Was der Religionslehrer dem
Schüler zu geben hat, ist mehr wert — nicht

nur für die Ewigkeit, sondern schon für das

Erdenleben — als alles zusammen, was die

weltlichen Fächer an Wissen und Können

vermitteln.

Noch mehr! Die religiöse Erziehung und

damit der Religionsunterricht haben im

Schultag eine zentrale Stellung. An das, was
der Religionslehrer dem Schüler gibt, müssen

alle andern Fächer denken; vom
Religionsunterricht müssen alle andern Fächer

und muss der ganze Schultag und muss das

ganze unruhige Kinderleben gesegnet
werden.

Die katholische Pädagogik ist nicht ruhig,
bis sie ihrem vornehmsten Fache diese Stellung

errungen hat.

Aber das ist nicht alles. Das ist bloss

Grundlage. Wie arm wären wir, auch bei der
vollkommensten Schulorganisation, wenn wir
nicht warm religiöse Lehrer hätten! Gebt uns
also warm religiöse Lehrer! Diese Forderung
der katholischen Pädagogik ist nicht weniger
wichtig als die andere: gebt der Religion und
dem Religionsunterrichte überall die ihnen

802


	Um die Seele des proletarischen Kindes

