
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 17: Religiöse Erziehung und Religionsunterricht

Artikel: Die Grundfrage der modernen Religionspädagogik

Autor: Göttler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wird entwedereineZeitChristi
oder eine Siegesepoche
Satans werden.

Dass sie Christus gehört, da¬

für der volle, frohe, opferbereite
Einsatz der ganzen Kraft

dieser Christus jugend!
Luzern. Dir. Dr. Jos. Zweier.

Die Grundfrage der modernen Religionspädagogik
i.

In seinen „Erinnerungen aus meinem Leben"
berichtet der damals 78jährige Christoph von
Schmid, dass sein Vater den beiden ältesten
Kindern allabendlich, nachdem er sich über die
Erfolge der Schularbeit erkundigt, allerlei
Geschichten erzählte. Darunter viele biblische,
die auf Christoph besonderen Eindruck machten

und deshalb bis in sein hohes Alter unver-
gesslich blieben. „Er trug sie mit besonderer

Vorliebe, mit Innigkeit und Andacht vor. Die

Freundlichkeit Gottes, der mit den ersten
Menschen wie ein Vater mit seinen Kindern

umging, war mir mehr zu Herzen gegangen, als

die gelehrten Begriffe, die in der Folge meine

Religionslehrer mir in hohen, für Kinder nicht

geeigneten Worten beizubringen suchten. Durch

die einfachen biblischen Erzählungen gewann
ich Gott, den Vater im Himmel, lieb und

empfand kindliche Ehrfurcht gegen ihn." 1

Chr. v. Schmid, selbst Priester und

Religionslehrer, hat mit diesen Worten gewiss
nicht gegen den Religionsunterricht polemisieren

wollen. Wir dürfen ihm, dem einstigen
Schulmeister und spätem Schulreferenten im

Domkapitel, wohl auch Glauben schenken in der

Einschätzung der Wirksamkeit der einen und

der anderen Methode, Religiosität zu pflanzen
und zu pflegen. Uebrigens spricht Schmid hier

nur von der Wirksamkeit auf seine eigene Person.

Doch hat er ohne solche Einschränkung

zeitlebens dem anschaulichen Vorführen

religiöser und sittlicher Tat den Vorzug vor der

Darbietung in Lehrsätzen gegeben, hat deshalb
auch in einer Bearbeitung des Katechismus sich

von der herkömmlichen begrifflich-abstrakten
Fassung weit entfernt und es mit einer

anschaulich-gemütvollen Weise versucht, die er
auch theoretisch zu rechtfertigen sich bemühte.

Aber dürfen nun wir wenigstens bezüglich der

religiös-sitlichen Entwicklung Schmids, die eine

1 I. Bändchen, Jugendjahre, Augsburg 1853, S. 3.

794

geradlinig aufsteigende war und über ein

Mittelmass gewiss bedeutend sich erhob,

schlussfolgern, dass jenes erzählende Darbieten

der Religion und Sittlichkeit, das er dann

später in seinen zahlreichen Geschichtenbüchlein

auch literarisch am meisten pflegte, das

allein Wirksame gewesen ist?

Das wäre ein arger „Kurzschluss". Im

Anschluss an eine Tatprobe, die der Vater seinen

Kindern zur Ueberwindung der Gespensterfurcht

stellte und die Christoph ausführte,
bemerkt Schmid (ebenda S. 22): „Ueberhaupt
begnügte der Vater sich nicht damit, uns gute und

vernünftige Lehren bloss vorzutragen; er hielt

uns bei jeder vorkommenden oder von ihm

herbeigeführten Gelegenheit an, sie in

Ausübung zu bringen, wie schon oben bemerkt

worden." Hier wird also ein zweites und ganz
anderes Mittel, erzieherische Dauerwirkungen

zu bewirken, hervorgehoben. Es werden ferner

eine Anzahl von Situationen berührt, in

denen der Vater in Tat und Wort, bewusst oder
unbewusst, beispielgebend vor den Kindern
steht und Eindruck — bei seinem Christoph
jedenfalls unauslöschlichen Eindruck — macht
Wer mit pädagogischer Einstellung diesen
ersten Teil der Erinnerungen liest, findet noch
viele andere Mittel, und neben den Eltern
andere Personen und Gemeinschaften am Werke.
Von der Einzigkeit jener erstgenannten Weise,
religiös-sittliche Dauerwirkungen bei Chr. v.
Schmid hervorgebracht zu haben, kann also

nicht die Rede sein. Eher schon von einem

Vorrang, ganz gewiss von Wesentlichkeit
derselben. — Chr. v. Schmid berichtet aber auch

zahlreiche Ereignisse ernster und trauriger, aber
dann auch wieder erhebender, den Vorsehungsglauben

bekräftigender Natur, die ihm unver-
gesslich geblieben. Er erzählt endlich von dem
äusserst eindrucksvollen Unterricht des

Philosophieprofessors Jos. Weber und dem

moralphilosophischen und theologischen Unterricht J.



M. Sailers. Wer vermöchte zu sagen, wie das

weitere Leben, vor allem die Berufswahl,
ausgefallen wäre ohne diese hier nur angedeuteten
Einflüsse und Eindrücke, insbesondere ohne die
zuletzt erwähnten wesentlich rationalen
Einwirwirkungen.

Mit diesem kurzen Auszug aus einem
autobiographischen Quellenmaterial wollte ich

zunächst das Problem, das ich mit der Ueberschrift
meine, möglichst anschaulich nahe bringen. Es

ist nur ein Beispiel. Ein anderer Weg ist der,
in seinem eigenen Leben Rückschau zu halten,

am besten auf Grund von Tagebuchblattern
oder nicht allzu weit hinter den Begebenheiten
liegenden Aufzeichnungen, welches die
eindruckvollsten d. h. nachhaltigsten Personen,

Dinge, Situationen für die eigene religiös-sittliche

Entwicklung gewesen sein mochten.

II.

Die Grundfrage der Religionspädagogik
ist die: Mit welchen Mitteln, mit welcher
Methode (als bewußter Verbindung und

Aufeinanderfolge dieser Mittel) erreiche ich eine

lebenslänglich wirksame, eine
positive und aktive Dauereinstellung

zu den wesentlichen Forderungen der
wahren Religion? Blosses Wissen um diese

Forderungen, blosses inneres Bejahen
derselben, sog. Ueberzeugung und Gesinnung
oder gar nur wohlwollendes Interesse genügt
uns nicht, geschweige ein augenblickliches,
höchstens die Jahre der Erziehung währendes

Praktizieren. Der einsichtige Erzieher läfyt

sich auch nicht blenden durch willfähriges
Eingehen des Zöglings auf seine Intentionen,
selbst nicht durch Hochleistungen in

frühkindlicher Periode, in der Schulzeit, nicht
einmal in der Entwicklungszeit.

Lebenslängliche aktive Dauereinstellung zu
den religiösen und sittlichen Forderungen
als Aufgabe anzusehen und anzustreben:
daran lässt sich der einsichtige Erzieher auch
nicht irre machen durch den oft zu hörenden

entschuldigenden Hinweis auf den Gnadenfaktor

und die Willensfreiheit. Willensfreiheit
ist ja letztlich nichts anderes als Selbstbestimmung

von innen heraus; und dass diese im¬

mer entschiedener, immer unabänderlicher

zum Guten und Heiligen erfolge, darauf geht
eben sein ganzes Bemühen. Bezüglich der

Gnade aber weiss der christliche Erzieher,
dass sie in hinreichendem Masse jedem Zögling

jederzeit zur Verfugung steht, dass sie

aber auch den freien Willen, also das eigene
Mühen des Zöglings — das wir eben durch

unsere erzieherischen Einwirkungen in Gang

bringen, erhalten, steigern wollen — nicht

aufhebt, sondern voraussetzt, dass aber diese

unsere erzieherischen Anregungen, ganz ahnlich

wie Predigt, Beichtzuspruch, Worte und

Zeichen der Liturgie, geistliche Lesung und

dergleichen Vehikel der Gnade,

Gnadensynergismen (1. Kor. 3, 9) sind.

Die jüngste Wendung der Psychologie hat

uns die sittliche Persönlichkeit sehen gelehrt
im Lichte der sie beherrschenden Werte: als

werterfullte, besser noch als wertbestimmte
oder wertbeherrschte Persönlichkeit. Da aber
auch im Seelenleben, ja gerade in ihm „nur
einer König sein kann", erhebt sich die

Frage, welcher derselben es sein soll:

Wertordnung, Hierarchie der Werte (ethische

Grundfrage), und ob alle Personen zu diesem

Soll gebracht werden bzw.sichselberbringen
können durch Erziehung bzw. Selbsterzie-

hung, oder ob eben hierin die Menschen sich

grundlegend und unabänderlich unterscheiden

(psychologische Grundfrage). Fur den

religiösen, christlichen Erzieher ist diese

Frage keine Frage. Das unum necessarium,
das summum bonum ist gegeben; es ist nicht

das Heilige, sondern der Allheilige,
zugleich Verwirklichung aller anderen Werte

(Wahrheit, Gute, Schönheit): Gott. Und das

positive, bejahende Verhältnis zu ihm und
seinem hl. Willen ist die Religiosität, die wir
als Dauereinstellung in der religiösen Erziehung

erstreben, jene innere und auch nach

aussen sich betätigende Haltung, Ausrichtung
auf Gott, seine Ehre, sein Reich, seinen

Willen in allem Sinnen und Trachten, Mühen,
Arbeiten und Kämpfen, das sich immer

795



dreht um Werte, auch um Vernichtung
entgegenstehender Unwerte.

Wir fragen heute nicht mehr: Wie mache
ich die Werte wertvoll, die objektive
Wertordnung zur subjektiven des Zöglings, weil
wir zur Einsicht gekommen, dass sich das

nicht machen lässt, so wenig wie das

Keimen, Halmen, Blühen und Fruchten des Weizens

sich machen lässt. Wir können nur die

Bedingungen dieses organischen Prozesses

schaffen, möglichst günstig gestalten, negativ
und auch positiv. Wachsen lassen? Wachsen
machen? Das eine klingt zu negativ, passiv,
das andere zu anmassend, überheblich. Dies

gilt auch von jenem Ausdruck, mit dem die

Wertpädagogik den Schlüssel zur Lösung aller

Fragen gefunden und in der Hand zu
haben glaubt: Erleben. „Werte können nur erlebt
werden". Erlebnisse aber haben wir nicht in

der Gewalt, sondern umgekehrt, sie

überwältigen uns. Darum nur erleben lassen, meinen

die einen. Die Aktivisten aber, denen
das zu wenig, zu unsicher, zu unberechenbar
erscheint, wollen erleben machen, Erlebnisse
schaffen.

Zur Entspannung dieses Gegensatzes
scheint mir zweierlei beachtlich zu sein. Jene

Erlebnisse, von denen Erstgesagtes zutrifft —
ich nenne sie Urerlebnisse, aus denen
Dichtungen und Schöpfungen auf den anderen

Kunstgebieten, Entdeckungen auf
wissenschaftlichem Gebiete und neue philosophische

Systeme, Bekehrungen und neue
Lebensanfänge auf sittlichem und religiösem
Gebiete, Reformbewegungen oder
Ordensstiftungen hervorgehen —, sind gewiss etwas
nicht alltägliches, nicht so leicht berechenbares,

bei Kindern und Jugendlichen
überhaupt nicht vorkommendes. Mit solchem hat

es denn auch die Jugendbildung gar nicht zu
tun. Hier ist Nacherleben solcher Urerlebnisse

das einzig Mögliche und Vollgenügende.

Hiefür aber lässt sich manches tun,
solche Erlebnisse lassen sich schon in etwa
bereiten. Uebrigens sind auch jene Urerlebnisse

vielfach vorbereitet, wenn auch nicht

vorgeschaut und vorbewusst; nur rückschauend

lassen sich die mitspielenden Faktoren,

oft weit zurückliegende Dispositionen, in

etwa heraus- und zusammenstellen. Die

Situationen freilich, in denen diese Faktoren

zusammenschössen und so mehr oder weniger

plötzlich und überraschend das Erlebnis

bereiteten, sind mehr oder weniger einmalig
und darum nicht einfach bereitbar, wiederholbar.

Das zweite, was zu beachten ist, scheint
mir dies zu sein, dass die verschiedenen
Werte recht verschieden erlebt werden, ur-
erlebt und nacherlebt: das Schöne anders als

das Wahre, das Zweckmässige anders als das

Edle, das Sittliche, das Heroische und alle
diese anders als das Heilige, Göttliche, welch
letzteres wieder nicht so homogen ist, als

man in solch summarischer Redewendung
vortäuscht. „Du grosser Gott!" und „Du
lieber Gott!", das distanzierende Ehrfurchtserlebnis,

erst recht das Sündenschulderlebnis
und das verbindende Gnaden- und
Liebeserlebnis sind doch so verschieden in ihrem
Wesen und Werden. Ebenso ist es mit dem
Sittlichen. Nicht nur die beiden grossen
Felder, Individual- und Sozialethik, werden
recht verschieden erlebt, auch innerhalb dieser

die einzelnen sittlichen Werte: Gemeinnutz,

-Ehre, -Lehre oder Bekenntnis, Einzeln-

nächsten- und Eigen-) -Nutz, -Ehre, -Ueber-

zeugung und -Gewissen. Es wird auch der

Wertpädagogik nicht geschenkt werden können,

in Beratung mit der Wertpsychologie
(Psychologie des Werterlebens) die einzelnen

Wertgebiete gesondert auf die Möglichkeiten,

Mittel und Methoden hin vorzunehmen

und zu untersuchen.

Wenn aber dies in wissenschaftlicher

Weise geschieht, wenn also nicht kurzerhand
das Mass von der eigenen Person genommen,

sondern aus der empirisch-exakten
Beobachtung einer Vielzahl von Individuen
verschiedenen Alters, Geschlechtes, sozialer,
emotionaler und intellektueller Eigenart in

Gegenwart und Vergangenheit gewonnen

796



wird — für letzteres vergl. das Ausgangsbeispiel,

für ersteres etwa Franz Weigl, „Die
Wertwelt der Volksschuljugend 1929" - dann

wird sich dieses pädagogische Erlebenlassen

und Erlebnisbereiten mindestens nach Alter
und Geschlecht nicht wenig variieren und

modifizieren, werden die verschiedenen

Erziehungsmittel der alten Pädagogik, wenn
auch in etwas anderer Betonung, ihr Recht

behalten.

III.

Ohne hier, in dem von der Schriftleitung
mir zugemessenen Raum, meine Ueberzeu-

gungen begründen und auch nur in alle
Einzelheiten darlegen und so vor allen
Missverständnissen sicherstellen zu können,2 möchte
ich sie in folgenden Sätzen andeuten.

1. Immerfort wird im Gebiete der
religiössittlichen Jugendbildung die werterfüllte und

wertdarlebende Persönlichkeit und noch
mehr eine ebensolche Gemeinschaft
entscheidender wirken als lehrsatzmässige
Formulierungen der Wahrheiten und Pflichten.

Mit andern Worten: Religiöses und
sittliches Leben, vorgelebt oder anschaulich
lebensvoll nahegebracht ist mehr als religiöse
und sittliche Lehre. Denn das lebende und
das historische Beispiel bringen Werterleben
und Wertdarleben gleichzeitig in Gang.
Voraussetzung ist nur, dass die Motive, d. h. die
das Vorbild zum Handeln bestimmenden
Werte entsprechend zum Ausdruck kommen.

2. Immerfort wird das Tun, das Ueben,
Ein- und Ausüben der religiösen und
sittlichen Pflichten mehr, weit mehr bedeuten,
als das Lernen, Einprägen und Wiedergeben
der sprachlichen Formulierungen der
Lehrsätze und ihrer Begründungen. Voraussetzung

ist, dass diese Uebungen in ihrem
Sinn entsprechend erschlossen wurden und

durch immer wieder erneute Motivierung

2 Zu diesem Behüte darf ich verweisen auf-

Göttler Jos., Religions- und Moralpadagogik, 2.

Autlage, Münster 1931, bes. 30 ff. und 121 ff, oder
doch auf Katechetische Blatter, Jahrg. 1931, S. 8 ff.

und 60 ff.

in der subjektiven Wertschätzung erhalfen
und vertieft werden. Uebrigens müssen die

Uebungen selbst dem Fortschritt des Alters

entsprechend einander ablösen, bei den

lebenslänglich verpflichtenden religiösen
Betätigungen (Gebet, Messopfer,
Sakramentenempfang) die Art der Betätigung
immer intensiver d. h. geistiger und auch

abwechslungsreich gestaltet werden.

3. Wenn nun auch nicht erstrangig und

zeitlich nicht vordringlich, ist die Sinnerfassung

und damit die Sinndeutung, die Erklärung

nebst solider Begründung der
religiössittlichen Pflichten dennoch unentbehrlich,

wenn aus den Erlebnissen nicht nur einmalige

oder zeitweilige Ausdrucksformen,
sondern feste Lebensformen und bleibende

Geisteshaltungen sich gestalten sollen. Fast

möchte ich sagen: Je stärker, d. h.

überraschender, affektgeladener das Erlebnis, desto

notwendiger die Klärung bis zur Klarheit.

Was in Einfalt das kindliche Gemüt geahnt,
das muss auch zu seiner Zeit der Verstand
des verständig Gewordenen sehen, wenn er

zeitlebens dazu stehen soll, insbesondere

wenn dies im teilweisen oder gar tdtalen

Gegensatz zu einer andersdenkenden und

-lebenden Umgebung zu geschehen hat.

Ganz gewiss ist es wichtiger, die tragenden
Werte christlich katholischer Welt- und

Lebensauffassung zu hegen und zu leben, als

darüber reden und Erklärungen geben zu

können. Aber es gilt auch und besonders
heute wieder: „Allzeit bereit zur Verantwortung

gegenüber jedem, der Rechenschaft

verlangt über die uns beseelende Hoffnung
(1. Petr. 3, 15). Und zu diesem Jedermann

gehört auch das eigene reife Ich. Scio, cui

credidi — ich weiss, wem ich Glauben
geschenkt (2. Tim. 1, 12).

Werterlebnis — Wertverständnis —
Wertbekenntnis durch die Tat: keines ohne das

andere. Und keine lebensbeständige
Persönlichkeit ohne diese drei.

München. Univ.-Prof. Dr. Jos. Göffler.

797


	Die Grundfrage der modernen Religionspädagogik

