
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 17: Religiöse Erziehung und Religionsunterricht

Artikel: Zur Erziehung des religiösen Menschen

Autor: Gutzwiller, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Erziehung des religiösen
I. Die Notwendigkeit.

Die religiöse Frage ist zu allen Zeiten die

Wesensfrage der Menschheit. Denn der

Kampf für oder gegen Gott ist das eigentliche

Thema der Weltgeschichte, wie es

Augustinus in seinem Werk „De Civitate Dei"
meisterhaft nachgewiesen hat. So zieht sich

denn dieser Kampf durch alle Jahrhunderte.

Er hat auch heute wieder eine besondere
Schärfe angenommen. Zwei Linien der

Entwicklung stossen in schroffstem Gegensatz
aufeinander: Die Linie von Gott weg und zu

Gott hin.

Von Gott weg geht die Entwicklung
seit dem Humanismus, der den Homo
ungebührlich in den Mittelpunkt rückt, und der
Renaissance, die eine wesentlich heidnische
Kultur als Ideal hinstellt, über Kant, der durch
die Trennung der reinen und praktischen
Vernunft die Welt des Religiösen von der
Wissenschaft völlig löst, über die Aufklärung,
die vom Eingreifen Gottes ins Weltgeschehen

nichts mehr wissen will, bis hin zum
modernen Freidenkertum und der militanten

Gottlosenbewegung, die geradezu gegen
Gott arbeitet. Die moderne Menschheit
ergibt sich dem Kultus des Körpers, der Ver-

götzung des Staates, der Vergottung der
Rasse, betet vor allen möglichen Altären,
streut allen möglichen Göttern Weihrauch.
Nur vom Kult des einen wahren Gottes will
sie nichts mehr wissen. Max Picard hat in

seinem Buch über die „Flucht vor Gott"
gezeigt, wie die heutige Menschheit in

überstürztem, sinnlosem Tempo vor Gott flieht
und Josef Roth sucht in seiner Schrift „Der
Antichrist" zu zeigen, wie auf allen Gebieten
des modernen Lebens der gott-feindliche
Geist zum Durchbruch gekommen ist. Ist es

nicht bezeichnend, dass politische Strömungen

der Gegenwart ihre Terminologie der
Bibel entnehmen? Sie sprechen von einem

* Nach einem Vortrag an der Jahresversammlung
des kath. Lehrervereins Graubünden in Chur.

Menschen*
tausendjährigen Reich, vom Evangelium des

Blutes, oder sie betrachten das „Kapital" von
Karl Marx als unfehlbare Bibel und Lenin als

Messias. Sie wollen alle das Wort Nietzsche's

Wahrheit werden lassen: „Gott ist tot."

Aber auch die andere Linie tritt immer
deutlicher in Erscheinung: Zu Gott hin.
Sind nicht die fremden Götter, denen das

Abendland noch vor 10, 20 Jahren glaubten
huldigen zu müssen, schon gestürzt? Die
Wissenschaft hat den plumpen, groben
Materialismus, den noch Häckel und seine

Anhänger verteidigten, längst preisgegeben,
und Leon Bloy, „le pelerin de l'absolu", hat

mit seiner ganzen Leidenschaftlichkeit

gezeigt, dass der Relativismus dem Menschen

nicht genügen kann. Das Interesse an

religiösen Fragen ist ständig im Wachsen. Die

Konvertitenbewegung in unsern Städten ist

im Vormarsch. Vorträge über religiöse Fragen

finden überfüllte Säle. Religiöse Kurse

haben den grössten Zulauf. Religiöse
Bücher finden einen erstaunlichen Absatz.
Jeder Seelsorger, zumal in unsern Städten,

der mit Ungläubigen oder Andersgläubigen
zu tun hat, kann von dem neu erwachten
Interesse erzählen, das die katholische Kirche
in jenen Kreisen findet. Die suchende
Menschheit sieht auf einmal wieder die

Gralsburg der hl. Kirche am Horizont
auftauchen und ist von ihrem Anblick gebannt.
Verschiedenartig sind die Wege, welche die
Menschen nach Rom führen. Man lese etwa

das Buch „Menschen, die zur Kirche kamen";
aber eines ist all den Suchern und Findern

gemeinsam: Der katholische Glaube und die

katholische Kirche sind ihnen Antwort auf

ihre Fragen, Erfüllung ihres Sehnens.

So ist in der Tat die religiöse Frage d i e

Frage der Gegenwart. In diese Situation
sind wir hineingestellt und für diese Entscheidung

sollen wir die uns anvertrauten jungen
Menschen erziehen. Tun wir es?

Das ist das zweite, was leider zu betonen

787



ist: In einer Zeit der religiösen Entscheidung

versagen wir Katholiken auf weite Strecken.

Unser katholischer Glaube ist für viele eine
Sache der blossen Tradition. Katholiken, die
etwa aus den Stammlanden in die Diaspora
kommen und dort schon nach ein bis zwei
Jahren den Glauben verlieren und sich um
die Kirche nicht kümmern, sind ein deutliches

Zeichen, wie sehr ihnen der Katholizismus

nur eine äusserlich traditionelle Sache war.
Es stand keine persönliche, lebendige Ueber-

zeugung dahinter. Der Glaube war nicht

richtig geistig aufgenommen und zum
persönlichen Eigentum geworden. Für andere
ist der Katholizismus eine Sache des äussern

Scheins. Religiös begnügen sie sich mit
einem Minimalkatholizismus, der nur den

alleräussersten Forderungen eben noch

entspricht, aber von einem innern Leben und

Streben nichts mehr weiss. Es ist ein
Paradekatholizismus, der äusserlich zwar viele und

grosse Worte macht, aber innerlich keineswegs

das eigentliche Lebensprinzip bildet.
Wieder andere erliegen einem Katholizismus

zu grosser Betriebsamkeit. Sie gehen ganz
auf in Vereinsmeierei, im Organisatorischen.
Wenn die Schreibmaschinen klappern, die

Diktaphone in Funktion treten, immer neue
Zeitschriften herausgegeben werden, ein

Kongress auf den andern, eine Tagung auf

die andere folgt, sind sie selig über die
glorreiche Entwicklung der katholischen Aktion
und beachten kaum, ob auch eine ernste

religiöse Vertiefung die Frucht dieser
Betriebsamkeit ist. Skrbensky's „Katholiken-

spiegel" ist zwar der Apostatenmentalität

entsprungen, zeichnet aber doch Psycho-

gramme katholischer Religiosität, die zu denken

geben.

In einer Zeit der ernsten religiösen
Entscheidung mit der Forderung persönlicher
Stellungnahme, in einer Zeit eines notwendig
existenziellen Christentums dürfen wir uns

mit solch unfruchtbarem Katholizismus wirklich

nicht begnügen, sondern müssen selbst

religiöse Menschen sein, um als Erzieher

religiöse Menschen zu formen. Ueber diese

Notwendigkeit sollte kein weiteres Wort
mehr zu verlieren sein.

II. Das Wie.

So bleibt die zweite grosse Frage: W i e
formen wir den religiösen Menschen? Erste

Voraussetzung ist dabei, dass wir vom
religiösen Menschen eine klare Vorstellung,
einen richtigen Begriff haben. Die wesentlichsten

Züge sollen kurz skizziert werden.

Der religiöse Mensch muss in erster Linie

innerlich sein. In seinem innern Leben

muss das Uebernatürliche unbedingt die erste

Stelle einnehmen und in jeder Hinsicht den

Primat haben. In seinem Verstand wird

er infolgedessen nicht bloss ein Wissen der

religiösen Welt haben, sondern wirklichen
Glauben. Er darf nicht beim ,,Dass" unserer

Dogmen hängen bleiben, sondern muss,
soweit dies eben möglich ist, auch zum „Was"
vordringen. Der religiöse Unterricht darf

infolgedessen nicht in Apologetik aufgehen,
sondern er muss versuchen, den positiven
Inhalt der christlichen Fundamentalwahrheiten

zu frohem beglückendem Besitz zu
machen. Was wissen unsere jungen Menschen
etwa von der Gnade, vom Innewohnen Gottes

in der Seele, von der Kirche als dem

mystischen Leib Christi usw.? Hier kann die

Erziehung ganz Wesentliches bieten. Im

Willensleben wird der religiöse
Mensch bei allem erforderten Einsatz von
Energie sich doch bewusst bleiben, dass

christliches Leben nicht in erster Linie

Willenstraining ist, sondern Gnade, die dann

allerdings ernste Mitarbeit erfordert.
Christentum ist nicht ein ins Aussergewöhnliche
verlängertes Bravsein, sondern ist Gottes-
kindschaft. Im G e m ü t des religiösen
Menschen wird aus dem Glauben und aus der
Gotteskindschaft heraus ein froher Optimismus

mit sittlichem Lebensernst gepaart sein,
nicht ein Optimismus der Oberflächlichkeit
und des Leichtsinnes, aber auch nicht Trüb-

788



sinn und Trübseligkeit, die sich in ein

religiöses Mäntelchen hüllen. Schliesslich wird
der religiöse Mensch auch in seinem Handeln

sich immer bewusst bleiben, dass die
Gnade auch da das wichtigste ist und dass

infolgedessen das Gebet neben dem Tun

seinen Platz haben muss, dass ora et labora

mehr und mehr zur Einheit verbunden werden:

Actio ex contemplatione.
Damit ist aber auch das zweite gegeben:

Die Religiosität muss in erster Linie
Innerlichkeit sein, darf sich aber nicht damit
begnügen, sondern muss ihre Wirkkraft auch

im äussern Leben entfalten, muss das

Leben formen und gestalten. So sehr auf der
einen Seite blosse Aeusserlichkeit als

Scheinreligion und Pharisäertum zu verurteilen ist,

so sehr muss anderseits eine blosse
Innerlichkeit als unkatholisch und unchristlich
verurteilt werden. Manche verschanzen sich hinter

dem sichern Mäuerlein der Innerlichkeit,
weil sie zu ängstlich sind, ihre Religion zu

zeigen und zu betätigen. Es sind die
Muschel-Katholiken, die beim Herannahen eines
andern ihre religiöse Schale sofort zuklappen!

Katholiken eines Minderwertigkeitsgefühles,

die ihre Frömmigkeit der Welt nicht

gewachsen glauben und darum die Welt
fliehen; Scheuklappen-Katholizismus, der die
Wirklichkeit nicht sehen will und dann seine

gedachte, konstruierte, oder gewünschte
Welt als Wirklichkeit betrachtet. Oder es ist

eine Religiosität des blossen Gefühles und

Erlebnisses, die keine Kraft zum Handeln

gibt. Wahre Frömmigkeit verbindet inneres
und äusseres Leben, aber nicht als blosses

Nebeneinander, als ständiges Fahren auf

Doppelgeleisen, auch nicht als Uebereinan-
der von zwei völlig getrennten Stockwerken
mit einer Doppelmoral des privaten und

öffentlichen, des innern und des äussern
Lebens, des Sonntags und des Werktags, der
Kirche und der Welt. Wahre Frömmigkeit
strömt aus den Quellen innern Reichtums der
Gnade und des Gebetes, fliesst aber nach

aussen, um die Räder des Lebens zu treiben.

Beginnt beim Geist, gestaltet aber aus dem
Geiste die Institution. Das ist die Methode
Christi, die mit der Forderung einer

Gesinnungsänderung beginnt, aus der neuen
Gesinnung heraus aber eine neue Welt gestalten

will. Diese Auswirkung christlichen Geistes

muss sich auf allen Gebieten des Lebens

betätigen. Im Privat leben wird sie aus

einem neuen Denken heraus urteilen, werfen

und auch das Zusammenleben mit den
andern Menschen neu gestalten. Sie gibt dem
Menschen eine neue Auffassung vom Geist
und Körper und vom Zusammenwirken beider.

Sie stellt den Menschen als Sozialwesen
in die Gemeinschaft von Brüdern und

Schwestern, weil Kinder desselben Vaters im

Himmel. Im Berufs leben zeigt sich die

wahre Religiosität in der Weise, dass der
Beruf wirklich als ein Ruf Gottes genommen
wird, seine Betätigung infolgedessen als eine

ständige Antwort auf die Gottes-Forderung
geschieht. So ist die kleinste Arbeit des

Alltags durch das Hineinstellen in den grossen
Zusammenhang mit der Ewigkeit geweiht
und geheiligt. Das Ehe- und Familienleben

erhält eine ganz neue Würde durch
das Vorbild, das St. Paulus den Eheleuten

zeichnet: Das Verhältnis Christi zu seiner

Kirche. Gatten, die das erfasst haben, sind
sich in selbstloser, treuer, fruchtbarer Liebe

zugetan, denn so ist auch die Liebe Christi

zu seiner Kirche. Im Wirtschaftsleben
wird echte Religiosität eine neue

Einstellung zum Eigentum geben. Sie wird

am Recht auf Eigentum festhalten, aber den
Gebrauch des Eigentums neu gestalten, weil

dieses letztlich ein Lehen Gottes ist, über

dessen Verwaltung einmal Rechenschaft

abgelegt werden muss. Im politischen
Leben verlangt christliche Frömmigkeit die

Anerkennung rechtmässiger Autorität, gibt
dieser Autorität ihre eigentliche metaphysische

und religiöse Fundierung, zieht aber
auch ihre unverrückbaren Schranken am Gesetz

und Willen Gottes. Echtes Christentum

789



wirkt sich schliesslich weltweit aus, indem es

im Völkerleben den Geist eines

schrankenlosen Imperialismus bekämpft und

den Geist des Friedens fördert.

Es wäre aber eine Täuschung, wollte man
auf solche Weise den religiösen Menschen
als diesseitigen Kulturträger feiern. Gewiss
ist er Künder und Baumeister wahrer Kultur,
weiss aber auch, dass die tiefsten und edelsten

Werte des Lebens nur auf dem Wege
des Kreuzes zu finden sind, dass wahre

Selbstlosigkeit und echter Opfergeist zum
Wesen christlicher Frömmigkeit gehören und

nur auf dem Wege des Kreuzes, der Entsagung,

der Selbstverleugnung zu erlangen
sind. So wird echte Frömmigkeit das Kreuz

bedingungslos mitten ins Leben hinein stellen,

ihm nicht ausweichen, seine harten
Linien nicht aufweichen, sondern nach dem

Beispiel und Willen Christi es tapfer auf sich

nehmen.

Solche Menschen mitzuformen und mitzu-
gestalten ist unsere Aufgabe. Wenn es uns
Priestern und Erziehern gelingt, eine junge
Generation in diesem Geist zu schulen, so
helfen wir mit, Menschen zu formen, die
selbstlos dem Willen Gottes hingegeben
sind und damit ein wahrhaft christliches
Leben, eine christliche Kultur bauen und

erneuern.

III. Hilfsmittel.
Damit sind Notwendigkeit und Ziel unseres

Wirkens in grossen Strichen gezeichnet.
Es wäre noch ein Wort über den Weg zu

sagen, auf welchem wir am sichersten dieses

Erziehungsziel erreichen. Es wird vor allem
darauf ankommen, in Schule, Elternhaus und

Kirche bei der Erziehung des religiösen
Menschen immer die Verbindung mit dem
Leben herzustellen, damit die Frömmigkeit
nicht eine Welt für sich bleibt, oder gar ein
abstraktes Buchwissen, rein verstandesmäs-

sige, auswendig gelernte Katechismusformeln,

sondern wirkliche Quelle, aus der die

geistigen Wasser des Lebens fliessen,

heiliges Feuer, das in der Seele lodert und dessen

Glut nie verlöscht. Reifern Menschen ist

zur Vertiefung und Lebendigerhaltung ihrer

Religiosität besonders das innerliche Gebet

zu empfehlen. Die tägliche Innehaltung

einer stillen Zeit der Sammlung, des innerlichen

Betens vor Gott, der Betrachtung.

Auch das Schöpfen aus dem Worte
Gottes durch die Lesung der hl. Schrift
ist vom Hl. Vater und von den Bischöfen

immer und immer wieder empfohlen worden.

Die neuere Bibelbewegung bietet durch
ihre Schriften, Vorträge, Kurse reichliche

Hilfsmittel zur gedeihlichen Bibellesung.
Wirkliche Teilnahme an der Liturgie wird

täglich oder wenigstens wöchentlich den echt

christlichen Geist erneuern, denn wer mit

seelischer Aufgeschlossenheit das Messopfer
mitfeiert, wird doch in sich selbst den Opfergeist

ständig erneuern müssen. Wer sich

hineinstellt in die betende Gemeinde, wird über

die kleine enge Welt des eigenen Ichs

hinauswachsen und durch das „Wir" der Liturgie

ein wirkliches Glied der Gottesgemeinschaft

aller Erlösten werden. Und endlich

können Exerzitien, die wirklich solche

sind, mithelfen, religiöse Menschen aus

einem Guss zu schaffen, die mitten in der

Welt und im Leben stehen, aber Welt und

Leben auf Gott hinordnen, damit alles zur

grösseren Ehre Gottes gereiche.

Alles das ist nur skizzenhafte Andeutung.
Aber die grosse Aufgabe, welche die

Gegenwart uns heute stellt, ist damit aufgezeigt.
An ihrer Lösung mitzuarbeiten ist unser Beruf.

Man spricht heute allenthalben vom neuen

Menschen, der gebaut werden müsse. Den

einen ist es der Kollektiv-Mensch, den
andern der sportliche Mensch, wieder andern

der rassenreine, nordische Mensch. Wir wollen

mithelfen mit Gottes Gnade den religiösen

Menschen zu schaffen. Ihm gehört die

Zukunft!

Zürich. Dr. R, Gufzwi/Jer.

790


	Zur Erziehung des religiösen Menschen

