
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 16

Artikel: Sallusts Wesen und Werk

Autor: Tunk, Eduard v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


grauem, schlechtem Kleide und plumpen
Holzschuhen musste es die ganze Zeit in der
Küche sitzen und niedere Magddienste
verrichten. Ja, sie verhöhnten es damit, dass

sie Linsen und Erbsen in die Asche schütteten

und dann von dem armen Aschenputtel,

wie sie es nannten, verlangten, dass es sie

wieder herauslese und in die Schüssel lege.
Dem edlen Kind aber fällt es nicht ein, die

entwürdigende Arbeit auszuführen. Es öffnet
das Fenster und ruft das weisse Taubenpaar
und die Vögel des Himmels herbei, und im

Nu ist die Verwandlung vollendet. Nun
besinnt sich Aschenputtel seiner edlen
Herkunft. Schon steht es am Grabe der Mutter:
,,Baumlein ruttel dich und schuttel dich, wirf
Gold und Silber über mich!" Sieh! da steht

es nun im Brokatgewand, in Gold- und
Silberschmuck. Es eilt zum Feste. Der Königssohn

spricht entzückt: ,,D a s ist meine
Tänzerin!" Doch sie entwischt ihm wieder. Endlich

gelingt es ihm, in den Besitz des goldenen

Schühleins zu kommen, das auf den
Stufen der Schlosstreppe zurückblieb, und

nun entdeckt er endlich im verschupften

Aschenputtel die wahre Königstochter und

befreit sie aus Schmach und Knechtschaft. —
„Der geneigte Leser fängt allbereits an,

etwas zu merken".
Zum Schluss noch ein Wort an die

„Königssöhne":

Noch immer sind wir auf der Suche nach

dem echten Königskind, nach der
Gesangsmethode, und studieren umfangreiche

Werke von hüben und drüben —,
und wenn wir meinen, endlich die Richtige
gefunden zu haben und uns frohgemut damit

„auf den Weg" begeben. —
Ruckediguckü ruckediguck!
Blut ist im Schuck!

Wieder nichts! verlorene Zeit und vergebliche

Mühe, und das arme Aschenputtel
noch immer im Elend! Zum Kuckuck mit all
dem breiten und langen „wissenschaftlichen"

Geschwätz! Es braucht ja nur ein

wenig folgerichtiges Denken, ein bisschen

Logik, und siehe! die Sache ist so einfach,

beglückend einfach und —
naturgemäss!

Basel. AI. Trutmann.

Mittelschule
Sal lusts Wesen und Werk
(Ein Literatur-Bericht.)

i.

Die Altertumskunde im allgemeinen und die
klassische Philologie im besonderen ist in der
Zeit, deren Anfang durch Mommsen, deren Ende

durch Wilamowitz bestimmt erscheint, vor allem

von zwei Kräften getrieben, einmal durch die
historische Deutung und dann durch die kritische

Sichtung. Auf Sallust angewendet, bedeutet dies:

alles, was Sallust geschrieben hat, wird auf
geschichtliche Wirklichkeit hin untersucht, und

alles, was nicht hundertprozentig auf seinen
Namen verbürgt ist, wird ihm abgesprochen.
Dazu wird das Leben des Autors unter die Lupe

genommen und siehe! es zeigt sich: seine

Lebenspraxis steht in unüberbrückbarem Gegensatz

zur Theorie, die sein Werk entwickelt. So

stellt sich dann noch die Frage: Wie ist dies
erklärbar?

II.

Die Frage nach geschichtlicher Wirklichkeit
musste sich begreiflicherweise zunächst gegenüber

der,,Coniuratio Catilinae"stellen. Dennaus-

ser Sallust finden wir darüber einlasslichen Bericht

bei dem Manne, der Catilinas erster Gegenspieler

war oder wenigstens als solcher sich gab,
bei Cicero. Und es steht heute zweierlei ausserhalb

jeglicher Diskussion, nämlich: die beiden
Berichte gehen in wichtigen Punkten auseinander
und. Cicero, nicht Sallust gibt das historisch

768



Richtigere. Die Protagonisten in dieser Sache

sind Hans Wirz, der 1864 in Zürich seine Schrift

„Catilinas und Ciceros Bewerbung um den Con-
sulat für das Jahr 63" veröffenflichte, und Con-
sfanfin John, der 1876 im „Rheinischen Museum"
einen Aufsatz „Sallustius über Catilinas Kandidatur

im Jahre 668" erscheinen liess. Die so
eröffnete Diskussion erreicht ihren klassischen

Höhepunkt im „Hermes"-Beitrag von Eduard

Schwartz „Die Berichte über die catilinarische

Verschwörung" (1897). Ein letzter Ausläufer
dieser Bewegung ist der Vortrag, den 1926

W. A. Baehrens gehalten hat unter dem Titel

„Sallust als Historiker, Politiker und
Tendenzschriftsteller" \ Baehrens beschränkt sich dabei
nicht nur auf den „Catilina", auch im „Jugurtha"
wird Sallust als — Fälscher entlarvt. Denn die
Wissenschaft begnügt sich nicht mit der
Feststellung, dass Sallusts Monographien nicht
immer die Wahrheit sagen, sie glaubt auch

aussprechen zu dürfen, dass an Stelle der Wahrheit
die Lüge getreten ist, die bewusste Verkündigung
von Unwahrem (nicht nur etwa das gewollte
Verschweigen von Wahrem). Es ist klar, dass ein
Fälscher zu seiner Fälschung einen Grund haben

muss. In unserem Falle heisst dieser Grund:
Sallust ist Caesarianer und Anhänger der von
Caesar geführten Popularenpartei, somit ist seine

schriftstellerische Tätigkeit Tendenz zu deren
Gunsten und zum Schaden der Optimaten; demnach

spiegelt sich in beiden Monographien der

Kampf der beiden Parfeien usw. in der Weise,
dass die Optimaten als die schlechteren, die
Populären als die besseren dastehen, ja im

„Catilina" erscheint Caesar, im „Jugurtha" Marius

als der einzige Mann und Retter. Und man

gewinnt dann — ich meine hier die gesamte
Literatur dieser Richtung —, ob man es

ausspricht oder nicht, eine Erklärung für den Zwie-

1 Dieser Vortrag ist zusammen mit den Beiträgen
„Tacitus und sein Werk" (Richard Reitzenstein),

„Germanenkämpfe in der römischen Kunst" (Friedr.

Koepp) und „Die Grundlagen und Voraussetzungen
der römischen Revolution" (Ulrich Kahrstedt) im

4. Heft der Sammlung „Neue Wege zur Antike"
(B. G. Teubner, Leipzig-Berlin) veröffentlicht. Da

m. W. in dieser Zeitschrift noch nie auf diese Sammlung

hingewiesen wurde, möchte ich dies mit allem
Nachdruck hier tun. Ein Verzeichnis der bisher
erschienenen Hefte dürfte wohl in Buchhandlungen,
sonst vom Verlag, erhältlich sein.

spalt zwischen Sallusts Leben und Werk: was
Sallust in der Theorie verficht, ohne es selbst zu
üben, ist nur Mittel zum Zwecke seiner Tendenz.

Und somit wäre — ich glaube kaum, dass dies

irgendwo so ausgesprochen ist, aber der Schluss

ist doch zwingend — der Fälscher Sallust

zugleich ein Heuchler. Nun sei gleich dies gesagt:
die Sallustbetrachtung von Wirz und John bis
herauf zu Baehrens hat insoweit richtig gesehen,
soferne sie bei den objektiven Feststellungen

blieb; die Deutung dagegen — Sallust ein
Fälscher, Sallust ein Heuchler — darf heute als

überwunden gelten.

III.

Was aber führte zu dieser geänderten
Stellungnahme? Die Erkenntnis, dass zwei Stücke

aus der Feder Sallusts, die vor die Entstehung
der Monographien und der Historien fallen,
nicht pseudosallustianisches Gut sind, sondern
Sallust selbst zugehören. Es handelt sich um die
beiden „epistulae ad Caesarem". Ihre Anerkennung,

wenn man so sagen darf, verdanken sie
den beiden Althistorikern Robert v. Poehlmann
und Eduard Meyer; von philologischer Seite her

hat dann Wilhelm Kroll das endgültige Wort
gesprochen im „Hermes" - Artikel „Sallusts

Staatsschriften" (1927). Es gibt wohl heute keinen

Altertumsforscher von Namen mehr, der
diese kleinen Erzeugnisse Sallusts für unecht hält.
1921 hatte sie übrigens Alphons Kurfess bei
Teubner mustergültig ediert. So musste der
Zeitpunkt kommen, da von diesen Schriften aus
Werk und Wesen ihres Verfassers neu beleuchtet

wurden. Dies hat Otto Seel getan in seinem

äusserst lesenswerten, übrigens nur 90 Seiten
umfassenden Buch „Sallust, von den Briefen ad
Caesarem zur Coninrafio Catilinae", 1 930, gleichfalls

bei Teubner. Es ist natürlich nicht so, dass

Seel der erste wäre, der die bezüglichen Fragen
anschneidet, aber sein Wort darf ich für so

gewichtig ansehen, dass es mir wichtig erscheint,
darauf näher einzugehen. Einmal geht folgendes
deutlich aus einer genauen Interpretation der
beiden „Briefe" hervor: Sallust ist nicht der
unbedingte Caesarianer, für den er bisher

angesehen wurde. Caesar ist für ihn eine Hoffnung,
eine fast ans Ideal reichende Hoffnung, aber er
erfüllf nicht, was Sallust von ihm erwartet; dies
konnte für Sallust natürlich erst klar sein, als

Caesar tot war; aber bereits die „Briefe" zeigen,

769



dass ihr Verfasser nicht nur auf Caesar hofft,
sondern auch um ihn bangt, nicht in erster Linie

um sein Leben, sondern um seine Absichten.
A.ls zweites stellt sich dann die Erkenntnis ein:
Sallust war erst recht kein Anhänger der Popu-
larenpartei; denn gerade vor ihr, bzw. ihren

„Parteibonzen", warnt er Caesar; und er
bekämpft auch die Optimaten aus dem Grunde,
weil sie Partei sind oder, um mit Sallust zu reden,
factiosi. Man verzeihe mir den Vergleich mit
modernen Verhältnissen, aber er wird vielleicht
am deutlichsten machen, was ich sagen will:
Sallust ist Gegner des Parteienstaates auch dann,

wenn es ein Einparteienstaat ist. Sind aber diese

beiden Erkenntnisse gesichert, dann kann der
„Cafilina" nicht geschrieben sein, um den
(damals schon ermordeten) Caesar zu verherrlichen
und der „Jugurtha" nicht aus ähnlichen Gründen.
Seel begnügt sich aber nicht mit der Aufstellung
dieser Behauptung, sondern er zeigt, dass selbst
in der „Coniuratio" eine gewisse Abkehr von
Caesar deutlich wird. Dies geschieht in einer
einlässlichen Deutung des berühmten

Redepaares Caesar — Cato und der ihm folgenden
Synkrisis der beiden Staatsmänner. Wir wissen,
beide Männer werden gelobt, Seel sagt sogar
„überschwenglich" gelobt. Aber, das ist nicht

nur eine scheinbare Objektivität, von der die

bisherige Sallustinterpretration nie genug zu

reden wusste, sondern eine wirkliche Anerkennung

des Guten, das sich an beiden Männern
findet. Indes: man muss das Lob des einen am

Lob des andern messen, man muss zweitens
unterscheiden, was Sallust selbst an beiden Männern

lobt und was gemäss seinen Worten das

Volk an ihnen lobt, dessen Urteil nicht
massgebend ist, und drittens: man muss erkennen,
dass beiden die wahre Grösse fehlt. Wenn aber

nun die Tendenz der „coniuratio" nicht jene
ist, die man ihr zugeschrieben hat, worin besteht
sie dann? Oder existiert überhaupt keine Tendenz

für oder wider eine Partei, eine Persönlichkeit?

Wenn aber keine Tendenz, dann auch keine

„Fälschung", sondern höchstens da und dort

„Falsches". Und in der Tat, wer Seels Schrift mit

unvoreingenommenen Absichten liest, wird ihm

glauben, wenn er Sallust in diesen Dingen schützt.

Das Ergebnis der „Coniuratio" ist aber dann ein

ganz anderes, nämlich: „Verwirrung, Chaos,

Trostlosigkeit, die Ueberzeugung von dem
Bankerott einer Staatsform."

Für uns Schulmänner — denn an solche richtet
sich ja dieser Aufsatz in erster Linie — ergibt
sich aus all diesen Andeutungen zur Genüge:
niemand darf mehr Sallustlektüre in der Schule

leiten, der Seels Buch nicht gelesen hat. Ich

konnte hier natürlich nur seine Hauptgedanken
hervorheben; ihre Erarbeitung und alles, was
sonst an Interessantem jene 90 Seiten enthalten,
liest man besser bei Seel selbst nach. Im übrigen:
ich komme im folgenden nochmals auf Seel

zurück!

IV.

Zunächst muss ich aber die seit 1928
aufgeworfene Frage nach Sallusts Entwicklung
berühren. Gibt es denn überhaupt eine solche?

Sallust hat doch bereits als reifer Mann zur Feder

gegriffen und da kann doch von Entwicklung
kaum mehr die Rede sein. So behauptet wenigstens

ein sehr bekannter Mann unseres Jahrhunderts,

dass der Mensch, wenn er einmal über
30 Jahre alt sei, nicht mehr umlernen könne,
und Weinstock hat auch für Sophokles, wenigstens

für die uns überlieferten Werke, eine
Entwicklung bestritten, da alle diese sieben
Tragödien dem reifen Alter ihres Dichters
angehören. Dass Karl Reinhardt in seinem Sophokles-
Buch zu ganz anderen Ergebnissen kommt, sei

hier nur gestreift — ich hoffe, über Sophokles
in absehbarer Zeit einen ähnlichen Liferatur-
bericht geben zu können, wie ich es hier über
Sallust tue —, aber man sieht, wie wenig ratsam

es ist, sich in dieser Frage auf einen a priori-
Standpunkt zu stellen. Für Sallust ist nun, wie
gesagt, diese Frage aufgeworfen durch den 1928

im „Hermes" veröffentlichten Aufsatz Friedrich

Klingners „Ueber die Einleitung der Historien
Sallusts". Klingner setzt sich in heissem Bemühen

auseinander mit den Spuren der Einleitung zu
Sallusts Historien, die sich bei Augustinus im

„Gottesstaat" finden. Aber Klingner bleibt nicht
dabei stehen. Ihm geht es um mehr als um eine
rein philologische oder literarische Entdeckung,

er will das Rätsel des Menschen Sallust enthüllen.
Und er findet: die drei Einleitungen zu „Cafilina",

„Jugurtha" und den „Historien" sind eine

dreimalige Auseinandersetzung mit der
Geschichtsphilosophie und Geschichtsdeutung des
Poseidonios. Während aber diese optimistisch
ist und die Zeit von Karthagos Sturz — im Jahre
1 46 sehen beide den Wendepunkt in Roms

Geschichte — bis zu Sulla als tragische Episode

770



empfindet, die als Chaos liegt zwischen den

Kosmen vor- und nachher, stellt sich Sallust auf

einen anderen Standpunkt: auch für ihn ist das

Jahr 146 eine Schicksalswende, ein Absturz ins

Verderben, aber Sullas Staat ist keine Rettung

aus dem Chaos, im Gegenteil: gerade ihm gilt
sein Kampf. Aber nicht nur dies: auch die Zeit

vor 146 gewinnt für Sallust ein anderes Gesicht:

im ,,Catilina" wird wenigstens für jene Zeit noch

eine Art Goldenes Zeitalter anerkannt, in den

„Historien" ist auch dieses geleugnet. Und so

kommt Klingner zu dem weiteren Schluss: die

geschichtlichen Werke Sallusts sind nicht ein

Kampfmittel gegen den von Sulla erneuerten

Optimatenstaat — denn „zu stürzen gab es in

der Zeit nach Philippi keinen Restaurationsstaat

mehr" —, sie sind einzig und allein eine
Offenbarung des Sallust eigenen Pessimismus, wobei
dieser Pessimismus von Werk zu Werk sich

steigert. Otto Seel geht nun in seinem schon

genannten Buch weiter: er erkennt und anerkennt

die „Briefe" als eine Vorstufe dieses Pessimismus,

nämlich als — Utopie. Und der „Catilina"
steckt noch nicht ganz im Pessimismus, er ist

noch Enttäuschung und Erbitterung, also noch

Sehnsucht und Hoffnung. Erst im „Jugurtha"
wirkt sich der Pessimismus stärker aus, aber er
ist noch durchsetzt von Persönlichem. Die „Historien"

aber sind bereits — Literatur. Der Pessimist

hat sich ergeben und vermag nun zu schildern,

wie es war, ohne persönliche Anteilnahme, ohne

die bange Frage, ob es nicht doch noch besser

werden könnte. Ich möchte aber endlich noch

auf einen Unterschied zwischen Klingner und

Seel aufmerksam machen: Klingner bleibt bei
Sallusts Werk stehen, unbekümmert um den

Zwiespalt, in dem Sallusts Leben zu seinem

Werke steht; Seel versucht diesen Zwiespalt zu

erklären. Er macht es so, dass er Vergleiche

mit Männern herstellt, in deren Lebensführung
ähnliches vorhanden zu sein scheint. Er nennt

Ibsen, Gerhart Hauptmann, Leo Tolstoi. Und er

kommt zu dem Ergebnis: „Sallust, ein Mensch

von unheimlicher Raffinesse, hat vielleicht
niemanden raffinierter betrogen als sich selbst." -—

V.

Zu einem ähnlichen Schluss über Dissonanz

zwischen Sallusts Wesen und Werk kommt Hans

Oppermann in seinem Vortrag „Das heutige

Sallustbild" 2. Nach einem eindringlichen Referat

über die Hauptgedanken der auch von mir

eben besprochenen neueren Sa 11 ustl iteratur stellt

der Vortragende etwas fest, was sich sonst

nirgends so deutlich formuliert finde, nämlich „den
eigentümlichen, literarisch bestimmten Charakter

von Sallusts Schaffen". Und aus diesem wird

nun — in verständlicherer Weise, als es die

„Fälschungstheorie" vermochte — das Rätsel

Sallust gelöst: „Er gehört zu jener Gattung von
Menschen, die nur begreifen, was sie schon aus

Büchern kennen. Und wie bei vielen Literaten

geht damit zusammen ein tief schauspielhafter

Zug Die Moral, die seine Schritten lehren,

ist nicht erlebt, sondern erlesen. Dabei wird man

ihm die subjektive Gutgläubigkeit nicht abstreiten

wollen und ihm zubilligen, dass er wie jeder
geborene Schauspieler seine Rolle glaubt
Und so hat sich an ihm auch das Schicksal

erfüllt, dass Literatur dem Leben entfremdet

Zugleich macht sie ihn blind für das neue,
zukunftsträchtige Leben, das neben ihm seine

Schwingen regt. Fünf Jahre, nachdem Vergil den

neuen Retter und Heiland Roms erkannt und

begrüsst hatte, stellt Sallust die Geschichte seines

Volkes als ein hemmungsloses Rasen dem

Abgrunde zu dar. Von dem Erlebnis, das seinen

kürzesten Ausdruck in den Versen des Horaz

gefunden hatte: „Nuper sollicitum quae mihi

taedium" — „taedet" sagte auch Sallust —
„Nunc desiderium curaque non levis" — von
diesem Erlebnis wurde er nicht berührt. Wir
werden darin nicht nur den Unterschied zweier
Generationen sehen."

VI.

Nun bleibt aber doch noch ein Punkt unberührt:

hat Sallust selbst wirklich diese Dissonanz

zwischen Wesen und Werk nicht gespürt? Ich

sage mit Absicht „gespürt". Ob sie ihm nämlich
bewusst geworden ist, müssen wir dahingestellt
sein lassen; denn niemand kann uns auf eine
solche Frage antworten. Aber gibt es nicht

Kräfte des Unterbewussten, die, ihrem Träger

2 Veröffentlich! in der bei Teubner erscheinenden
Zeitschrift „Neue Jahrbücher für Wissenschaff und

Jugendbildung" 1935, Seite 47 ff. Ich benütze die

Gelegenheit, auf diese tür alle Gymnasiallehrer, die
in geisteswissenschaftlichen Fächern unte'richten,
schlechthin unentbehrliche Zeitschrift hinzuweisen,

vor allem wegen der in jedem Heft sich findenden

„Wissenschaftlichen Fachberichte".

771



unbewusst, andere Menschen zum Wissen bringen?

Und ist nicht — nach einem geflügelten
Wort — der Stil Künder des Menschen, zumal

wenn — wie bei Sallusf — der Stil, den der
Mensch schreibt, vom Stil seiner Zeit abweicht?

Diese Frage gestellt und beantwortet zu haben,
ist das Verdienst Kurt Latfe's. Ich meine sein 1935

erschienenes Buch „Sallust" 3.

Im ersten Kapitel werden „Ausdruck und
Satzform" behandelt. Latte kommt dabei zu folgendem

Ergebnis: „Die Satzformen, die seiner

Sprache das Gepräge geben, zeigen alle die

gleiche Neigung zu einer Zweiteilung des

Ausdrucks, dem in der Regel ein Gegensatz im

Gedanken entspricht. Die Rede schreitet nicht

gleichmässig fort, wie etwa bei Cicero oder
Caesar; sie läuft auch nicht in parallel gestalteten

Sätzen ab, die mit überraschender
Mannigfaltigkeit den gleichen Gedanken dem Hörer

eindringlich machen, wie bei Seneca. Vielmehr
schwankt sie dauernd zwischen Gegensätzen
hin und her, die bald hart aufeinander treffen,
bald als äusserste Begrenzung der Satzbewegung
erscheinen. Das Ergebnis ist eine grosse Unruhe
des Ausdrucks; die einfache Linie des klassischen

Satzes ist durch ein rastloses Auf und Ab ersetzt,
dem die Stimme des Vortragenden folgen muss,
und das nur selten durch schlichtere Formen

unterbrochen wird." Interessant ist es nun zu

beobachten, dass die für den Aufbau des Einzelsatzes

bezeichnende Ordnung auch seine

Erzählungsweise bedingt. Dieser Nachweis wird
bei Latte im zweiten Kapitel „Erzählungsstil und

Komposition" erbracht. Selbstverständlich stehen

darin noch eine Reihe anderer Beobachtungen,
ich verweise nur auf den auch unseren
Gymnasiasten leicht vorzuführenden und leicht
verständlichen Vergleich der Schlachtschilderungen
bei Caesar und Sallust. Alle diese

Stiluntersuchungen schliessf Latte mit dem Worte ab:

„Hinter der Darstellung Sallusts steht also die

Ueberzeugung von dem Unwert der Menschen
und der Sinnlosigkeit des Geschehens. Es be-

3 Es ist erschienen als Heft 4 der Sammlung

„Neue Wege zur Antike, II. Reihe: Interpretationen"
(Teubner). Diese Sammlung ist jünger als die in

Anmerkung 1 erwähnte; aber was sie bisher geboten
hat und noch zu bieten verspricht, rechtfertigt diesen

Hinweis. Durch Subskription kann auch eine

Preisermässigung erzielt werden.

stätigt sich von hier aus, was über die Beurteilung

der Ereignisse in seinen Schriften
ausgeführt wurde. Aber diese Betrachtung führt
bereits hinüber von der Wirkung der Werke zu

dem Mann, der sie schuf." Davon handelt der
dritte Teil „Persönlichkeit und Zeit". Ich zitiere
davon gleich die Einleitung: „Die Betrachtung

von Sallusts schriftstellerischen Eigentümlichkeiten

hat ein einheitliches Ergebnis gebracht:
Spröde, gesucht, unharmonisch sind Sprache
und Darstellung, ein Aufbau in Gegensätzen
beherrscht die kleinsten Elemente des Satzes, wie
die Struktur der Szenen oder der ganzen Werke.
Eine tiefe Unrast, hoffnungslose Bitterkeit geht

von seiner Erzählung aus. Aber diese Stimmung

erzeugt kein weibliches Sichgleifenlassen;
vielmehr zwingt ein überlegter künstlerischer Wille
fast gewaltsam den Verlauf der Ereignisse in

eine Tektonik hinein, die in dieser Straffheit bei

keinem anderen römischen Historiker wiederkehrt.

Man meint zu spüren, wie der Verfasser

innere Spannungen, deren Ausgleich ihm versagt
ist, mit äusserster Anstrengung verdeckt." Diese

thematischen Worte werden — nach einer
Schilderung der Zeit Sallusts und nach der Erörterung
der Frage „Stellung der Literatur in Rom" —
am Ende des Buches gedanklich nicht nur
wiederholt, sondern erweitert und vertieft. Es ergibt
sich daraus: Sallust ist ein zerrissener, haltloser

Mensch, der mit Hebbel hätte sagen können:

„Der ich bin, grüsst trauernd den, der ich könnte

sein", vorausgesetzt, dass er ebenso ehrlich

war, und trotzdem ein Künstler, der gerade aus

seinem inneren Widerspruch seinen Stil und

seine Weise sich holte.

VII.

Am Ende dieser Literaturübersicht möchte ich

nun noch dieses bemerken: ich konnte

selbstverständlich nicht alles bieten, was die zitierten
oder auch nur erwähnten Werke in sich schlies-

sen. Auch habe ich nicht alle Beiträge der neueren

Zeit zum Thema „Sallust" berücksichtigt,
teils waren sie mir nicht zugänglich, teils glaubte
ich, aus den übrigen Werken sehen zu können,

was ungefähr zu erwarten war. Die beste

Literaturzusammenstellung zu unserer Frage findet sich

gegenwärtig in Seels Schrift (nur was seither
erschienen ist, wäre dort nachzutragen). Endlich

lag mir nicht daran, über das absolut Notwendige

772



hinaus die untereinander abweichenden Gedan- Sallust zu deuten, klar zu machen. Ich hoffe, dass

ken der neueren Sallustinterpreten aufzuzeigen, mir dies wenigstens geglückt ist.

weil ich es für wichtiger hielt, die neue Art, Immensee. Eduard v. Tunk.

Eltern und Schule

Aus dem Jahresbericht des Kath. Erziehungsvereins der Schweiz

Der vom hochverdienten Präsidenten, Hochw.
Herrn Prälat Jos. Messmer in Wagen
(St. Gallen) herausgegebene Jahresbericht pro
1934 zeigt wieder einen erfreulichen Ausschnitt

aus der vielseitigen katholischen Erziehungsund

Caritastätigkeit in der Schweiz. Wie
gewohnt, leitet Hochw. Herr Prälat Messmer diesen

Bericht mit einer pädagogischen Wegleitung ein,
die diesmal das aktuelle Thema vom Ausbau
der 7. und 8. Primarklassen zur
Diskussion stellt. Wir zitieren zunächst einige
programmatische Sätze:

„Der Kathol. Erziehungsverein der Schweiz

bezeigt regstes und tiefinnerstes Interesse nicht

nur an der Erziehung der Jugend in der Familie,
sondern auch an der Erziehung der Kinder in

der Schule. Alle Anstrengungen, Bestrebungen
und Neuerungen in der Volksschule interessieren

deshalb auch den Schweizerischen
Katholischen Erziehungsverein auf das lebhafteste, und

das um so mehr und um so freudiger, weil in

neuerlicher Zeit der Schwerpunkt der Schule auf

die Erziehung gelegt werden soll. Durch das

Bekenntnis der Gesamtheit der Lehrer zur
Erziehung der Jugend auch in der Schule gewinnt
unser katholische Erziehungsverein erneut an

Aktualität.

Ganz im Rahmen der Konzentrierung,
Vereinfachung und Vereinheitlichung stehen die

neuzeitlichen Besfrebungen, die oberen Klassen

unserer Volksschulen nach der praktischen Seite

und der Heranbildung für Leben und Beruf

auszubauen. Die angehobenen Besfrebungen von
seifen der Behörden, der Lehrer und der Oeffent-
lichkeit sind durchaus begrüssenswert; sie

bedürfen aber, wie es ganz begreiflich erscheint,

noch der Abklärung und der weiteren Erdaue-

rung. Der Schweizerische Katholische Erziehungsverein

nimmt zum Ausbau der obersten Stufen

der Primarschulen nicht nur eine sehr wohlwol¬

lende, sondern auch eine hilfsbereite Stellung
ein."

Um die Mitglieder und weitere Interessenten

mit den Ausbauforderungen und ihrer Begründung

näher bekannt zu machen, bringt der
Bericht dann die bezüglichen Leitsätze des Kant.

Lehrervereins von St. Gallen, das wertvolle Referat

eines erfahrenen st. gallischen Oberlehrers,
die Leitsätze der Lehrerkonferenz eines
katholischen Bezirkes und die Vernehmlassung zweier
Schulbehörden. Diese Aufklärung ist sehr

begrüssenswert. Wir werden vielleicht in einem
andern Zusammenhang gelegentlich darauf
zurückkommen.

Und nun geben wir dem Bericht selbst zu

einigen wesentlichen Betrachtungen und
Aufschlüssen das Wort.

„1. Das Hauptziel unserer 60jährigen Erzie-

hungsinstifution ist das unablässige Streben, d i e

Vertiefung des Familienlebens
zu fördern, Familiensinn zu wecken, Fami-

lienzusammenschluss und Familienzusammengehörigkeit

in allen Volkskreisen innerlich zu

beleben und innigst zu heben.
Die Familie ist die Quelle des Lebens, die

erste Schule des Kindes. Wenn die Quelle des

Volkslebens vergiftet ist, muss das Volk zu
Grunde gehen. Wir wollen der Familie wieder
den Glauben und die Liebe zum heiligsten
Herzen Jesu einflössen. Wenn Jesus Christus in

die Wurzeln eingedrungen ist, wird der ganze
Baum christlich sein. Christus muss also in un-

sern Familien herrschen. Unsere Familien müssen

wie ein Tempel sein, wo Christus König ist.

Um unser Ziel, die Familien zu heben und zu

stärken, sie zu einigen und harmonisch

auszugestalten, geht unser Erziehungssekretär, H. H.

Dr. E. Kaufmann, Hirschengraben 86, Zürich, von
Stadt zu Stadt, von Ort zu Ort, wie ehemals St.

Paulus in den ersten christlichen Zeiten. Fast alle

773


	Sallusts Wesen und Werk

