
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 13: Erziehung und Schule in der Not der Zeit I.

Artikel: Die Frage um Gott in der industriellen Kultur

Autor: Kautz, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frage um Gott in der ii

Wenn es wahr ist, dass die religiose Frage
als Kardinalfrage schlechthin betrachtet werden

muss, so gilt dies um so mehr für eine
Menschheit, die in einer regelrechten Flucht

vor Gott begriffen erscheint. An dieser Stelle
sollen nur einige Bemerkungen gemacht werden

über die Art und Weise, wie der in

religiöser Hinsicht wohl am meisten gefährdete
Mensch seine Gottesflucht vollzieht. Demnach

ist nachfolgend kurz die Rede über die
Entfernung von Gott und Kirche in den Seelen

der industriellen Massen. Je nachdem

unsere Untersuchung ausfallt, wird der Pädagoge

seinen wahrscheinlichen Arbeitserfolg
einschätzen und besonders seine
Arbeitsmethode einrichten können.

Bei der Untersuchung der Frage, wie der

gegenwärtige Industriemensch die heutige
christliche Religion und Kirche versteht und

wertet, sticht vor allem ein Ergebnis hervor,
das anscheinend der allgemeinen Anschauung

rundweg entgegensteht. Für gewöhnlich

wird angenommen, dass der industrielle
Massenmensch, wenn nicht hundertprozentig,
so doch in entschiedenem Uebergewicht die

religiose Welt ablehne. Sieht man aber auf

die durch ein exaktes Forschungsverfahren
erhärteten Ergebnisse, so zeigt sich hinsichtlich

der Bewertungsaussagen an sich gerade
das Gegenteil. Nicht nur bei denjenigen, die

irgendwie in einem religiös-kirchlichen
Zusammenhang stehen, sei es noch seelisch

oder sei es bloss traditionell-organisatorisch,
sondern insgesamt gilt der furs erste sehr

überraschende Satz: Die Religion ist
gar nicht der am meisten
angegriffene Bereich. Ja, falls man

e.nen Vergleich dahin anstellt, wie stark die
anderen Kulturgebiete, z. B. Wissenschaft,
Kunst oder Wirtschaft, negiert werden, dann
stellt sich sogar heraus: Die Religion
ist die am wenigsten angegriffene

Sphäre, d. h. immer nur gemeint
im Hinblick auf die blosse Aussage.

Man wird zugeben, dass dieses Aussage-

dustriellen Kultur
ergebnis der industrie-psychologischen
Forschung aussergewohnlich klingt, und dass es

einer näheren Erklärung bedarf. Zunächst
ist hier eine wichtige Unterscheidung
anzuführen, die schon etwas Licht in den seltsam

anmutenden Sachverhalt bringt Wo der
industrielle Mensch in eine nähere, von
Vertrauen getragene Aussprache über religiose
Dinge hineingezogen wird, offenbart er mehr
oder weniger klar einescharfeTren-
nung zwischen Religion und
Kirche. Der Tenor aller Erklärungen lautet,

thesenmassig ausgesprochen: Die Religion

soll bleiben, die Kirche nicht.

Genauer gesagt: Der Religion gilt nicht
die betonte Kampfansage, sondern der

Konfession An dieser Stelle ist es

nicht unsere Aufgabe, im einzelnen darzulegen,

woran diese Trennung zwischen Religion

und Kirche, bzw. Religion und Konfession

krankt. Hier geht es einzig und allein um
die Meinung des industriellen Massenmenschen

selbst, die eindeutig besagt: D i e R e-

ligion ist entschieden weniger
gefährdet als die Konfession.

Zweitens spielt bei der Deutung
ausschlaggebend eine Rolle die Frage, warum
denn die Religion am gnadigsten
wegkomme Es ware falsch, hier die Tatsache der

Verneinung fur sich zu werten Vor der nackten

Tatsache steht ihr Grund. Auf unseren
Fall übertragen, heisst das: Aus dem
Umstände an sich, dass die Religion weniger
angegriffen wird, lasst sich ohneweiteres
noch kein Plus fur die Wertung der Religion
folgern. In Wirklichkeit ist das Gegenteil der
Fall. Denn der Religionsangriff erscheint deshalb

so gering, weil die Religion beim
Industriemenschen nicht mehr im Mittelpunkt

des Denkens und Wertens steht. Sie

kommt verhältnismassig gut weg, weil man
sich mit ihr nicht mehr zentral beschäftigt.
Sie ist abgesunken an die Peripherie des

Denkens und Wertens, und so ruckt man ihr
nicht mehr mit der ehemaligen Leidenschaft

599



und der ehemaligen völligen Negation zu
Leibe. Man ist religiös so erschlafft, dass man
nicht mehr die Kraft aufbringt zu einer
radikalen antireligiösen Opposition.

Die Erscheinung, dass eine geringere
Beachtung der Religion vorliegt, weil sie aus
den Bereichen des Bewusstseins und Wertens

abgedrängt worden ist, gilt allgemein. Um

wahrheitsgemässe Ergebnisse zu erhalten,
wird man sich aber darüber klar sein müssen,
dass man von vornherein von bestimmten

Schichten oder Typen des religiösen
Verhaltens ausgehen muss. Zum mindesten
wird man eine Gruppe herausnehmen müssen,

die sich restlos von Religion und Kirche

losgesagt hat. Sodann wird man einen Typus
unterscheiden müssen, der noch in Gedanken
oder durch irgendwelche Bindung (und sei es

nur durch den Kirchensteuerzettel) mit
religiös-kirchlichen Dingen in Beziehung steht.

An dritter Stelle findet sich eine Schicht vor,
die sich noch aktiv im religiös-kirchlichen
Sinne betätigt. Es liegt nun nicht ohne
weiteres ein Sachverhalt vor, der etwa die erste

Gruppe mit hundertprozentiger
religiöskirchlicher Ablehnung belastet. Ebensowenig
wäre es richtig, bei der dritten Gruppe eine
volle Bejahung in religiös-kirchlicher Hinsicht
anzunehmen. Die Wahrheit ergibt sich immer
erst dann, wenn man weniger auf äussere

Zugehörigkeit und Mitgliedschaft achtet als

auf die innere Einstellung. Es kommt darauf

an, ob noch irgendwelche religiöse Gedanken

und Gefühle im Herzen leben-
d i g sind, wenn die äussere Aktivität auch

abgestorben erscheint. Sieht man
dementsprechend auf den vorhandenen religiösen
Gehalt in den Seelen selbst, dann ergeben
sich bestimmte Einzelheiten, die für die
Stellungnahme des Industriemenschen zu Religion

und Kirche charakteristisch sind.

Sieht man auf die erste Gruppe, dann zeigt
sich, dass die Bejahung bzw. Verneinung der
Glaubenslehre einem eigenartigen Ersatz

Platz gemacht hat. Sie ist wohl kirchenlos,
aber nicht radikal religionslos. An die Stelle

der christlichen Lehre über Welt und Leben
sind vielmehr andere Weltanschauungen
getreten, wie gemeinhin der Kampf wider die
Religion nichts will als einen Ersatz der
christlichen Religion. Bei den
industriellen Massen, die z. B. dem Marxismus
verfallen sind, geht es um einen Austausch

von christlicher gegen marxistische
Weltanschauung.

Anders ist die Sachlage bei der zweiten
und dritten Gruppe. In beiden Fällen liegt
noch ein bestimmter Bestand von Glaubenslehren

vor. Der Unterschied zwischen der
zweiten und dritten Gruppe besteht in einem
verschiedenen Umfang der noch als

Glaubensinhalt bejahten Substanz. Jedenfalls ist

beiden gemeinsam der Umstand, d a s s s i e

nicht mehr die Gesamtheit der
Dogmen bejahen, sondern die
Glaubensganzheit bei bestimmten Inhalten

durchbrechen. Es versteht sich von
selbst, dass in dem Zerbrechen der dogmatischen

Ganzheit vom christlichen
Standpunkte aus eine Erscheinung sich zeigt, die
grösste Aufmerksamkeit erfordert. Denn nach

christlicher Anschauung muss der Glaube
unter allen Umständen total sein. Der

geringste Abbruch an der Lehre trifft die
Glaubenssubstanz bis in das Fundament hinein.

Für den Religionslehrer in Industriebezirken

ist es nun von grundlegender Bedeutung,
zu wissen, welche Glaubensinhalte von
der zweiten und dritten Gruppe verneint
werden. Die übliche Auffassung geht dahin,
dass sich die Glaubensablehnung zur Hauptsache

auf die Hauptmysterien des
Christentums erstrecke. Für gewöhnlich nimmt
man an, dass z. B. die Lehre von Gott, dem
Erlöser, der allerheiligsten Dreifaltigkeit, von
der Eucharistie, der Seele, dem Jüngsten
Gericht am stärksten abgelehnt werden. Diese
Annahme aber wird widerlegt durch die
Forschung, die klipp und klar belegt: Nicht die
Hauptmysterien des Christentums werden am
stärksten verneint, sondern jene, die
unmittelbar in das religiös-prak-

600



tische Leben eingreifen und

religiös-praktische Forderungen
stellen.

Um den angedeuteten Tatbestand kurz zu

erläutern, seien ein paar Beispiele genannt.
Unter den abgelehnten Lehren steht hinsichtlich

der Verneinung mit am höchsten das

Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes in

Glaubens- und Sittenlehren. Man sollte
annehmen, der Angriff auf das Papstdogma
erfolge etwa aus dem bekannten Gedankengang

heraus, der Papst sei ein Mensch wie
jeder andere und insofern wie jeder Sterbliche

dem Irrtum unterworfen. Ein Ueberblick
über die Einwände zum Papstdogma offenbart

jedoch, dass jener intellektuelle
Einwand nur in geringem Umfange
vorkommt. Die überwiegende Mehrzahl der

Aussagen rückt vielmehr das Papstdogma in ganz
andere Zusammenhänge. Es wird nicht als

solches angegriffen, sondern es wird der

Papst als regierende Person, das Papsttum
als geschichtliche Einrichtung angegriffen. Im

Grunde geht es bloss um eine p o I i -

tischeStellungnahme. Da heisst es

z. B.: der Papst halt zusammen mit den Feinden,

der Papst lebt herrlich in der Welt, das

Papsttum ist der Inbegriff einer klerikalen
Herrschaft, die ein getarnter Kapitalismus ist.

Es bedarf keiner längeren Darlegung, woher
diese Dinge kommen, es sind die bekannten
Waffen der marxistisch - bolschewistischen
Arsenale *.

Als weiteres Beispiel sei das Denken und

Werten des industriemenschen über die
Lehre vom Bufysakrament herausgegriffen.
Auch hier stürmt er nicht an wider die

Gedanken, die das Dogma von der

Sundenvergebung ausmachen. Er spricht nur selten

davon, dass etwa der Priester nicht Stellvertreter

Gottes sei, oder dass die Beichte eine

überflussige Bedingung der Sundenverge-

* Siehe hierzu im einzelnen Die Welt des

armen Mannes Besonders S 96 Die Moral und

Religion des Volkssozialismus Verlagsanstalt

Benziger, Einsiedein 1932

bung ware. Er hat durchweg nur einen An-
wurf zur Hand: die Beichte ist ein Instrument
der Priestermacht, also ein politisches
Herrschaftsmittel Dazu kommt als zweiter ebenso
kennzeichnender Angriff, dass die Beichte
die Interessen des Kapitals schütze, dem
Arbeiter die Eroberung der Wirtschaft unterbinde

und die Knechtherrschaft der
kapitalistischen Wirtschaft in den Gewissen

verewige.

Aus den angeführten Beispielen mag sich

zur Genüge ergeben, wo der Schwerpunkt
des religiös-kirchlichen Angriffes von seifen
des industriellen Massenmenschen liegt. Im

ganzen lässt sich sagen: Die in der
Seele des Industriemenschen
wirkenden religiösen
Hemmungen entspringen in ihrer
übergrossen Mehrheit nicht
dem religiösen Bereiche
selbst, sie haben überhaupt keine zentrale

Lagerung in der Religion, sondern sie

entspringen den Beziehungen, die
Religion und Kirche zu
wirtschaftlich-politischen Dingen
haben.

Daraus hat der Religionspadagoge eine
hochbedeutsame Folgerung zu ziehen. Wo
immer von Dogma die Rede ist, muss unbedingt

das Schwergewicht fallen auf jene

Verflechtungen zwischen
Dogma und Leben. Im einzelnen

muss geachtet werden auf die speziellen
Ansichten, die der Industriemensch von seinem
Standpunkt aus wider die Glaubenslehren
erhebt. Das sind aber immer die Ausstrahlungen

der Glaubenswahrheiten in das

wirtschaftlich-soziale Gebiet Vielleicht erhellt

folgendes Beispiel die Situation noch naher

Kommt man auf die Existenz Gottes zu
sprechen, so fallt das Schwergewicht in der
Industrieschule keinesfalls auf die üblichen
intellektuellen Gottesbeweise Auch dem In-

dustriejugendlichen wird die Existenz Gottes

in erster Linie nur fraglich aus seinem ganz
personlichen Erlebnis heraus Seine Grund-

601



frage lautet: Warum soll Gott existieren, da

Wirtschaft und Gesellschaft so in Unordnung
sind? Wurde ein Gott existieren, dann müsste

er sich meiner wirtschaftlich-sozialen Not

unbedingt annehmen! — Man sieht, hier

geht es um einen seltsamen soziologistischen
Gottesbeweis, der nicht in den Büchern steht,
den das Leben aber hinzudiktiert.

Achtet man darauf, dass der Angriff wider
die Religion eine periphere, d. h. eine
wirtschaftlich soziale Lagerung aufweist,
dann darf man von den Ergebnissen der

Psychologie aus schliessen: Noch liegen in

psychologischer Hinsicht bedeutsame
Anknüpfungspunkte vor. Dass dieses der Fall ist,

beweist auch ein Vergleich zwischen
proletarischem und bürgerlichem Religionsverhal-
ten. Zumeist wird die Theorie vorgetragen,
dass eben der Industrieproletarier der

Hauptgegner des Christentums sei. Infolgedessen
hat man die religiöse Frage in Industriebezirken

glattweg zu einem proletarischen
Problem gestempelt, und insofern man Proletarier

und Arbeiter gleichstellt (was nicht

berechtigt ist), zu einer speziellen Arbeiterfrage

gemacht

Gegen diese landläufige Ansicht erheben
sich jedoch gründliche Zweifel, wenn man

fragt, wie die industrielle Masse in die
antireligiöse Front eingereiht worden ist. Der

Industriemensch bringt nämlich in keinem
Punkte etwas anderes wider die Religion vor,
als was ihm der liberale Burger vorher

vorgesagt und vorgelebt hat. Ja, er
revoltiert gegen Religion und Kirche nur mit

den Gedanken, die er vom burger-
lichen Liberalismus übernommen

hat. Die industriepsychologische
Forschung vermag diesen Sachverhalt eindeutig
zu belegen. Achtet man z. B. darauf, ob der
industrielle oder der bürgertich-liberalistische
Mensch am stärksten nach Inhalt und Umfang
das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes

in Fragen der Glaubens- und Sittenlehre

ablehnt, dann steht der bürgerliche Liberalist
entschieden im Vordergrund. Es bleibt
dabei, dass die industrielle Masse auch im
Hinblick auf die religiös-kirchliche Verneinung
der Schatten des Liberalismus bürgerlicher
Art ist.

Die unmittelbare Folgerung hieraus lautet:
Man soll sich hüten, die religiöse Frage

einseitig auf dem Rücken des Arbeiters

austragen zu wollen. Wer das tut, macht den
Industriemenschen für etwas verantwortlich,
was er in Wirklichkeit nicht getan hat. Der
Hebel ist anzusetzen an der Ursache des

Uebels. Vor der religiösen Ruckeroberung
der industriellen Massen steht tatsächlich die

Wiedergeburt des bürgerlichen
Menschen.

Neben den bereits gemachten Folgerungen

seien abschliessend noch ein paar Reformen

fur die religionspädagogische Arbeit in

Industriezentren angedeutet. Anknüpfend an
den besprochenen Tatbestand, dass der
Industriemensch die religiös-kirchliche Welt
entscheidend von seinem Erlebnis aus beurteilt

und bewertet, versteht es sich von selbst,
dass auch die äusseren organisatorischen
Massnahmen für eine fruchtbare Erlebnisvermittlung

vorhanden sein müssen. Hält man
an dieser an sich einfachen Forderung fest,

so wird man wenigstens in der Idee ohne
weiteres zugestehen: Fort mit den industriellen

Riesenpfarreien! Fort auch mit den
Massenklassen in den Volksschulen!

Gewiss ist die Erfüllung dieser Forderung
abhängig von finanziellen Bedingungen, die
keinesfalls verkannt werden sollen. Die

Forderung der industriellen Kleinpfarrei und
Kleinklasse muss und kann jedoch unter
Errechnung der finanziellen Schwierigkeiten als

prinzipielle Leitlinie für die
Organisation der industriellen Religionspädagogik

beachtet werden. Das Konzil von Trient
hat als Norm vorgeschrieben, eine Pfarrei

dürfe nicht grösser sein, als der Seelsorger

602



persönlich seine Pfarrkinder kennen könne.
Der Leitgedanke bei aller Seelsorge und jeder
religiösen Erziehung ist und bleibt der

seelische Kontakt. Er gestattet erst,
beim Industriemenschen den Zustand
proletarischer Vereinsamung und Vermassung
wirksam zu beheben. Ein Hauptubel der
Proletariat ist das Ausgeschlossensein, die
Isolierung innerhalb der menschlichen Gemeinschaft.

Dementsprechend soll gerade der
christliche Pädagoge den persönlichen Kern

erfassen, weil von hier aus allein der
Industriemensch in der Besonderheit seines
Erlebnisses erschlossen werden kann.

Auf der gleichen Linie wie die Forderung

von industriellen Kleinpfarreien und
Kleinklassen liegt die andere: Keine neuen grossen

Dome bauen, vielmehr viele kleine

Kirchen, ja Kapellen! Und keine riesigen
Industrieschulen, sondern pfarrgemeindliche
Schulen, die allerdings so gross sein sollen,
dass sie den normalen Unterrichtsvollbetrieb

gestatten.

Es könnte nahe liegen, dass man in

Anrechnung der Erlebnisforderung eine
spezielle Arbeiterseelsorge verlangt. Demgegenüber

muss betont werden, dass es eine

Arbeiterseelsorge wohl im Studium geben mag,
aber in der pfarrgemeindlichen Praxis nicht

eindeutig geben darf. Von dem Standpunkte

aus, den Industriemenschen aus seiner

Isolierung zu befreien, wird das Ideal stets die

allgemeine Seelsorge sein, abgesehen

davon, dass es keinen standischen Himmel gibt
und keine Sondermoral fur Bauern,

Handwerker, Burger entgegen dem Arbeiter. Zur

Vermeidung von Missversfandnissen sei

eigens betont, dass es wohl Sondertragen

und Sonder aktionen ständischer

Seelsorge und Religionspadagogik gibt, aber

immer muss die Eingliederung in
die Ganzheit des Pfarrlebens
den Hauptgesichtspunkt abgeben.

Bei der Darstellung der Erlebnisforderung
ward die wirtschaftlich-sozial-politische Seite
betont. Aus diesem Umstand hat man vielfach

die Folgerung gezogen, dass der Inhalt
industrieller Religionspadagogik von einer
sozialreformerischen Gesamtprägung nicht
zurückschrecken dürfe. Gedacht ist hierbei
einmal an eine ausgiebige Karitas, sodann

an Vorstosse von katholischem Denken aus
in das wirtschaftlich-soziale Gebiet. Entgegen
aller sozialreformistischen Seelsorge kann
nicht eindringlich genug herausgestellt werden,

dass Religion und Kirche nie von dem

Hauptziel der Erziehung des religiösen
Menschen abweichen können. Halt man daran

fest, so wird der wirtschaftliche und
soziale Mensch nimmermehr in der Zielstellung
der religiösen Erziehung dominieren
dürfen. Der unentbehrliche wirtschaftlichsoziale

Unterbau gehört überhaupt nicht in
die religionspadagogische Zielformulierung,
wohl muss er als Ergebnis, als

selbstverständliche Frucht einer besten

religiösen Gesinnung und Haltung ins Auge ge-
fasst werden. Denn der ideale Christ bringt
von sich aus die Vorbedingungen zum idealen

wirtschaftlichen und sozialen Verhalten
mit sich In diesen Zusammenhang gehört
nicht zuletzt der Hinweis, dass eine bloss
karitative Erfassung des Industriemenschen

keinesfalls ausreicht. Der industrielle Massenmensch

sehnt sich sogar weniger nach Liebe
als nach Gerechtigkeit und hier

weniger nach „gerechten" Wirtschafts- und

Sozialprogrammen, als nach dem personlichen

Erleben christlicher Gerechtigkeit i m

christlichen Pädagogen
selbst. Und so endet die äussere wie
innere Organisation der industriellen
Religionspadagogik in dem Anfang und in der
Vollendung aller Erziehung: Eine Christen-
seele „finden, ist Gewinn. Ein schönerer
Gewinn ist, sie erhalten. Doch der schönst'
und schwerste, sie, die schon verloren war,
zu retten."

Hamborn a. Rh. Heinrich Kautz.

603


	Die Frage um Gott in der industriellen Kultur

