Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 13: Erziehung und Schule in der Not der Zeit I.
Artikel: Die Frage um Gott in der industriellen Kultur
Autor: Kautz, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-538920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-538920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frage um Gott in der industriellen Kultur

Wenn es wabhr ist, dass die religiose Frage
als Kardinalfrage schlechthin betrachtet wer-
den muss, so gilt dies um so mehr fir eine
Menschheit, die in einer regelrechten Flucht
vor Gott begriffen erscheint. An dieser Stelle
sollen nur einige Bemerkungen gemacht wer-
den lber die Art und Weise, wie der in reli-
gidser Hinsicht wohl am meisten gefshrdete
Mensch seine Gottesflucht vollzieht. Dem-
- nach ist nachfolgend kurz die Rede iiber die
Entfernung von Gott und Kirche in den See-
len der industriellen Massen. Je nachdem
unsere Untersuchung ausfallt, wird der Pada-
goge seinen wahrscheinlichen Arbeitserfolg
einschdtzen und besonders seine Arbeits-
methode einrichten kénnen.

Bei der Untersuchung der Frage, wie der
gegenwartige Industriemensch die heutige
christliche Religion und Kirche versteht und
wertet, sticht vor allem ein Ergebnis hervor,
das anscheinend der allgemeinen Anschau-
ung rundweg entgegensteht. Fir gewohn-
lich wird angenommen, dass der industrielle
Massenmensch, wenn nicht hundertprozentig,
so doch in entschiedenem Uebergewicht die
religiose Welt ablehne. Sieht man aber auf
die durch ein exaktes Forschungsvertahren
erharteten Ergebnisse, so zeigt sich hinsicht-
lich der Bewertungsaussagen an sich gerade
das Gegenteil. Nicht nur bei denjenigen, die
irgendwie in einem religiés-kirchlichen Zu-
sammenhang stehen, sei es noch seelisch
oder sei es bloss traditionell-organisatorisch,
sondern insgesamt gilt der firs erste sehr
Uberraschende Satz: Die Religion ist
gar nicht der am meisten an-
gegriffene Bereich. Ja, falls man
einen Vergleich dahin anstellt, wie stark die
anderen Kulturgebiete, z. B. Wissenschaft,
Kunst oder Wirtschaft, negiert werden, dann
stellt sich sogar heraus: Die Religion
istdieamwenigstenangegrif-
fene Sphare, d. h. immer nur gemeint
im Hinblick auf die blosse Aussage.

Man wird zugeben, dass dieses Aussage-

ergebnis der industrie-psychologischen For-
schung aussergewdhnlich klingt, und dass es
einer naheren Erklérung bedarf. Zunachst
ist hier eine wichtige Unterscheidung anzu-
fuhren, die schon etwas Licht in den seltsam
anmutenden Sachverhalt bringt. Wo der in-
dustrielle Mensch in eine ndhere, von Ver-
frauen getragene Aussprache Uber religiose
Dinge hineingezogen wird, offenbart er mehr
oder weniger klar einescharfeTren-
nung zwischen Religion und
Kirche. Der Tenor aller Erklarungen lau-
tet, thesenmassig ausgesprochen: Die Re | i -
gion soll bleiben, die Kirche nicht.
Genauer gesagt: Der Religion gilt nicht
die betonte Kampfansage, sondern der
Konfession. An dieser Stelle ist es
nicht unsere Aufgabe, im einzelnen darzu-
legen, woran diese Trennung zwischen Reli-
gion und Kirche, bzw. Religion und Konfes-
sion krankt. Hier geht es einzig und allein um
die Meinung des industriellen Massenmen-
schen selbst, die eindeutig besagt: D ie R e-
ligionistentschiedenweniger
gefdhrdetalsdie Konfession.
Zweitens spielt bei der Deutung aus-
schlaggebend eine Rolle die Frage, warum
denn die Religion am gnadigsten weg-
komme. Es ware falsch, hier die Tatsache der
Verneinung fir sich zu werten. Vor der nack-
ten Tatsache steht ihr Grund. Auf unseren
Fall dbertragen, heisst das: Aus dem Um-
stande an sich, dass die Religion weniger an-
gegriffen wird, lasst sichohneweiteres
noch kein Plus fir die Wertung der Religion

‘folgern. In Wirklichkeit ist das Gegenteil der

Fall. Denn der Religionsangriff erscheint des-
halb so gering, weil die Religion beim Indu-
striemenschen nicht mehr im Mittel-
p unkt des Denkens und Wertens steht. Sie
kommt verhaltnismassig gut weg, weil man
sich mit ihr nicht mehr z e n t r a | beschaftigt.
Sie ist abgesunken an die Peripherie des
Denkens und Wertens, und so rlickt man ihr
nicht mehr mit der ehemaligen Leidenschaft

599



und der ehemaligen volligen Negation zu
Leibe. Man ist religios so erschlafft, dass man
nicht mehr die Kraft aufbringt zu einer radi-
kalen antireligiosen Opposition.

Die Erscheinung, dass eine geringere Be-
achtung der Religion vorliegt, weil sie aus
den Bereichen des Bewusstseins und Wertens
abgedrangt worden ist, gilt allgemein. Um
wahrheitsgemasse Ergebnisse zu erhalten,
wird man sich aber daruber klar sein mussen,
dass man von vornherein von bestimmten
Schichten oder Ty pen des religiosen
Verhaltens ausgehen muss. Zum mindesten
wird man eine Gruppe herausnehmen miis-
sen, die sich restlos von Religion und Kirche
losgesagt hat. Sodann wird man einen Typus
unterscheiden miissen, der noch in Gedanken
oder durch irgendwelche Bindung (und sei es
nur durch den Kirchensteuerzettel) mit reli-
gios-kirchlichen Dingen in Beziehung steht.
An dritter Stelle findet sich eine Schicht vor,
die sich noch aktiv im religios-kirchlichen
Sinne betatigt. Es liegt nun nicht ohne wei-
teres ein Sachverhalt vor, der etwa die erste
Gruppe mit hundertprozentiger religios-
kirchlicher Ablehnung belastet. Ebensowenig
wdre es richtig, bei der dritten Gruppe eine
volle Bejahung in religiés-kirchlicher Hinsicht
anzunehmen. Die Wahrheit ergibt sich immer
erst dann, wenn man weniger auf dussere
Zugehorigkeit und Mitgliedschaft achtet als
auf die innere Einstellung. Es kommt darauf
an, ob noch irgendwelche religiose Gedan-
ken und Gefihle im Herzen leben-
dig sind, wenn die dussere Aktivitat auch
abgestorben erscheint. Sieht man dement-
sprechend auf den vorhandenen religiésen
Gehalt in den Seelen selbst, dann ergeben
sich bestimmte Einzelheiten, die fur die Stel-
lungnahme des Industriemenschen zu Reli-
gion und Kirche charakteristisch sind.

Sieht man auf die erste Gruppe, dann zeigt
sich, dass die Bejahung bzw. Verneinung der
Glaubenslehre einem eigenartigen Ersatz
Platz gemacht hat. Sie ist wohl kirchenlos,
aber nicht radikal religionslos. An die Stelle

600

der christlichen Lehre Uber Welt und Leben
sind vielmehr andere Weltanschauungen ge-
treten, wie gemeinhin der Kampf wider die
Religion nichts will als einen Ersatz der
christlichen Religion. Bei den in-
dustriellen Massen, die z. B. dem Marxismus
verfallen sind, geht es um einen Austausch
von christlicher gegen marxistische Weltan-
schauung.

Anders ist die Sachlage bei der zweiten
und dritten Gruppe. In beiden Fallen liegt
noch ein bestimmter Bestand von Glaubens-
lehren vor. Der Unterschied zwischen der
zweiten und dritten Gruppe besteht in einem
verschiedenen Umfang der noch als Glau-
bensinhalt bejahten Substanz. Jedenfalls ist
beiden gemeinsam der Umstand, dasssie
nicht mehrdie Gesamtheit der
Dogmen bejahen, sondern die
Glaubensganzheit bei bestimmten Inhalten
durchbrechen. Es versteht sich von
selbst, dass in dem Zerbrechen der dogma-
tischen Ganzheit vom christlichen Stand-
punkte aus eine Erscheinung sich zeigt, die
grosste Aufmerksamkeit erfordert. Denn nach
christlicher Anschauung muss der Glaube
unter allen Umstanden total sein. Der ge-
ringste Abbruch an der Lehre trifft die Glau-
benssubstanz bis in das Fundament hinein.

Fir den Religionslehrer in Industriebezir-
ken ist es nun von grundlegender Bedeutung,
zu wissen, welche Glaubensinhalte von
der zweiten und dritten Gruppe verneint
werden. Die Ubliche Auffassung geht dahin,
dass sich die Glaubensablehnung zur Haupt-
sache auf die Hauptmysterien des
Christentums erstrecke. Fir gewohnlich nimmt
man an, dass z. B. die Lehre von Gott, dem
Erloser, der allerheiligsten Dreifaltigkeit, von
der Eucharistie, der Seele, dem Jiingsten Ge-
richt am starksten abgelehnt werden. Diese
Annahme aber wird widerlegt durch die For-
schung, die klipp und klar belegt: Nicht die
Hauptmysterien des Christentums werden am
starksten verneint, sondern jene, dieunmit-
telbar in das religidos-prak-



tische Leben eingreifen und reli-
gids-praktische
stellen.

Forderungen

Um den angedeuteten Tatbestand kurz zu
erlautern, seien ein paar Beispiele genannt.
Unter den abgelehnten Lehren steht hinsicht-
lich der Verneinung mit am hochsten das
Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes in
Glaubens- und Sittenlehren. Man sollte an-
nehmen, der Angriff auf das Papstdogma
erfolge etwa aus dem bekannten Gedanken-
gang heraus, der Papst sei ein Mensch wie
jeder andere und insofern wie jeder Sterb-
liche dem Irrtum unterworfen. Ein Ueberblick
Uber die Einwdnde zum Papstdogma offen-
bart jedoch, dass jener intellektuelle
Einwand nur in geringem Umfange vor-
kommt. Die liberwiegende Mehrzahl der Aus-
sagen ruckt vielmehr das Papstdogma in ganz
andere Zusammenhéange. Es wird nicht als
solches angegriffen, sondern es wird der
Papst als regierende Person, das Papsttum
als geschichtliche Einrichtung angegriffen. Im
Grunde geht es bloss um eine poli-
tischeStellungnahme. Da heisst es
z. B.: der Papst halt zusammen mit den Fein-
den, der Papst lebt herrlich in der Welt, das
Papsttum ist der Inbegritt einer klerikalen
Herrschaft, die ein getarnter Kapitalismus ist.
Es bedarf keiner langeren Darlegung, woher
diese Dinge kommen, es sind die bekannten
Waffen der marxistisch - bolschewistischen
Arsenale *.

Als weiteres Beispiel sei das Denken und
Werten des Industriemenschen Uber die
Lehre vom Bufsakrament herausgegriffen.
Auch hier stirmt er nicht an wider die G e -
danken, die das Dogma von der Siinden-
vergebung ausmachen. Er spricht nur selten
davon, dass etwa der Priester nicht Stellver-
treter Gottes sei, oder dass die Beichte eine
Uberflissige Bedingung der Sindenverge-

* Siehe hierzu im einzelnen: Die Welt des
Besonders S. 96: Die Moral und
Verlagsanstalt Ben-

armen Mannes.
Religion des Volkssozialismus.
ziger, Einsiedeln 1932.

bung ware. Er hat durchweg nur einen An-
wurf zur Hand: die Beichte ist ein Instrument
der Priestermacht, also ein politisches Herr-
schaftsmittel. Dazu kommt als zweiter ebenso
kennzeichnender Angriff, dass die Beichte
die Interessen des Kapitals schitze, dem Ar-
beiter die Eroberung der Wirtschaft unter-
binde und die Knechtherrschaft der kapita-
listischen Wirtschaft in den Gewissen ver-
ewige.

Aus den angeflhrten Beispielen mag sich
zur Genlige ergeben, wo der Schwerpunkt
des religios-kirchlichen Angriffes von seiten
des industriellen Massenmenschen liegt. Im
ganzen lasst sich sagen: Die in der
Seele des Industriemenschen

wirkenden religidsen Hem-
mungen entspringen in ihrer
Ubergrossen Mehrheit nicht

dem religiosen Bereiche
selbst, sie haben Uberhaupt keine zen-
trale Lagerung in der Religion, sondern sie
entspringen den Beziehungen, die
Religion und Kirche zu wirt-
schaftlich-politischenDingen

haben.

Daraus hat der Religionspddagoge eine
hochbedeutsame Folgerung zu ziehen. Wo
immer von Dogma die Rede ist, muss unbe-
dingt das Schwergewicht fallen autf jene
Verflechtungen
Dogma und Leben.
muss geachtet werden auf die speziellen An-
sichten, die der Industriemensch von seinem
Standpunkt aus wider die Glaubenslehren
erhebt. Das sind aber immer die Ausstrahlun-
gen der Glaubenswahrheiten in das wirt-
schaftlich-soziale Gebiet. Vielleicht erhellt
folgendes Beispiel die Situation noch néher.
Kommt man auf die Existenz Gottes zu spre-
chen, so fallt das Schwergewicht in der In-
dustrieschule keinesfalls auf die Gblichen in-
tellektuellen Gottesbeweise. Auch dem In-
dustriejugendlichen wird die Existenz Gottes
in erster Linie nur fraglich aus seinem ganz
personlichen Erlebnis heraus. Seine Grund-

zwischen
Im einzelnen

601



frage lautet: Warum soll Gott existieren, da
Wirtschaft und Gesellschaft so in Unordnung
sind? Wiirde ein Gott existieren, dann musste
er sich meiner wirtschaftlich-sozialen Not
unbedingt annehmen! — Man sieht, hier
geht es um einen seltsamen soziologistischen
Gottesbeweis, der nicht in den Buchern steht,
den das Leben aber hinzudiktiert.

Achtet man darauf, dass der Angriff wider
die Religion eine periphere, d. h. eine
wirtschaftlich aufweist,
dann darf man von den Ergebnissen der Psy-

soziale Lagerung

chologie aus schliessen: Noch liegen in psy-
chologischer Hinsicht bedeutsame Anknip-
fungspunkte vor. Dass dieses der Fall ist,
beweist auch ein Vergleich zwischen prole-
tarischem und burgerlichem Religionsverhal-
ten. Zumeist wird die Theorie vorgetragen,
dass eben der Industrieproletarier der Haupt-
gegner des Christentums sei. Infolgedessen
hat man die religiose Frage in Industriebezir-
ken glattweg zu einem proletarischen Pro-
blem gestempelt, und insofern man Prole-
tarier und Arbeiter gleichstellt (was nicht
berechtigt ist), zu einer speziellen Arbeiter-
frage gemacht.

Gegen diese landlaufige Ansicht erheben
sich jedoch griundliche Zweifel, wenn man
fragt, wie die industrielle Masse in die anti-
religiose Front eingereiht worden ist. Der
Industriemensch bringt namlich in keinem
Punkte etwas anderes wider die Religion vor,
als was ihm der liberale Birger vorher vor -
gesagt und vorgelebt hat. Ja, er
revoltiert gegen Religion und Kirche nur mit
den Gedanken, die er vom birger-
lichen Liberalismus tbernom-
me n h at. Die industriepsychologische For-
schung vermag diesen Sachverhalt eindeutig
zu belegen. Achtet man z. B. darauf, ob der
industrielle oder der burgerlich-liberalistische
Mensch am starksten nach Inhalt und Umfang
das Dogma von der Unfehlbarkeit des Pap-
stes in Fragen der Glaubens- und Sittenlehre

602

ablehnt, dann steht der blrgerliche Liberalist
entschieden im Vordergrund. Es bleibt da-
bei, dass die industrielle Masse auch im Hin-
blick auf die religiés-kirchliche Verneinung
der Schatten des Liberalismus birgerlicher
Art ist.

Die unmittelbare Folgerung hieraus lautet:
Man soll sich hiten, die religiose Frage e i n -
seitig aut dem Ricken des Arbeiters aus-
tragen zu wollen. Wer das tut, macht den In-
dustriemenschen fir etwas verantwortlich,
was er in Wirklichkeit nicht getan hat. Der
Hebel ist anzusetzen an der Ursache des
Uebels. V or der religiosen Riickeroberung
der industriellen Massen steht tatsachlich die
Wiedergeburt des birger-
lichen Menschen.

Neben den bereits gemachten Folgerun-
gen seien abschliessend noch ein paar Refor-
men fiur die religionspadagogische Arbeit in
Industriezentren angedeutet. Ankniipfend an
den besprochenen Tatbestand, dass der In-
dustriemensch die religios-kirchliche Welt
entscheidend von seinem Erlebnis aus beur-
teilt und bewertet, versteht es sich von selbst,
dass auch die &usseren organisatorischen
Massnahmen fir eine fruchtbare Erlebnisver-
mittlung vorhanden sein missen. Halt man
an dieser an sich einfachen Forderung fest,
so wird man wenigstens in der Idee ohne
weiteres zugestehen: Fort mit den industriel-
len Riesenpfarreien! Fort auch mit den Mas-
senklassen in den Volksschulen!

Gewiss ist die Erfullung dieser Forderung
abhéngig von finanziellen Bedingungen, die
keinesfalls verkannt werden sollen. Die For-
derung der industriellen Kleinpfarrei und
Kleinklasse muss und kann jedoch unter Ein-
rechnung der finanziellen Schwierigkeiten als
prinzipielle Leitlinie fir die Or-
ganisation der industriellen Religionspada-
gogik beachtet werden. Das Konzil von Trient
hat als Norm vorgeschrieben, eine Pfarrei
dirfe nicht grésser sein, als der Seelsorger



personlich seine Pfarrkinder kennen konne.
Der Leitgedanke bei aller Seelsorge und jeder
ist und bleibt der
seelische Kontakt. Er gestattet erst,
beim Industriemenschen den Zustand prole-
tarischer Vereinsamung und Vermassung
wirksam zu beheben. Ein Hauptibel der Pro-

religiésen Erziehung

letaritat ist das Ausgeschlossensein, die Iso-
lierung innerhalb der menschlichen Gemein-
schaft. Dementsprechend soll gerade der
christliche Padagoge den personlichen Kern
erfassen, weil von hier aus allein der Indu-
striemensch in der Besonderheit seines Er-
lebnisses erschlossen werden kann.

Auf der gleichen Linie wie die Forderung
von industriellen Kleinpfarreien und Klein-
klassen liegt die andere: Keine neuen gros-
sen Dome bauen, vielmehr viele kleine
Kirchen, ja Kapellen! Und keine riesigen
Industrieschulen, sondern pfarrgemeindliche
Schulen, die allerdings so gross sein sollen,
dass sie den normalen Unterrichtsvollbetrieb

gestatten.

Es konnte nahe liegen, dass man in An-
rechnung der Erlebnisforderung eine spe-
zielle Arbeiterseelsorge verlangt. Demgegen-
Uber muss betont werden, dass es eine Ar-
beiterseelsorge wohl im Studium geben mag,
aber in der pfarrgemeindlichen Praxis nicht
eindeutig geben darf. Von dem Standpunkte
aus, den Industriemenschen aus seiner lIso-
lierung zu befreien, wird das Ideal stets die
allgemeine Seelsorge sein, abgesehen da-
von, dass es keinen standischen Himmel gibt
und keine Sondermoral fur Bauern, Hand-
werker, Birger entgegen dem Arbeiter. Zur
Vermeidung von Missverstandnissen sei
eigens betont, dass es wohl Sonder-
fragen und S ond eraktionen standischer
Seelsorge und Religionspadagogik gibt, aber
immer muss die Eingliederung in
die Ganzheit des Pfarrlebens

den Hauptgesichtspunkt abgeben.

Bei der Darstellung der Erlebnisforderung
ward die wirtschaftlich-sozial-politische Seite
betont. Aus diesem Umstand hat man viel-
fach die Folgerung gezogen, dass der Inhalt
industrieller Religionspadagogik von einer
sozialreformerischen Gesamtpragung nicht
zurlickschrecken dirfe. Gedacht ist hierbei
einmal an eine ausgiebige Karitas, sodann
an Vorstosse von katholischem Denken aus
in das wirtschaftlich-soziale Gebiet. Entgegen
aller sozialreformistischen Seelsorge kann
nicht eindringlich genug herausgestellt wer-
den, dass Religion und Kirche nie von dem
Hauptziel der Erziehung desreligiosen
Menschen abweichen kénnen. Halt man dar-
an fest, so wird der wirtschaftliche und so-
ziale Mensch nimmermehr in der Zielstellung
der religiésen Erziehung dominieren
dirfen. Der unentbehrliche wirtschaftlich-
soziale Unterbau gehort Uberhaupt nicht in
die religionspadagogische Zielformulierung,
wohl muss er als Ergebnis, als selbst-
verstandliche Frucht einer besten reli-
giosen Gesinnung und Haltung ins Auge ge-
fasst werden. Denn der ideale Christ bringt
von sich aus die Vorbedingungen zum idea-
len wirtschaftlichen und sozialen Verhalten
mit sich. In diesen Zusammenhang gehort
nicht zuletzt der Hinweis, dass eine bloss
karitative Erfassung des Industriemenschen
keinesfalls ausreicht. Der industrielle Massen-
mensch sehnt sich sogar weniger nach Liebe
als nach Gerechtigkeit und hier
weniger nach ,,gerechten” Wirtschafts- und
Sozialprogrammen, als nach dem person-
lichen Erleben christlicher Gerechtigkeit i m
christlichen Padagogen
selbst Und so endet die &ussere wie
innere Organisation der industriellen Reli-
gionspadagogik in dem Anfang und in der
Vollendung aller Erziehung: Eine Christen-
seele ,finden, ist Gewinn. Ein schonerer
Gewinn ist, sie erhalten. Doch der schonst'
und schwerste, sie, die schon verloren war,
zu retten.”

Hamborn a. Rh. Heinrich Kautz.

603



	Die Frage um Gott in der industriellen Kultur

