
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 13: Erziehung und Schule in der Not der Zeit I.

Artikel: Die Idee der Ganzheit in der Erziehung und im Unterricht

Autor: Muckermann, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir verstehen ihn eindeutiger, wenn er
anderswo sagt: „Was für die Zeit erzogen
wird, das wird schlechter als die Zeit."

Nicht was von Mode und Schlagwort ins

Blickfeld gedrängt wird, besticht das erzieherische

Bemühen; es sei denn, gerade die
lärmende Anpreisung erwecke Vorsicht und

Argwohn. Darin ist Erziehung notwendig
auch reaktiv, dass sie mit dem Blick auf das

Ganze, dort ansetzt, wo dieses bedroht oder
verstümmelt wird; gerade jene Lebensgüter

Die Idee der Ganzheit in der
Die hier folgenden Ausführungen sollen

eine Antwort auf die Frage sein: Welche
besonderen Aufgaben stellen Sie der Erziehung
und Schule in der heutigen Krise? Wie von
selbst ergeben sich die Hauptaufgaben aus
den Hauptmängeln, die der moderne Mensch

an sich empfindet. Um sie festzustellen,
braucht man nicht lange zu suchen. Wohin
wir nämlich schauen und wo immer wir die
junge Generation am Werke sehen, da
gewahren wir einen neuen Willen zur Totalität,
zur Ganzheit. In dieser formalen Bestimmung
berühren sich Kommunisten und Faschisten,

junge Liberale und junge Katholiken. Sie

sagen das mit einer solchen Einmütigkeit,
dass von vornherein die Annahme berechtigt
ist, es liege hier nicht nur eine subjektive
Forderung, sondern eine objektive Notwendigkeit

zugrunde. In der Tat hat sich die
europäische Kultur, seitdem sie nicht mehr
einheitlich vom Glauben beseelt wurde, in

immer neue Teile gespalten. Die Teile hinwieder
bemühten sich vergeblich, eine Ganzheit
darzustellen. Nacheinander traten die
Wissenschaft, die Kunst, die Technik in den
beherrschenden Mittelpunkt, vermochten aber
nicht die einheitliche Gestalt einer grossen
Kultur hervorzubringen. Analyse, Zersetzung,
Chaos blieben deshalb die wahre Wirklichkeit,

und jene Ideen, die sich anmassten, das

Ganze zu beherrschen, obwohl sie keineswegs

die Kraft dazu hatten, wurden immer

— und auch Lebensträger — mütterlich in

Hut und Pflege nimmt, die dem Vergessen
oder der Verachtung anheimfallen; und im
Dienst der Zeit für diese das erstreben, was
ihr nottut, was ihr mangelt. Sie wird nur „mit
der Zeit gehen", um sie zu führen!

So geht sie voran. Sie muss ja auch Kün-
derin sein. Künden kann nur, wer Witterung
hat, des notwendig Kommenden und des
Anbruchs neuen Lebens. Ibis.

(Schluss folgt.)

Erziehung und im Unterricht
mehr zu Scheingrössen, verblassten darum
und entschwanden schliesslich aus dem
Gesichtskreis der jungen Generation. So sehr

man aber auch die lebensfernen Ideen heute

verachtet, man strebt dennoch nach einer
Ganzheit des Lebens, und weil man sie in der
Idee nicht mehr zu finden glaubt, so lässt

man einzig noch jene Idee gelten, die sich

sinnfällig offenbart, d. h. die Gestalt. Der
Ruf nach Ganzheit und der Ruf nach Gestalt
sind eigentlich ein und dasselbe. Gestehen

wir ihm von vorneherein seine Berechtigung

zu, so können wir unmittelbar an die Frage
herantreten, wie wir denn ganze Menschen
heranbilden. Indem wir zeigen, wie wir sie
bilden müssen, wird sich immer noch stärker
die Notwendigkeit ergeben, dass wir sie
bilden müssen. Leicht ergeben sich auch die
wesentlichen Gesichtspunkte, unter denen

wir ein und die gleiche Sache betrachten
können. Für Schule und Erziehung sind wichtig

und erschöpfend die drei Faktoren, nämlich

die Persönlichkeit des Lehrers, das zu
übermittelnde Bildungsgut und die Wesens^

art des Kindes.

Nichts ist charakteristischer für die neuere
Zeit als die Forderung der Pädagogen, es
solle der Lehrer nicht nur Vermittler von Wissen,

sondern auch Vorbild sein, nicht nur
Lehrer, sondern zugleich Meister. Eine

Forderung wird hiermit wieder lebendig, die
seinerzeit Goethe mit grossem Nachdruck

592



aufgestellt hatte. Will man den Unterschied
zwischen Lehrer und Meister näher
kennzeichnen, so wird der Lehrer erst dann zum
Meister, wenn er das, was er lehrt, auch

wirklich praktisch kann, wenn er seine
Wissenschaft sozusagen ausübt wie ein Handwerker

sein Handwerk. Handelt es sich nicht um
ein Handwerk, sondern um das Werk der
Erziehung, so sollten also folgerichtig die
Werte, die der Lehrer an Bildung und Wissen

zu übertragen hat, in ihm selber lebendig
sein, in ihm Gestalt und persönlichen
Ausdruck gewinnen. Das ist nur möglich, wenn
in ihm der höchste Wert entwickelt ist, der
allein imstande ist, allen andern Werten die
Seele und das einigende Band zu geben, die
Religion. Wir meinen das in dem Sinne, wie
es ausführlicher etwa in Arnold Rademachers
Schriften entwickelt worden ist. Das ganze
hier in Frage kommende Problem ist für
unsere Zeit neu gestellt und vor allem auch für
den Lehrer. Einerseits nämlich bemerken wir
eine zunehmende Verselbständigung der
verschiedensten menschlichen Werte gegenüber
der Religion. Es wäre töricht, diesen Drang,
in dem ein grosser Fortschritt liegt und ein
besseres Verständnis für den natürlichen
Menschen, bekämpfen zu wollen, andererseits

sieht man doch wieder ein, dass die
Einheitlichkeit einer Gestalt notwendig ist und
dass also die Religion alles beherrschen muss.
Wo man nicht Religion mehr sagt, da spricht
man wenigstens von Weltanschauung und

verlangt ihre vollständige Einheitlichkeit. Die

Frage kann für den gläubigen Christen nur
so gelöst werden, dass er die Offenbarungswahrheiten

in einer ganz neuen Glut und

Innigkeit in sich aufnimmt. Gerade dem Lehrer

und seinem Stande fällt die grosse
Aufgabe zu, den Menschen vorzuleben, nach
dem unsere Zeit ruft, andernfalls wird er nicht
fähig sein, einen solchen Menschen in der
Jugend heranzubilden. Das Wort von der
existenziellen Religion kann ein Schlagwort
sein, kann aber auch von uns sehr ernst

genommen werden. Es besagt dann nichts
anderes, als dass die Fundierung unserer Exi¬

stenz in der Religion neu begriffen und erlebt
werde. Es wird sich vor allem um die lebendige

Vorstellung handeln, dass Christentum
und Menschentum einander fordern und in

der nun einmai begründeten Ordnung der
Erlösung bedingen. Es muss ein Ende
gemacht werden mit einer Religion, die neben

dem Leben einhergeht. Der Gottesdienst, zu
dem der Lehrer seine Schüler führt, wird dann

wieder erscheinen als ein Stück Schule, als

etwas, das vom profanen Unterricht gar nicht

getrennt werden kann. Was unsere Zeit hier

verlangt und was wir von der Pädagogik her

fordern müssen, ist im Grunde genommen
uralte Christenweisheit. Sucht die moderne
Zeit nach vorbildlichen Gestalten, so haben

wir sie immer in unsern Heiligen geschätzt
und gepflegt. So hatten wir bei der Ueber-

mittlung der Bildung immer die idealsten

Vorbilder zur Verfügung. Das Urbild, in dem

alles enthalten ist, was für die Lehrerpersönlichkeit

gilt, besitzen wir in Christus selbst,

den seine Jünger Meister nannten.

Wir mussten schon gleich die Feststellung
machen, dass in der Religion allein das

Geheimnis der Einheit und der Persönlichkeit

liegt, weil eben nur in einem höchsten Werte
alle andern enthalten sein können. Auch

bezüglich der Ganzheit im Bildungsgut wird das

religiöse Element entscheidend sein. Es müssen

sicherlich bei der Uebe-mittlung dieses

Gutes die verschiedenen Kategorien, denen

es angehört, irgendwie getrennt erscheinen.

Was den Verstand bilden soll, muss von den
Gesetzen der Logik beherrscht sein; was den
Willen vorantreiben soll, muss die Dynamik
der Motivkräfte entwickeln; was sich an
Herz und Phantasie richtet, muss anschaulich
und gemütvoll sein. Dennoch spüren wir,
dass zwischen dem Reich des Wahren, des

Guten und des Schönen lebendige Beziehungen

obwalten. Auch sie wollen sich für jede
Zeit in einer besonderen Einheit darstellen,
eben in der Gestalt dieser Zeit. Man kommt
nicht an dem Ausdruck vorbei, dass es sich

hier um eine künstlerische Forderung handelt.
Die Werkstatt des Lehrers mit den verschie-

595



denen Mitteln der Erziehung und Bildung
gleicht tatsächlich der Werkstatt eines Künst-»

lers, und in der Tätigkeit beider verbirgt sich

eine grosse Aehnlichkeit. Nehmen wir einen

Dichter, der ein neues Romanwerk in Angriff
genommen hat. Er muss sich vertraut machen

mit der Landschaft, mit den Personen, mit den
verschiedensten Beschäftigungen und

Wissenszweigen, und jede einzelne muss er
zeitweise für sich behandeln. Aber es ist doch in

all seinem Tun schon die Seele des
Kunstwerkes, das eine Einheit bildet und von einem

ganz bestimmten Rhythmus getragen wird,
in dem sich alle Elemente zu einer lebendigen

Gestalt zusammenschliessen. Wer das

einmal begriffen hat, der wird als Lehrer ganz
selbstverständlich überall da, wo das Wissen
im Vordergrunde steht, auch das Gute
mitklingen lassen, dem die Wahrheit dienen

muss, und es wird immerfort auch das Herz

mitsprechen, in dem die Liebe zur ganzen
Schöpfung lebt. Wie Gott selber die Einheit
ist und wie alles durch seine Beziehung auf

Gott einen einheitlichen Zug erhält, so wird
es auch mit den Bildungsgütern der Erziehung
sein, wenn die göttliche Seele in ihnen weht
und aus dem Vielfachen eine einheitliche

Schöpfung macht. Nicht leicht lassen sich

diese Dinge, die alle um das Geheimnis des

Lebens kreisen, in rationale Formen bringen.
Aber es ist vielleicht schon das Wesentlichste

gesagt, wenn wir darauf hinweisen, dass

unsere Erziehung und unsere Belehrung wieder

viel mehr sinnbildlichen Charakter
annehmen muss. Theodor Fechner hat einmal

gezeigt, wie etwa die Sixtinische Madonna
auf die verschiedensten Besucher und

Betrachter wirkt. Jedem sagt sie etwas, je nach

seiner Aufnahmefähigkeit. Sie bildet, wie eine
Gestalt bildet, durch Offenbarung des Sinnes

im Sinnbild. Das ist eigentlich der ursprüngliche

Begriff aller Bildung, wie denn Gott selber

in seiner Schöpfung ein Buch der
Sinnbilder vor uns aufgeschlagen hat und wie
Christus, der Herr, es liebt, in Gleichnissen

zu sprechen.

Wende sich endlich unser Blick dem Kinde

zu, dem Jünger oder der Jüngerin, wie wir
nun lieber statt Schüler und Schülerin sagen.
Immer wieder werde ich mir vorstellen, dass

dieses Kind, einerlei ob es mich klug oder
dumm anschaut, das Geheimnis eines Lebens

in sich birgt, dass es ein Organismus ist, dass

es eine Ganzheit bildet, dass seine tiefste
Natur die Ebenbildlichkeit Gottes ist, dass

ich diese Ebenbildlichkeit dem Urbild gemäss
herausarbeiten muss. Ist es freilich notwendig,

das, was an Wissen und auch an Bildung
überliefert werden muss, an den äusseren

Maßstäben pädagogischer Forderungen, wie
sie vom Staat und von der Kirche aufgestellt
werden, zu messen, so darf doch darüber

nicht in Vergessenheit geraten, dass das, was
äusserlich gefordert wird, innerlich wachsen

muss. Die Kunst, eine fertige Wahrheit rein
mechanisch in die Maschinerie des Lernens

hineinzubringen und gewisse mechanische
Resultate zu erzielen, ist nicht gross. Wohl
aber ist gross die Kunst, die Wahrheit wie
ein Samenkorn in den Lebensgrund einer

noch jungfräulichen Erde zu legen, damit sie

wachse und Früchte bringe. Der moderne
Kollektivismus, eine Gefahr, die mit der

Eigenart des technischen Zeitalters gegeben
ist, führt leicht dazu, die einzelnen Kinder

nur in ihrer kollektiven Herdenhaftigkeit zu
nehmen und ihnen die Bildung überzuziehen,

wie man es mit einer Uniform macht, um sich

womöglich noch daran zu erfreuen, dass alle
die gleichen Uniformen tragen. Man könnte

sagen, dass es keinen grösseren Feind der
Uniform gebe als den Herrn der Schöpfung,
der noch nicht ein einziges Blatt von den

Millionen Blättern dem andern gleichförmig
uniformiert hat. Dieses Geheimnis der
Persönlichkeit des einzelnen Kindes wird nur
durch die Liebe entdeckt, wie denn ein Meister

immer ein Lehrer mit Liebe ist. Kollektive

entstehen erst, wenn sich die Liebe vom
Leben zurückgezogen hat. Im Kollektiv gibt
es keine Liebe. Gerade in der heutigen Zeit
wird es wichtig sein, das Kind wieder mit

594



jener Liebe zu sehen, mit der Gott es sieht,
der in ihm sein eigenes Bild erkennt. Dann

wird man seiner Eigenart gewahr, und es
wird sich in der Sonne dieser Liebe jedes
Aschenbrödel in ein Schneewittchen verwandeln.

Gewiss enthält diese Forderung eine

Zumutung an den Lehrer, der vielen Kindern
seine Aufmerksamkeit schenken muss, dem
die ewige Wiederholung eine Gefahr der
Pedanterie bringt, der in seiner Autorität
leicht erstarrt. Wo aber echter Beruf vorhanden

ist, da wird in einem Lehrer etwas sein,

was den Gärtner auszeichnet, der alle seine
Pflanzen kennt, der um das Geheimnis eines

ganzheitlichen Lebens weiss, das jede
einzelne in ihrer Art führt.

Diese Zeilen wurden geschrieben in der

Erinnerung an einen Lehrer, der längst tot ist.

Es war einer aus der guten, alten Zeit, der
nicht einmal eine Akademie besucht hatte.
Er hatte uns Diasporakinder in einer einzigen
siebenklassigen Schule beisammen, wusste
aber das Herz eines jeden in besonderer
Weise zu gewinnen. Vielleicht ist gerade der
Lehrer der guten alten Zeit das, was wir
heute vor allem fordern müssen. Sagen wir

besser so: Wenn die Volksverbundenheit,
die schlichte Religiosität, die Einfachheit des

Lebens, wie wir sie in der sogenannten guten
alten Zeit beobachten, verloren gehen sollten

über einer neuen Einschätzung des

Wissens, über allerlei Forderungen auf
sportlichem Gebiet, über der Kälte des technisierten

Menschen, dann wären diese Teilfortschritte

Rückschritte im Grossen, dann hätte

man manche Fürstentümer gewonnen, aber
ein Königreich verloren. Wie Goethe einmal

sagte, ändert sich die moralische Natur
des Menschen durch die Jahrtausende hin

nur wenig, und was hier an grundstürzenden
Programmen verkündet wird, ist meistens

hochstaplerische Phrase. Wir müssen hin zu

einer neuen religiös-kindlichen Erfassung des

Seins, hin zu einer Menschenart, die wieder
mehr von den grossen Gedanken Gottes

geprägt wird als von den kleinen Gedanken
der Menschen, hin zu einer Schule und zu

einer Erziehung, die so einfach und so göttlich

gross ist wie die Schule des Meisters,
der zum ersten Male einem Jüngerkreis die

„Frohe Botschaft" vermittelt hat.

Friedrich Muckermann S. J.

Die Forderungen der Gegenwart an das Bildungsideal
Die Idee der Menschlichkeit als Bildungsideal.

Weil der Mensch ein Geschöpf und nicht
Gott ist, ist er den Gesetzen des Werdens
unterworfen. Er wird zwar als Mensch
geboren. Aber er hat doch die Aufgabe, aus
diesen Anfängen des Menschentums
emporzusteigen zur Vollreife; die Ebenbildlichkeit
mit Gott soll in natürlicher und übernatürlicher

Beziehung Tag für Tag besser zum
Ausdruck kommen. Je mehr der Mensch Gott
ebenbildlich wird, um so mehr ist er Mensch.

Werde, was du bist! Die Treue zum eigenen
Wesen, zur eigenen Natur ist unsere erste

Aufgabe.

Diese Aufgabe muss in Gemeinschaft
erfüllt werden; der einzelne allein kann sie

nicht vollenden. Von andern lernen wir

reden; andere müssen uns in der Religion
unterrichten; auf den Erfolgen der Vorfahren
bauen wir weiter, um neue Erfindungen zu
machen und tiefere Erkenntnisse zu sammeln.

— Dieses beständige Streben der Menschheit

nach Selbstverwirklichung nennen wir
Kultur. Und all das, was die Menschheit seit
ihren Anfängen bis heute schon erreicht und

errungen hat, sind die Kulturgüter. In allen
diesen Werken, seien es Kunstwerke der
Sprache, der Musik, der Architektur usw. oder
seien es wissenschaftliche Erkenntnisse oder

gar technische Erfindungen, zeigt sich die
Kraft und Schönheit des menschlichen Geistes,

des menschlichen Wesens. Alle Kulturgüter,

die den Sturm der Jahrhunderte und

Jahrtausende überdauert haben, haben eben

595


	Die Idee der Ganzheit in der Erziehung und im Unterricht

