
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 13: Erziehung und Schule in der Not der Zeit I.

Artikel: Zeitnot und Zeitführung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeitnot und Zeitführung
i.

Erzieherische Weisheit sieht auch in

Zeiterscheinungen, die mit der Wucht der Masse

oder der Gewalt anstürmen, das Bedingte
und notwendig Vorübergehende. Aber sie

wird sich damit so wenig begnügen dürfen

wie der Arzt, dessen erfahrenes Auge die
Krise erkannt hat; weil er in ihr zugleich das

Unberechenbare alles Krisenhaften erschaut
und weiss, dass er nicht einfach abwarten und
den kranken Leib sich selbst überlassen darf.

Die Krise dirigieren ist also dann

seine nächste verantwortungsvolle Aufgabe;
den Korper zum Kampf gegen die eindringenden

Feinde und kommenden Erschütterungen

starken, neue Kräfte der Abwehr und

Umbildung zuführen. Und wo der Arzt
erkennt, dass ein Dasein am Erlöschen ist, da

weiss er, dass altes Leben immer wieder
neuem weichen muss und neues an dessen

Stelle treten wird Davon hat er sein ,,hippo-
kratisches Gesicht": im steten Anschauen des

Vorübergangs alles Lebendigen dient er
doch dem Leben mit Gleichmut und fester
Ruhe. Denn er ist Sachwalter alles Lebendigen,

auch wo es sich nur noch oder erst

leise rührt. Und so der Erzieher: er ist
Sachwalter aller Lebensguter, um derentwillen
sich le:b-seelisch und geistig fur das menschliche

Geschöpf zu leben lohnt. Es ist ihm

keine Bestimmung, die Nieder- und Untergange

von Volkern und Landern und ihrer
Kulturen zu beschauen und darüber theoretisch

grinsend hinwegzuphilosophieren,
sondern ihnen zu wehren und den Kampf für die
edlen Guter der Lebendigen und der im

Geiste fortlebenden Toten zu fuhren. Doch

er darf dabei den Kopf nicht verlieren. Auch

er muss das hippokratische Lachein lernen,
bei aller Entschlossenheit.

Dazu ist nötig, dass er sich — wieder wie
der Arzt — ein möglichst klares und eindringliches

Bild der Krankheit und Lebenskrise
nach ihren Ursachen und Zusammenhangen
macht und die verfugbaren Gegenmittel

uberdenkt. Dann mag er ans Werk gehen:
individuell durch Anpassung an die besondere

Eigenart des Einzelmenschen oder Einzelfalls.
Doch auch dieses Bemühen bleibt im Halben
und Kleinen stecken, wenn er nicht zugleich
die räumliche und zeitliche Umwelt seines
oder seiner Schutzbefohlenen und ihre

Lebensgemeinschaft mit andern, den Lebensund

Zeitgenossen, ins Auge fasst. Dann erst
wird Erziehung wirklich planvolle Einwirkung.
Individuelle Erziehung, folgerichtig ins Gro^e
übersetzt, ist notwendig Zeitführung.

Mit dem steten Blick nach dem Ganzen
und Höhern muss der Erzieher auch die oft
unscheinbare und unberuhmte Kleinarbeit am
Einzelmenschlichen tun. Er darf ob der
liebevollen Beschäftigung mit dem Einzelnen und
dem Teil das Ganze und die Gesamtheit nicht

aus dem Auge geben. Aber auch umgekehrt:
das Augenmerk für die grossen Zusammenhänge

und Bedrängnisse seiner Gegenwart
darf ihn nicht der demütigen Hörwilligkeit
und Hilfe für die kleinen Note des Einzelmen-
schen entfremden. Er hat — wie der Arzt —
ein praktischer Helfer zu sein. Dieser

notwendige Blick auf das grosse Ganze und
das kleine Einzeldasein stellt an die Wachheit,

lebendige Persönlichkeit und fortwahrende

Selbstbiidung des Erziehers sehr hohe

Anforderungen, die nicht jeder voll zu
erfüllen vermag.

Merken wir uns auch hier an, dass der
Begriff der Erziehung eine gewaltlose Einwirkung

und formende Tätigkeit voraussetzt, die
in erster Linie auf die Gesinnungs- und

Willensbildung an Wachsenden oder Wachs-

tumsfahigen geht. Nicht da wo Wachstum und

persönliche Entwicklung des Einzelnen
abgeschlossen ist, reden wir von Erziehung; dieses
ist Fuhrung im weitern Sinne und kann auch
Politik sein, ob sie gewalttatig, freiheitlich
oder nur erfolgsgerichtet, mithin auch
Verleitung, Ver-fuhrung sei

Die Reinhaltung des Erziehungsbegriffs
und Erziehungsideals, die klare Erkenntnis,

588



dass es sich um die Entwicklung junger,
leiblich-seelisch und geistig wachsender
Menschen handelt, tut in Zeiten der Verwirrung
doppelt not.

Und weil der werdende Mensch in den
Einflussbereich der ihn führenden oder
verführenden, befreienden oder belastenden
Erwachsenen hineingestellt ist, darf der
Erzieher weder an der Verdrängung des
Erzieherischen noch an seiner Verfälschung
unbekümmert und auch nicht untätig vorbeisehen.

II.

Das Erkennen der eigenen Zeit ist ein
Stuck Selbsterkenntnis. Dem wirklichen Erzieher

kann nicht genügen, sich mit Brocken
ihrer Ereignisse abzufinden und gleichsam
von der Hand in den Mund zu leben; noch

weniger, schulmeisterlich über die düstere
Welt zu hadern. Sein Wirken und Mitwirken
an ihr will grossmenschlichem Verstehen
zureifen.

Diesem Ziele kann nur bescheiden dienen
und es muss eine Skizze bleiben, wenn wir
auf kleinem Raum das widerspruchsvolle G e-
samtbild der Zeitlage zusammendrängen.

Die heutige Zeitnot ist allgemein. Dies ist

ihr besonderes Merkmal. Sie geht über die

ganze Welt und ist nicht beschränkt auf den

begrenztem Kreis eines Volkes, Landes oder
Erdteils, wenn auch die Erscheinungen
verschieden vorwiegen. Die technischen Erfolge
haben die geistigen und wirtschaftlichen
Mitteilens-, Austausch- und Verkehrswege
verkürzt, die Volker und ihre Einflusszonen

zusammengerückt, die Berührungsflächen im

Guten wie im Bösen vergrössert und mit
ihnen die Gefahren- und Ansteckungsherde.
Es ist der Zustand, für den die Heilkunde das

bezeichnende Wort „kontagiös" hat. Alte
reife Kulturvölker, „junge" bildungslose,
breitspurig wie Emporkömmlinge im
Einzeldasein, Heiden und moderne Neuheiden: sie
beerben sich, die Völker selber belasten sich

gegenseitig. Doch das ist die tragische Ironie
der verwischten Grenzen und technisch über¬

brückten Abstände: Volker verschiedener
Lebens- und Weltgefühle reden und handeln in

geistigsten Dingen aneinander vorbei. Die

Gegensätze — auch die Meinungen — klaffen,

ohne sich durch höhere Mittler finden zu
lernen.

Denn das Wesentliche der heutigen Not
ist: Es ist der Menschheit in jeder Beziehung
die Einheit, ja selbst der wahre Begriff der
Einheit verloren gegangen. Einheit ist nicht
Schmalheit und Einzelheit; und auch nicht
Gleichmacherei oder jene mechanische, un-
geistige und unseelische Gleichschaltung.

Da es die Einheit im Ewigen und Göttlichen
ist, die verscherzt ward, da selbst den Christen

die Einheit in Christus zerbrach, tasten
und tappen die Glieder der Menschheit, die
Glieder der Christenheit aneinander vorbei.
Dadurch hat die zeitgenössische Menschheit
das Gleichgewicht, mit ihm die Ruhe, mit ihr

die Besonnenheit und die gerechte
Werteschätzung verloren. Ohne Zweifel hat die

allgemein beklagte geistige und seelische

Verwirrung der Zeit ihre tiefsten Wurzeln in

diesen arg verschütteten Grundlagen des

menschlichen Seins.

Da hat leichtes Spiel der Wett- und Machtkampf

zwischen Zivilisation und Kultur,
zwischen Erdgeist und Geist, zwischen Nationalem

und Internationalem; zwischen alten
Idealen und neuen, oder Idolen.

Die Verbannung des wahrhaft Religiösen,
zumal aus dem öffentlichen Leben, und seine

Verarmung rächt sich' an seine Stelle drängt
sich die Vergottung des naiven, kindischen
Ichs: da des Einzelmenschen, dort des Volkes

und des Staates. Blutwahn und Rassendünkel

im Gefolge. Sie schmücken sich mit
angelegten Theorien von Vererbung und

Erbcharakter; der „wissenschaftliche" Materialismus

lebt wieder auf als nationaler. Seine

Künder beklagen begangene Sünden „wider
das Blut" und wollen sie sühnen durch
Verbrechen am Geiste. Doch was ist Geist? ihnen

Geist? Die Politik, die die Bezirke des

Religiösen, des Weltanschaulichen und der Er-

589



ziehung übermarcht, wird diabolisch.
Der germanische Sohn des Neuheidentums
steht bereits vor den Toren Roms, wie einst
der furor Teutonicus vor dem antiken.

Die Völker fühlen nicht nur im Wirtschaftlichen

und Wehrhaften, dass sie sich des

eigenen Schutzes zu sehr entblössen; Gefühl
der Zersetzung und Heimatlosigkeit im Tiefsten

hat ebenfalls an den autarkischen

Bewegungen und Massnahmen teil.

Und wieder scheinbar im Widerspruch die
Rufe nach Frieden, Weltverbündung,
Menschenliebe und Gemeinschaft. Weil sich die
Menschen fremd geworden im eigenen Haus

und in der Kirche und die lieblose und liebesarme

„Zeit" auf sie drückt. Die junge Generation,

empfänglichster Gradmesser
tiefenseelischer Erschütterungen, sucht neue
Treffpunkte des „Sichfindens" und „Verstehens"

— oft führerlos.

Im Gewände der Nächsten- und Aermsten-
liebe haben Eigennutz und Missgunst das

menschliche Leben erhöhen und bequem
machen wollen, und indem sie darin
fortfahren, scheiden sie sich vom wahren Sozialismus

ebenso sehr wie von echter Vornehmheit.

Denn wahre aristokratische Denkart will

es sich schwer machen statt leicht, und so

zum Besten und Höchsten reifen. So erhebt
sie sich als Elite über das Elend alles

Geschöpflichen, als Auslese über die Masse —
ohne sich zu spreizen. Das ist der Unterschied

vom Ausschuss.

Doch wir alle sind im Begriffe, Masse zu
werden (statt Volk!). Wir haben alles getan
und fahren fort, aus dieser Gefahr einen
Zustand zu machen. Nicht zuletzt durch die
moderne Schul- und Wissenbildung, die
immer noch seit der Aufklärung die Last eines
falschen und ungeklärten Bildungsideals
trägt. Denn sie neigt in ihrem Verhaftetsein

an Stoff und Stoffmenge und ihrem Massenbetrieb

dazu, Masse zu züchten; mehr auf

Masse und äusserlichen Zweck gehend denn
auf Tiefe und Menschlichkeit, stürzt sie den
Einzelmenschen weiter ins Ufer- und Gren¬

zenlose, wenn ihm nicht aus andern

Kraftquellen Halt und Schutzwall der Persönlichkeit

bereitet wurden.
Und doch: Auch die Zeichen des Aufbaus

merkt der, der gläubig sehen und aufbauen

will.
Die Menschen der Zeit stehen in Zwiespalt

und Spaltung und verlangen nach Synthese.
Die Gegenwart ringt nach neuen Gestaltungen.

Und wenn sie nach der grossen
Persönlichkeit, nach Führertum, auch dem grossen
Staatsmann ausschaut und der Elite ruft, so

gibt sie nur dem ergreifenden Gefühl des

Mangels Ausdruck; auch da, wo sie das Ideal

vorwiegend nur im Menschlichen sucht und

am Ersatz den Hunger nach Göttlichem stillt.
Zwischen allen Gegensätzen und

Widersprüchen bereitet sich der Geist eines neuen
Zeitalters vor; und der Geist eines neuen
Europas. Wird es dann christlich sein?! —

III.

Wir lasen aus diesem Zeitbilde auch einen
Teil der Ursachen. Doch sind da noch

Vorgänge, die in aller Geschichte immer wieder

auftreten, einer gewissen Gesetzmässigkeit

angehören und auch von der
Verjüngungskraft der Menschheit zeugen.

Es sind die Reaktionen.

Auch sie gehören zu den Kräften der
Abwehr und Umbildung: was vorgestern noch

unbeachtet, vergessen und ungepflegt ein
schmales Dasein in wenigen Seelen fristete,
tragen sie wieder empor zu allgemeiner Geltung

und Pflege. Das verarmende Leben

eines Volkes, einer Kultur wird um das

„Neue" bereichert. Doch es wirkt nur zu
oft mit der triebhaften Wucht einer blinden
Naturkraft: in der Verblendung des
Dringlichen, der Leidenschaft des Gegenstosses
und der Vergesslichkeit der Geschlechter
werden nur zu oft werthafte Güter, die
soeben noch gesichert waren, wieder
weggefegt; das „Neue" wird als d a s Neue, als
d i e Lösung aufgedrängt, auch aufgezwungen.

Es wird fälschlich als Fortschritt genommen,

was oft nur Vorstoss und manchmal

590



Rückschritt ist. Er muss zum Rückschritt werden

in der einseitigen Geltung, die ihn auf

Kosten anderer Lebenswichtigkeiten und
kultureller Werte hätschelt. Im Kampftaumel
werden die Wertemaljstäbe durcheinander

geworfen. Neuer Druck sammelt sich an. Ein

ahnliches Spiel bereitet sich vor, und sein

Ausgang wird wieder von Entwicklung, Erfolg
und Fortschritt trunken sein und jedenfalls
Geschichte machen! Wir haben genug
Beispiele der Gegenwart, wie an sich berechtigte

Abwehren einseitige Formen annehmen:
die Abkehr vom verflachenden Internationalismus

schlägt um in schroffen, engstirnigen

Nationalismus; das überbetont
Moderne wird abgewehrt im überspitzten Ruf

nach dem Vergangenen: dort Humanismus
als die Losung, nicht als eine — hier ein
art- und volksgemässer Paganismus.

Bleiben wir uns bewusst, dass Erziehung
als Menschenwerk von solcher Flut und Ebbe

der Erscheinungen immer wieder mitgerissen
wird. Doch sie sollte davon möglichst frei

bleiben, denn sie hat der Vernunft zu dienen,
nicht blossem Trieb und blinden

Daseinsregungen.

Zeitverbunden und zeitbedingt wird und

mag sie sein wie ihre menschlichen Verwalter.

Doch ist ihnen als Ziel und Ideal gesetzt,
dass Erziehung den werdenden Menschen

aus der Not der Zeit und ihren Erscheinungen
immer wieder heraus fühle, was sie nicht

können, wenn sie zeitbefangensind. DieKrafte
der Abwehr und Umbildung, welche sich im

Organismus der Gemeinschaft — in Gesellschaft

und Staatsleben — ungestüm sammeln,
dürfen wenigstens von der ordnenden
Vernunft und besonnenen Geistigkeit erzieherischen

Wirkens nicht blindlings verknallt und

vergeudet werden. — Der Vergleich mit dem
Arzte meldet sich wieder. — Auch Erziehung
hat Ausgleiche zu schaffen. Fuhren ist nicht
Puffen und Gegenpuffen.

Vor allem darf erzieherische Vorsicht die
Reaktion nicht mit Fortschritt verwechseln.

Erziehungs- und Bildungsgeschichte zeigen,

wie leicht hier das menschliche Urteil
bestochen wird.

Auch ein wirklicher Fortschritt in irgend
einem Land oder Kulturkreis ist deswegen
noch nicht Fortschritt in einem andern. Die

Erziehung hat von Volk zu Volk, ja oft in

verschiedenen Gebieten desselben Volksraumes
verschiedene Aufgaben oder Dringlichkeiten
zu erfüllen. Was dort segensreich, kann hier

verfrüht, verspätet oder ganz wesensfremd
wirken.

Unüberlegte, auch ehrgeizige Nachahmung
handelt hierin oft wider die wahren Interessen

der Erziehung und der Bildung. Nicht

trotz den verwischten Grenzen zwischen

den Kulturräumen, die oben erwähnt wurden,

ist solche Zurückhaltung zu üben,
sondern gerade wegen ihnen. Und obwohl
anderseits auch die Notwendigkeit besteht,
dass erzieherischer Geist besonders die heutige

Welt mit einheitlichen Richtlinien und

gemeinschaftlichen Stosskräften durchdringe
und erneuere. Die Erziehung hat zugleich
menschheitliche und volkhafte Aufgaben.
Gerade die Sprachbeziehungen zu einem
andern und zugleich benachbarten Lande

bergen die Gefahr, dass Belange der Erziehung

und Bildung unbedenklich diesem

angeglichen und schliesslich gleichgeschaltet
werden.

Die Schweiz, die zufolge ihrer Gliederung
und ihrer Lage besonders innig am Pulsschlag
verschiedener Völker und ihrem Sprach-,
Kultur- und Staatsleben teil hat und doch ihr

eigenes Selbst bewahren soll, die nach einer
Sinndeutung ihres geschichtlichen Werdens
und Seins Hüterin der Mitte, das ist Europas
zu sein hat, muss ganz besonders auch geistig

wehrhaft und zuerst sich selber Hüterin
sein.

Jean Paul sagt: „Zum Ziele der Erziehungskunst

gehört die Erhebung über den

Zeitgeist. Nicht fur die Gegenwart ist

das Kind zu erziehen — denn dieses tut es

ohnehin unaufhaltsam und gewaltsam —,
sondern für die Zukunft."

591



Wir verstehen ihn eindeutiger, wenn er
anderswo sagt: „Was für die Zeit erzogen
wird, das wird schlechter als die Zeit."

Nicht was von Mode und Schlagwort ins

Blickfeld gedrängt wird, besticht das erzieherische

Bemühen; es sei denn, gerade die
lärmende Anpreisung erwecke Vorsicht und

Argwohn. Darin ist Erziehung notwendig
auch reaktiv, dass sie mit dem Blick auf das

Ganze, dort ansetzt, wo dieses bedroht oder
verstümmelt wird; gerade jene Lebensgüter

Die Idee der Ganzheit in der
Die hier folgenden Ausführungen sollen

eine Antwort auf die Frage sein: Welche
besonderen Aufgaben stellen Sie der Erziehung
und Schule in der heutigen Krise? Wie von
selbst ergeben sich die Hauptaufgaben aus
den Hauptmängeln, die der moderne Mensch

an sich empfindet. Um sie festzustellen,
braucht man nicht lange zu suchen. Wohin
wir nämlich schauen und wo immer wir die
junge Generation am Werke sehen, da
gewahren wir einen neuen Willen zur Totalität,
zur Ganzheit. In dieser formalen Bestimmung
berühren sich Kommunisten und Faschisten,

junge Liberale und junge Katholiken. Sie

sagen das mit einer solchen Einmütigkeit,
dass von vornherein die Annahme berechtigt
ist, es liege hier nicht nur eine subjektive
Forderung, sondern eine objektive Notwendigkeit

zugrunde. In der Tat hat sich die
europäische Kultur, seitdem sie nicht mehr
einheitlich vom Glauben beseelt wurde, in

immer neue Teile gespalten. Die Teile hinwieder
bemühten sich vergeblich, eine Ganzheit
darzustellen. Nacheinander traten die
Wissenschaft, die Kunst, die Technik in den
beherrschenden Mittelpunkt, vermochten aber
nicht die einheitliche Gestalt einer grossen
Kultur hervorzubringen. Analyse, Zersetzung,
Chaos blieben deshalb die wahre Wirklichkeit,

und jene Ideen, die sich anmassten, das

Ganze zu beherrschen, obwohl sie keineswegs

die Kraft dazu hatten, wurden immer

— und auch Lebensträger — mütterlich in

Hut und Pflege nimmt, die dem Vergessen
oder der Verachtung anheimfallen; und im
Dienst der Zeit für diese das erstreben, was
ihr nottut, was ihr mangelt. Sie wird nur „mit
der Zeit gehen", um sie zu führen!

So geht sie voran. Sie muss ja auch Kün-
derin sein. Künden kann nur, wer Witterung
hat, des notwendig Kommenden und des
Anbruchs neuen Lebens. Ibis.

(Schluss folgt.)

Erziehung und im Unterricht
mehr zu Scheingrössen, verblassten darum
und entschwanden schliesslich aus dem
Gesichtskreis der jungen Generation. So sehr

man aber auch die lebensfernen Ideen heute

verachtet, man strebt dennoch nach einer
Ganzheit des Lebens, und weil man sie in der
Idee nicht mehr zu finden glaubt, so lässt

man einzig noch jene Idee gelten, die sich

sinnfällig offenbart, d. h. die Gestalt. Der
Ruf nach Ganzheit und der Ruf nach Gestalt
sind eigentlich ein und dasselbe. Gestehen

wir ihm von vorneherein seine Berechtigung

zu, so können wir unmittelbar an die Frage
herantreten, wie wir denn ganze Menschen
heranbilden. Indem wir zeigen, wie wir sie
bilden müssen, wird sich immer noch stärker
die Notwendigkeit ergeben, dass wir sie
bilden müssen. Leicht ergeben sich auch die
wesentlichen Gesichtspunkte, unter denen

wir ein und die gleiche Sache betrachten
können. Für Schule und Erziehung sind wichtig

und erschöpfend die drei Faktoren, nämlich

die Persönlichkeit des Lehrers, das zu
übermittelnde Bildungsgut und die Wesens^

art des Kindes.

Nichts ist charakteristischer für die neuere
Zeit als die Forderung der Pädagogen, es
solle der Lehrer nicht nur Vermittler von Wissen,

sondern auch Vorbild sein, nicht nur
Lehrer, sondern zugleich Meister. Eine

Forderung wird hiermit wieder lebendig, die
seinerzeit Goethe mit grossem Nachdruck

592


	Zeitnot und Zeitführung

