Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 13: Erziehung und Schule in der Not der Zeit I.
Artikel: Zeitnot und Zeitfihrung

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-538906

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-538906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeitnot und Zei’rf(jhrung

.

Erzieherische Weisheit sieht auch in Zeit-
erscheinungen, die mit der Wucht der Masse
oder der Gewalt anstirmen, das Bedingte
und notwendig Voribergehende. Aber sie
wird sich damit so wenig begniigen dirfen
wie der Arzt, dessen erfahrenes Auge die
Krise erkannt hat; weil er in ihr zugleich das
Unberechenbare alles Krisenhaften erschaut
und weiss, dass er nicht einfach abwarten und
den kranken Leib sich selbst tiberlassen darf.
Die Krise dirigieren ist also dann
seine nachste verantwortungsvolle Aufgabe;
den Korper zum Kampf gegen die eindrin-
genden Feinde und kommenden Erschitte-
rungen starken, neue Krafte der Abwehr und
Umbildung zufihren. Und wo der Arzt er-
kennt, dass ein Dasein am Erloschen ist, da
weiss er, dass altes Leben immer wieder
neuem weichen muss und neues an dessen
Stelle treten wird. Davon hat er sein ,,hippo-
kratisches Gesicht'': im steten Anschauen des
Vorlibergangs alles Lebendigen dient er
doch dem Leben mit Gleichmut und fester
Ruhe.
digen, auch wo es sich nur noch oder erst
leise rihrt. Und so der Erzieher: er ist Sach-
walter aller Lebensgiter, um derentwillen
sich leib-seelisch und geistig fir das mensch-
liche Geschopt zu leben lohnt. Es ist ihm
keine Bestimmung, die Nieder- und Unter-
génge von Volkern und Landern und ihrer
Kulturen zu beschauen und dartber theore-
tisch grinsend hinwegzuphilosophieren, son-
dern ihnen zu wehren und den Kampf fir die
edlen Glter der Lebendigen und der im
Geiste fortlebenden Toten zu fihren. Doch
er darf dabei den Kopf nicht verlieren. Auch
er muss das hippokratische Lacheln lernen,
bei aller Entschlossenheit.

Denn er ist Sachwalter alles Leben-

Dazu ist notig, dass er sich — wieder wie
der Arzt — ein moglichst klares und eindring-
liches Bild der Krankheit und Lebenskrise
nach ihren Ursachen und Zusammenhangen
macht und die verfigbaren Gegenmittel

588

uberdenkt. Dann mag er ans Werk gehen: in-
dividuell durch Anpassung an die besondere
Eigenart des Einzelmenschen oder Einzelfalls.
Doch auch dieses Bemiihen bleibt im Halben
und Kleinen stecken, wenn er nicht zugleich
die raumliche und zeitliche Umwelt seines
oder seiner Schutzbefohlenen und ihre Le-
bensgemeinschaft mit andern, den Lebens-
und Zeitgenossen, ins Auge fasst. Dann erst
wird Erziehung wirklich planvolle Einwirkung.
Individuelle Erziehung, folgerichtig ins Groke
ubersetzt, ist notwendig Zeitfihrung.

Mit dem steten Blick nach dem Ganzen
und Héhern muss der Erzieher auch die oft
unscheinbare und unberiihmte Kleinarbeit am
Einzelmenschlichen tun. Er darf ob der liebe-
vollen Beschaftigung mit dem Einzelnen und
dem Teil das Ganze und die Gesamtheit nicht
aus dem Auge geben. Aber auch umgekehrt:
das Augenmerk fir die grossen Zusammen-
hénge und Bedrangnisse seiner Gegenwart
darf ihn nicht der demitigen Hoérwilligkeit
und Hilfe fur die kleinen Néte des Einzelmen-
schen entfremden. Er hat — wie der Arzt —
ein praktischer Helfer zu sein. Dieser
notwendige Blick auf das grosse Ganze und
das kleine Einzeldasein stellt an die Wach-
heit, lebendige Personlichkeit und fortwah-
rende Selbstbildung des Erziehers sehr hohe
Anforderungen, die nicht jeder voll zu er-
fullen vermag.

Merken wir uns auch hier an, dass der Be-
grift der Erziehung eine gewaltlose Einwir-
kung und formende Tatigkeit voraussetzt, die
in erster Linie auf die Gesinnungs- und Wil-
lensbildung an Wachsenden oder Wachs-
tumsféhigen geht. Nicht da wo Wachstum und
personliche Entwicklung des Einzelnen abge-
schlossen ist, reden wir von Erziehung; dieses
ist Fihrung im weitern Sinne und kann auch
Politik sein, ob sie gewalttatig, freiheitlich
oder nur erfolgsgerichtet, mithin auch Ver-
leitung, Ver-tihrung sei.

Die Reinhaltung des Erziehungsbegriffs
und Erziehungsideals, die klare Erkenntnis,



dass es sich um die Entwicklung junger, leib-
lich-seelisch und geistig wachsender Men-
schen handelt, tut in Zeiten der Verwirrung
doppelt not.

Und weil der werdende Mensch
Einflussbereich der ihn fihrenden oder ver-
fihrenden, befreienden oder belastenden
Erwachsenen hineingestellt ist, dart der Er-
zieher weder an der Verdrangung des Erzie-
herischen noch an seiner Verfalschung unbe-
kiimmert und auch nicht untatig vorbeisehen.

il.

Das Erkennen der eigenen Zeit ist ein
Stiick Selbsterkenntnis. Dem wirklichen Erzie-
her kann nicht gentigen, sich mit Brocken
ihrer Ereignisse abzufinden und gleichsam
von der Hand in den Mund zu leben; noch
weniger, schulmeisterlich Uber die dustere
Welt zu hadern. Sein Wirken und Mitwirken

an ihr will grossmenschlichem Verstehen zu-

in den

reifen.

Diesem Ziele kann nur bescheiden dienen
und es muss eine Skizze bleiben, wenn wir
auf kleinem Raum das widerspruchsvolle G e-
samtbild der Zeitlage zusammen-
drangen.

Die heutige Zeitnot ist allgemein. Dies ist
ihr besonderes Merkmal. Sie geht Uber die
ganze Welt und ist nicht beschrankt auf den
begrenztern Kreis eines Volkes, Landes oder
Erdteils, wenn auch die Erscheinungen ver-
schieden vorwiegen. Die technischen Erfolge
haben die geistigen und wirtschaftlichen Mit-
teilens-, Austausch- und Verkehrswege ver-
kirzt, die Volker und ihre Einflusszonen zu-
sammengeruckt, die Berthrungsflachen im
Guten wie im Bosen vergrossert und mit
ihnen die Gefahren- und Ansteckungsherde.
Es ist der Zustand, fir den die Heilkunde das
bezeichnende Wort |, kontagids” hat. Alte
reife Kulturvdlker, ,junge” bildungslose,
breitspurig wie Emporkémmlinge im Einzel-
dasein, Heiden und moderne Neuheiden: sie
beerben sich, die Volker selber belasten sich
gegenseitig. Doch das ist die tragische Ironie
der verwischten Grenzen und technisch tUber-

bruckten Abstande: Volker verschiedener Le-
bens- und Weltgefiihle reden und handeln in
geistigsten Dingen aneinander vorbei. Die
Gegensatze — auch die Meinungen — klaf-
fen, ohne sich durch hohere Mittler finden zu
lernen.

Denn das Wesentliche der heutigen Not
ist: Es ist der Menschheit in jeder Beziehung
die Einheit, ja selbst der wahre Begriff der
Einheit verloren gegangen. Einheit ist nicht
Schmalheit und Einzelheit; und auch nicht
Gleichmacherei oder jene mechanische, un-
geistige und unseelische Gleichschaltung.

Da es die Einheit im Ewigen und Gottlichen
ist, die verscherzt ward, da selbst den Chri-
sten die Einheit in Christus zerbrach, tasten
und tappen die Glieder der Menschheit, die
Glieder der Christenheit aneinander vorbei.
Dadurch hat die zeitgenossische Menschheit
das Gleichgewicht, mit ihm die Ruhe, mit ihr
die Besonnenheit und die gerechte Werte-
schatzung verloren. Ohne Zweifel hat die
allgemein beklagte geistige und seelische
Verwirrung der Zeit ihre tiefsten Wurzeln in
diesen arg verschitteten Grundlagen des
menschlichen Seins.

Da hat leichtes Spiel der Wett- und Macht-
kampf zwischen Zivilisation und Kultur, zwi-
schen Erdgeist und Geist, zwischen Natio-
nalem und Internationalem; zwischen alten
Idealen und neuen, oder Idolen.

Die Verbannung des wahrhatt Religidsen,
zumal aus dem offentlichen Leben, und seine
Verarmung racht sich: an seine Stelle drangt
sich die Vergottung des naiven, kindischen
Ichs: da des Einzelmenschen, dort des Vol-
kes und des Staates. Blutwahn und Rassen-
dinkel im Gefolge. Sie schmicken sich mit
angelegten Theorien von Vererbung und Erb-
charakter; der ,,wissenschaftliche” Materia-
lismus lebt wieder auf als nationaler. Seine
Kinder beklagen begangene Siinden ,,wider
das Blut" und wollen sie sthnen durch Ver-
brechen am Geiste. Doch was ist Geist? ihnen
Geist? Die Politik, die die Bezirke des Reli-
giosen, des Weltanschaulichen und der Er-

589



ziehung tUbermarcht, wird diabolisch.
Der germanische Sohn des Neuheidentums
steht bereits vor den Toren Roms, wie einst
der furor Teutonicus vor dem antiken.

Die Volker fuhlen nicht nur im Wirtschaft-
lichen und Wehrhaften, dass sie sich des
eigenen Schutzes zu sehr entbléssen; Gefihl
der Zersetzung und Heimatlosigkeit im Tief-
sten hat ebenfalls an den autarkischen Be-
wegungen und Massnahmen teil.

Und wieder scheinbar im Widerspruch die
Rufe nach Frieden, Weltverbiindung, Men-
schenliebe und Gemeinschaft. Weil sich die
Menschen fremd geworden im eigenen Haus
und in der Kirche und die lieblose und liebes-
arme ,,Zeit" auf sie drickt. Die junge Gene-
ration, empfanglichster Gradmesser tiefen-
seelischer Erschitterungen, sucht neue Treff-
punkte des ,,Sichfindens" und ,,Verstehens"
— oft fihrerlos.

Im Gewande der Nachsten- und Aermsten-
liebe haben Eigennutz und Missgunst das
menschliche Leben erhdhen und bequem
machen wollen, und indem sie darin fort-
fahren, scheiden sie sich vom wahren Sozia-
lismus ebenso sehr wie von echter Vornehm-
heit. Denn wahre aristokratische Denkart will
es sich schwer machen statt leicht, und so
zum Besten und Hochsten reifen. So erhebt
sie sich als Elite Uber das Elend alles Ge-
schopflichen, als Auslese Uber die Masse —
ohne sich zu spreizen. Das ist der Unterschied
vom Ausschuss.

Doch wir alle sind im Begritfe, Masse zu
werden (statt Volk!). Wir haben alles getan
und fahren fort, aus dieser Gefahr einen Zu-
stand zu machen. Nicht zuletzt durch die
moderne Schul- und Wissenbildung, die im-
mer noch seit der Aufklarung die Last eines
falschen und ungeklarten Bildungsideals
tragt. Denn sie neigt in ihrem Verhattetsein
an Stoff und Stoffmenge und ihrem Massen-
betrieb dazu, Masse zu ziichten; mehr auf
Masse und dusserlichen Zweck gehend denn
auf Tiefe und Menschlichkeit, stiirzt sie den
Einzelmenschen weiter ins Ufer- und Gren-

590

zenlose, wenn ihm nicht aus andern Kraft-
quellen Halt und Schutzwall der Personlich-
keit bereitet wurden.

Und doch: Auch die Zeichen des Aufbaus
merkt der, der glaubig sehen und aufbauen
will.

Die Menschen der Zeit stehen in Zwiespalt
und Spaltung und verlangen nach Synthese.
Die Gegenwart ringt nach neuen Gestaltun-
gen. Und wenn sie nach der grossen Person-
lichkeit, nach Fihrertum, auch dem grossen
Staatsmann ausschaut und der Elite ruft, so
gibt sie nur dem ergreifenden Gefihl des
Mangels Ausdruck; auch da, wo sie das Ideal
vorwiegend nur im Menschlichen sucht und
am Ersatz den Hunger nach Gottlichem stillt.

Zwischen allen Gegensatzen und Wider-
spriichen bereitet sich der Geist eines neuen
Zeitalters vor; und der Geist eines neuen
Europas. Wird es dann christlich sein?! —

.

Wir lasen aus diesem Zeitbilde auch einen
Teil der Ursachen. Doch sind da noch
Vorgédnge, die in aller Geschichte immer wie-
der auftreten, einer gewissen Gesetzmassig-
keit angehodren und auch von der Verjin-
gungskraft der Menschheit zeugen.

Es sind die Reaktionen.

Auch sie gehoren zu den Kraften der Ab-
wehr und Umbildung: was vorgestern noch
unbeachtet, vergessen und ungepflegt ein
schmales Dasein in wenigen Seelen fristete,
tragen sie wieder empor zu allgemeiner Gel-
tung und Pflege. Das verarmende Leben
eines Volkes, einer Kultur wird um das
.Neue' bereichert. Doch es wirkt nur zu
oft mit der triebhaften Wucht einer blinden
Naturkraft: in der Verblendung des Dring-
lichen, der Leidenschaft des Gegenstosses
und der Vergesslichkeit der Geschlechter
werden nur zu oft werthafte Giter, die so-
eben noch gesichert waren, wieder weg-
gefegt; das ,,Neue" wird als d as Neue, als
die Losung autgedréngt, auch aufgezwun-
gen. Es wird falschlich als Fortschritt genom-
men, was oft nur Vorstoss und manchmal



Ruckschritt ist. Er muss zum Rickschritt wer-
den in der einseitigen Geltung, die ihn auf
Kosten anderer Lebenswichtigkeiten und kul-
fureller Werte hétschelt. Im Kampftaumel
werden die Wertemahstabe durcheinander
geworfen. Neuer Druck sammelt sich an. Ein
ahnliches Spiel bereitet sich vor, und sein
Ausgang wird wieder von Entwicklung, Erfolg
und Fortschritt frunken sein und jedenfalls
Geschichte machen! Wir haben genug Bei-
spiele der Gegenwart, wie an sich berech-
tigte Abwehren einseitige Formen annehmen:
die Abkehr vom verflachenden Internatio-
nalismus schlagt um in schroffen, engstir-
nigen Nationalismus; das Uberbetont Mo-
derne wird abgewehrt im Uberspitzten Ruf
nach dem Vergangenen: dort Humanismus
als die Losung, nicht als eine — hier ein
art- und volksgemasser Paganismus.

Bleiben wir uns bewusst, dass Erziehung
als Menschenwerk von solcher Flut und Ebbe
der Erscheinungen immer wieder mitgerissen
wird. Doch sie sollte davon maglichst frei
bleiben, denn sie hat der Vernunft zu dienen,
nicht blossem Trieb und blinden Daseins-
regungen.

Zeitverbunden und zeitbedingt wird und
mag sie sein wie ihre menschlichen Verwal-
ter. Doch ist ihnen als Ziel und Ideal gesetzt,
dass Erziehung den werdenden Menschen
aus der Not der Zeit und ihren Erscheinungen
immer wieder herausf i h |l e, was sie nicht
konnen, wenn sie zeitbefangensind. Die Krafte
der Abwehr und Umbildung, welche sich im
Organismus der Gemeinschaft — in Gesell-
schaft und Staatsleben — ungestiim sammeln,
dirfen wenigstens von der ordnenden Ver-
nunft und besonnenen Geistigkeit erziehe-
rischen Wirkens nicht blindlings verknallt und
vergeudet werden. — Der Vergleich mit dem
Arzte meldet sich wieder. — Auch Erziehung
hat Ausgleiche zu schaffen. Fihren ist nicht
Puffen und Gegenpuffen.

Vor allem darf erzieherische Vorsicht die
Reaktion nicht mit Forischritt verwechseln.
Erziehungs- und Bildungsgeschichte zeigen,

wie leicht hier das menschliche Urteil be-
stochen wird.

Auch ein wirklicher Fortschritt in irgend
einem Land oder Kulturkreis ist deswegen
noch nicht Fortschritt in einem andern. Die
Erziehung hat von Volk zu Volk, ja oft in ver-
schiedenen Gebieten desselben Volksraumes
verschiedene Aufgaben oder Dringlichkeiten
zu erfillen. Was dort segensreich, kann hier
verfriht, verspatet oder ganz wesens-
fremd wirken.

Unlberlegte, auch ehrgeizige Nachahmung
handelt hierin oft wider die wahren Interes-
sen der Erziehung und der Bildung. Nicht
trotz den verwischten Grenzen zwischen
den Kulturrdumen, die oben erwahnt wur-
den, ist solche Zuriickhaltung zu uben, son-
dern gerade we gen ihnen. Und obwohl
anderseits auch die Notwendigkeit besteht,
dass erzieherischer Geist besonders die heu-
tige Welt mit einheitlichen Richtlinien und
gemeinschaftlichen Stosskraften durchdringe
und erneuere. Die Erziehung hat zugleich
menschheitliche und volkhafte Aufgaben.
Gerade die Sprachbeziehungen zu einem
andern und zugleich benachbarten Lande
bergen die Gefahr, dass Belange der Erzie-
hung und Bildung unbedenklich diesem an-
geglichen und schliesslich gleichgeschaltet
werden.

Die Schweiz, die zufolge ihrer Gliederung
und ihrer Lage besonders innig am Pulsschlag
verschiedener Volker und ihrem Sprach-,
Kultur- und Staatsleben teil hat und doch ihr
eigenes Selbst bewahren soll, die nach einer
Sinndeutung ihres geschichtlichen Werdens
und Seins Huterin der Mitte, das ist Europas
zu sein hat, muss ganz besonders auch gei-
stig wehrhaft und zuerst sich selber Hiterin
sein.

Jean Paul sagt: ,,Zum Ziele der Erziehungs-
kunst gehort die Erhebung iber den
Zeitgeist. Nicht fir die Gegenwart ist
das Kind zu erziehen — denn dieses tut es
ohnehin unaufhaltsam und gewaltsam —,
sondern fir die Zukunft."

591



Wir verstehen ihn_ eindeutiger, wenn er
anderswo sagt: ,,Was fir die Zeit erzogen
wird, das wird schlechter als die Zeit."

Nicht was von Mode und Schlagwort ins
Blickfeld gedrangt wird, besticht das erziehe-
rische Bemihen; es sei denn, gerade die
larmende Anpreisung erwecke Vorsicht und
Argwohn. Darin ist Erziehung notwendig
auch reaktiv, dass sie mit dem Blick auf das
Ganze, dort ansetzt, wo dieses bedroht oder
verstimmelt wird; gerade jene Lebensgiter

— und auch Lebenstrager — miitterlich in
Hut und Pflege nimmt, die dem Vergessen
oder der Verachtung anheimfallen; und im
Dienst der Zeit fur diese das erstreben, was
ihr nottut, was ihr mangelt. Sie wird nur ,mit
der Zeit gehen', um sie zu fuhren!

So geht sie voran. Sie muss ja auch Kin-
derin sein. Kinden kann nur, wer Witterung
hat, des notwendig Kommenden und des
Anbruchs neuen Lebens. Ibis.

(Schluss folgt.)

Die |[dee der Ganzheit in der Erziehung und im Unterricht

Die hier folgenden Ausfihrungen sollen
eine Antwort auf die Frage sein: Welche be-
sonderen Aufgaben stellen Sie der Erziehung
und Schule in der heutigen Krise? Wie von
selbst ergeben sich die Hauptaufgaben aus
den Hauptmangeln, die der moderne Mensch
an sich empfindet. Um sie festzustellen,
braucht man nicht lange zu suchen. Wohin
wir namlich schauen und wo immer wir die
junge Generation am Werke sehen, da ge-
wahren wir einen neuen Willen zur Totalitat,
zur Ganzheit. In dieser formalen Bestimmung
beriihren sich Kommunisten und Faschisten,
junge Liberale und junge Katholiken. Sie
sagen das mit einer solchen Einmiitigkeit,
dass von vornherein die Annahme berechtigt
ist, es liege hier nicht nur eine subjektive For-
derung, sondern eine objektive Notwendig-
keit zugrunde. In der Tat hat sich die euro-
paische Kultur, seitdem sie nicht mehr ein-
heitlich vom Glauben beseelt wurde, in im-
mer neue Teile gespalten. Die Teile hinwieder
bemihten sich vergeblich, eine Ganzheit
darzustellen. Nacheinander traten die Wis-
senschaft, die Kunst, die Technik in den be-
herrschenden Mittelpunkt, vermochten aber
nicht die einheitliche Gestalt einer grossen
Kultur hervorzubringen. Analyse, Zersetzung,
Chaos blieben deshalb die wahre Wirklich-
keit, und jene Ideen, die sich anmassten, das
Ganze zu beherrschen, obwohl sie keines-
wegs die Kraft dazu hatten, wurden immer

592

mehr zu Scheingréssen, verblassten darum
und entschwanden schliesslich aus dem Ge-
sichtskreis der jungen Generation. So sehr
man aber auch die lebensternen Ideen heute
verachtet, man strebt dennoch nach einer
Ganzheit des Lebens, und weil man sie in der
ldee nicht mehr zu finden glaubt, so lésst
man einzig noch jene Idee gelten, die sich
sinnfallig offenbart, d. h. die Gestalt. Der
Ruf nach Ganzheit und der Ruf nach Gestalt
sind eigentlich ein und dasselbe. Gestehen
wir ihm von vorneherein seine Berechtigung
zu, so kénnen wir unmittelbar an die Frage
herantreten, wie wir denn ganze Menschen
heranbilden. Indem wir zeigen, wie wir sie
bilden mussen, wird sich immer noch starker
die Notwendigkeit ergeben, dass wir sie bil-
den missen. Leicht ergeben sich auch die
wesentlichen Gesichtspunkte, unter denen
wir ein und die gleiche Sache betrachten
konnen. Fur Schule und Erziehung sind wich-
tig und erschépfend die drei Faktoren, nédm-
lich die Personlichkeit des Lehrers, das zu
Uibermittelnde Bildungsgut und die Wesens-~
art des Kindes.

Nichts ist charakteristischer fir die neuere
Zeit als die Forderung der Padagogen, es
solle der Lehrer nicht nur Vermittler von Wis-
sen, sondern auch Vorbild sein, nicht nur
Lehrer, sondern zugleich Meister. Eine For-
derung wird hiermit wieder lebendig, die
seinerzeit Goethe mit grossem Nachdruck



	Zeitnot und Zeitführung

