
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 12

Artikel: Das Ringen um die Ganzheit : Vortrag

Autor: Näf, Rosa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. JUNI 1935 21. JAHRGANG Nr. 12

Das Ringen um die Ganzheit
Wer die Bücher Langbehns nicht

studieren, sich also nicht in der eigentlichen
Arbeitsstätte dieses eigenartigen Kulturphilosophen

umsehen kann, der möge sich wenigstens

die Ergebnisse ansehen, die im Buche

„Der Geist des Ganzen" niedergelegt sind.

Mir scheint, Langbehns Bücher verhalten sich zu

seinem Nachlasswerk „Der Geist des Ganzen",

wie die Bibel zum Katechismus. Mancher
Leser wird sich nicht zufriedengeben mit den

kernhaften, kristallklaren Sätzen darin; er wird

gerne mehr studieren über diesen seltenen

Menschen und Forscher.

Das Erbe Langbehns, testamentarisch der

Nachwelt verschrieben im Satze: „Meinen ganzen

Geistesreichtum sollen meine armen Brüder

haben," hätte wohl niemand besser
verwalten und austeilen können als Benedikt

Momme Nissen. Von 1893—1907

(also bis zum Tode Langbehns) war er sein

Schützling, Gehilfe, Freund und Begleiter. Er

ist wie kein zweiter Mensch Langbehn im
Leben, Streiten und schliesslich auch im Tode

beigestanden. Er war durch die stete vaterliche
und freundschaftliche Sorge, durch die
jahrelangen Beziehungen und das Zusammenleben

mit seinem an materiellen Gutern armen und

geistig so hochstehenden Freunde innig
vertraut mit dessen Geistesleben und seiner
Lebensarbeit. Zudem hat ihm Langbehn selber

die „Exekutive" in der Herausgabe seiner
Schriften zuerkannt. Von diesem seltenen

Freundesverhältnis schreibt Langbehn- „Momme
Nissen ist zwar eine ganz andere Natur als Ich,

passt aber vollständig zu mir, wie die Schale

einer Walnuss, innen, zum Kern derselben.

* Vortrag im Zyklus „Rembrandt als Erzieher",

gehalten in einer Freien Zusammenkunft der Sektion

Luzern

Dies drückt unser gegenseitiges Verhältnis

genau aus. Gott hat ihn mir gerade gegeben, wie
ich ihn brauche."

Das Buch „Der Geist des Ganzen" ist ein
Kunstwerk, nach Inhalt und Form. Man fühlt, dass

hier grosse Ideen, grosse Geister Gevatter
gestanden haben, es ist ein prophetisches und ein

ganz modernes Werk, und wenn es auch

verurteilen, warnen muss, so lebt es doch von der

Hoffnung auf eine bessere Zukunft, die kommen

muss, druckt also nicht nieder, sondern erhebt
den Leser. Und wie es nach dem Bildungsgange
des Meisters und seines Gehilfen nicht anders

zu erwarten ist, liest es sich wie eine
künstlerische Uebertragung aus Malerei und Musik

„Der Geist des Ganzen" ist ein Versuch, das

Ringen um die Ganzheit zu zeigen. Dieses Ringen

zeigt, wie alle Geisteskräfte benützt,
ausgebildet und dienstbar gemacht werden, um
den Geist des Ganzen, Gottes Ebenbild, möglichst

gut auszuprägen im einzelnen Menschen,
wie in der Gesamtheit, um alles in die richtige
Beziehung zu bringen zum Ur- und Vorbild

zu Gott.

Das Buch richtet sich an die Ganzheit, also

an alle Menschen. Es ist so geistreich
geschrieben, dass es dem Gelehrten wohl am
meisten sagen kann, so originell und
formschon, dass es dem Künstler und Kunstsinnigen

entspricht, so voller Lebenswahrheiten, dass
es von jedem Erzieher und Lehrer
gelesen werden sollte. Trotzdem das

Werk sehr modern genannt werden kann, wird
es nicht veralten, weil es sich auf die Wahrheit,
auf die Ganzheit stützt, die nie veralten wird.

„Der Geist des Ganzen" fuhrt — auch
stilistisch gesehen — den Plan durch
„Rembrandt als Erziehe r". Von Rembrandt
schreibt Langbehn- „Es gibt nur einen Meister

537



des Helldunkels. Wenn der Blitz durch die

Gewitterwolke fahrt, so ist das Rembrandtsches

Bild; wenn helleuchtende Geisteskraft sich mit
der dunklen und schweren Masse überkommener

Vorurteile streitet, so ist das Rembrandtsches

Bild; wenn aus dunklen Ahnungen eine

lichte Idee im Haupte des schaffenden Künstlers

auftaucht, so ist das Rembrandtsches Bild!

Von allen drei Vorgängen wird die kommende

neue Bildungsperiode (der Deutschen) etwas an

sich haben müssen." — Es mutet an wie ein
Rembrandtbild, wie ein Deckengemälde
Michelangelos aus der Sixfina, wenn Langbehn den

Baumeister sprechen lasst von Rückbildung oder
Reformation zur ursprünglichen Ganzheit, von
der Polarität zwischen Gott und Mensch, vom
Aufbau nicht auf Schutt und Asche, sondern auf

reinen Grund, vom grossen Umriss, von der

Uebergangslosigkeit, also der reinlichen Scheidung,

von der menschlichen Symmetrie, die sich

dem gottlichen Rhythmus unterordnet. Er sieht

sich an wie ein Rembrandtbild, wenn er vom
Sternenhimmel der katholischen Heiligen
schreibt, an dem jede Persönlichkeit in einem

eigenen herrlichen Lichte strahlt, hervorgehoben
aus dem Dunkel der gewohnlichen sündhaften

Erdenbewohner und wundersam zusammenstimmend

zum Glänze und der Lichttülle der ewigen

Gottheit. Wir stehen wiederum vor einem
„Rembrandt", wenn Langbehn von der Sonne

der Mystik schreibt, wenn er den Ganzheitsucher

in jene Gefilde führt, die so viel
missverstanden, so viel missbraucht werden, und auf

welche das Geheimnis der Bosheit so schwarze

Schatten wirft.

„Der Geist des Ganzen" gliedert sich in die
Teile: Zum Ganzen hin und vom Ganzen aus.

Der erste Teil zerfallt in die Abschnitte: Ganzheit,

Abbau, Aufbau, Scheidung, Aufstieg der

Seele.

Was Langbehn unter Ganzheit versteht,
leuchtet uns gleich im Motto entgegen: „Ich
beurteile den Menschen von jeher im Ganzen.

Kunst, Naturwissenschaft und Religion kommen

zum Ergebnis' Die Einheit eines Organismus ist

die erste und eigenste Lebensbedingung. Einheit

und Geschlossenheit bilden das Wesen

Gottes, der Kirche, jedes echten Charakters wie

jeder echten Kunst." Ein Begriff, der in Lang-
behns Schriften immer wiederkehrt, ist die

Ganzheit, dem Ganzen gemäss, katholon. Aus

dem Vollen und ins Volle leben, Katholon-
dasein bedeutet ihm Ganzheit, Vollkommenheit.

Gott, Leben, Seele, Persönlichkeit,

völlig geschlossen und abgegrenzt nach

aussen und innen, sind auch organisch

rein. Zweigung, Zeugung, Licht, Bild, echte

Einfalt sind Katholonvorgänge oder Katho-

lonkräfte, Katholondarstellung, Liebe ist Katho-

longefühl, Wahrheit ist Katholongeist. Alles

bruchige Denken und Sein, jeder Abfall vom
Ganzen, Wahren, Guten, der Abfall vom höchsten

Sein, von Gott, jede Verschmierung, der

Durchschnittsmensch, seine Arbeit, seine Ziele
sind diesem Ganzheitgeist entgegengesetzt.
Der Blick aufs Ganze ist es, der entscheidet, der
befruchtet, der belebt und zeugt. Eine zerrissene

Seele kann nichts Ganzes schaffen, ja
nicht einmal sehen. Eine rechnerische, grüblerische

Weltanschauung und Geistestatigkeii
nimmt die Ruhe und den Schlaf, ein Katholon-
leben gibt Ruhe und Schlaf. Jene zerreibt, diese

kraftigt das Gehirn, den ganzen Menschen."

In Abba u—A u f b a u legt Langbehn seine

eigene Lebensaufgabe klar umgrenzt in die

Worte: „Zum Kloster hat mich Gott nicht
bestimmt. Er hat mich zum Kreuzzug bestimmt, er
hat mich bestimmt, sein Banner durch die Weit
zu tragen." Wie muss er klagen gleich einem

Propheten auf den Trümmern der Stadt Gottes.

„Im hellen Wahnsinn wandeln sie umher,
Dem Lichte Gottes feindlich abgewandt,
Der eig'nen Kraft vertrauen sie,
Den Turm von Babel bauen sie
Aus Fluchen, Blut und Tränen."

Und doch, welchen Mut, wieviel Vertrauen

bezeugen die folgenden Verse:

„Drache ist die Welt,
Jungfrau ist der Himmel,
Ritter ist der Mensch

Nun, so sei der Kampf gewagt1"

Charakterbildung bedeutet Langbehn

ganzheitliche Willensbildung, innere
Stoffbeherrschung, vertieftes Wissen, um dann umso
fruchtbarer sein zu können für die Handlungen,
die der Charaktervolle ausfuhrt. „Der Mensch

ist nach seinen sittlichen Eigenschaften zu

bewerten. Nur nicht den Geist höher schätzen als

den Charakter. Unsere Jugend hungert nach

Charakter. Manner, die auf Charakter drangen
•— wie Stein, Carlyle, Dahlmann — sind dem

538



Volke weit nötiger als alle ästhetischen Neuerer."

—
Langbehn, der in allen Schriften der

Vernunft ihr grosses Recht einräumt, ist Feind
jeder Vernünftelei, des Rationalismus, den er

einen Totenkopf nennt. Darum schreibt er im

Kapitel „Entseeltes Denken":
„Rationalistisch urteilen heisst Mücken seihen und

Kamele verschlucken. Rationalismus hat nur

zu regeln, zu dienen, er ist nicht Wagenrad,
nur Wagenschmiere. Seele ist rollendes
Wagenrad. Der Rationalismus ist der Vertreter

einer Aufklärung ohne Licht. Unsere Bildung
hat lange genug mit einer Gelehrsamkeit ohne

Seele gebuhlt. Die rechtmassige Gattin der
Seele ist die Religion."

Weiter fordert die Aufbauarbeit
organische Stetigkeit. Diese Stetigkeit, der

innere Zusammenhang ist unbedingt nötig, soll

etwas lebenskräftig sein. „Wahre Weisheit ist

immer auch alte Weisheit, eine Kultur ohne Tradition

gibt es nicht. Wer organisch bindet, der

schafft, und je mehr er dies tut, um so vollendeter

schafft er." Das blosse Archaisieren
nennt Langbehn aber den Tod des rechten
Schaffens.

Was über geschichtlichen Geist
geschrieben ist, ware wert, besonders
behandelt zu werden. Einleitend heisst es: „Wie
kann man Tote wieder lebendig machen?
Indem man mit ihnen lebt. Mein ganzes Denken,

Wachsen, Schaffen beruht auf geschichtlicher

Betrachtungsart. Das Geschichtliche, in

seinem weitesten Umfange genommen, ist vor
allem der bleibende, stichhaltige, wertvolle
Niederschlag des Personlichen." Heute, wo
Muskelkraft und äusserer Erfolg oftmals am

meisten geschätzt und geehrt werden, müsse

der Anschluss ans Historische, das verfemt sei,

irgendwie wieder gesucht werden.

In „Volksgemeinschaft" ist es

rührend zu lesen, wie Langbehn dem Volke
helfen will. Er, der echte Volksfreund ohne

Falsch und Hehl, zugleich durch und durch

adelig gesinnt, verschreibt sich ganz der
Einfachheit, der Wahrheit, Treu und Glauben, dem

Volke. Er geht hier nach der Auffassung Kette-

lers vor: „Es müssen zuerst Einrichtungen zur

Humanisierung der verwilderten Massen ge¬

schaffen werden, bevor man an deren

Christianisierung denken kann."

In den Kapiteln: Künstlerische Kultur,

Genius und Volk, Hochsinn,
Ethos im Schrifttum, Geistespol

111 k und Auslese bringt das Buch

ausserordentlich Beachtenswertes. Welch eine

Menge von Abbau und noch notigerer
Aufbauarbeit ist darin angedeutet1 — Von der

Kunst, die kommen soll, fordert er, dass sie

den Anschluss wieder herstellen müsse an das

Geschichtliche, an das Volk und an die Kinder.

Der echte Künstler soll gesund, rein,
ungebrochen, eins sein. „Melodios die Wahrheit

sagen, ist der Beruf des Kunstlers." Der

Kunstler schaffe in voller Individualitat, ecM,

gesund. Langbehn verwirft die moderne

Ausstellungswut. Temperament und Stil fordert
Langbehn, das eine als Vorbereitung, den
andern als Blute der Meisterschaft. Er wird nicht

müde, die Antike zu würdigen. Er verlangt
den seelenvollen Lapidarstil, den Schiller,

Goethe, Dürer betätigten. Er redet von einer

Dürergesinnung, die er kernfest, gross-

augig, streng und zart zugleich nennt. Ziei
der Kunst sollte sein ein aus dem Volkstum

erwachsener Geistesadel: Volk und Genie seien
ihre zwei Augen. Genie ist „verdichtetes,
erhöhtes Volkstum". Natur ist die Mutter der
Kunst, Genius der Vater. Bei diesem Doppel-
erfordernis ist das vaterliche das bestimmende
Element. Was das Volk in trivialer Art
begehre, das solle ihm der Kunstler in genialer
Weise schenken.

In Hochsinn verlangt der „Rembrandt-
Deutsche" tiefste Beseelung, gegengewogen
durch höchste Praktik; das sei gesundes und

modernes Evangelium. Man müsse gleichzeitig

den Mut des Löwen und die
Geduld der Ameise entwickeln, um das Grosse

wie das Kleine zu meistern, um alles Gott
dienstbar zu machen. „Nur wo die Seele

ihr Hoheitsrecht bewahrt, wird sich jener Geist
der innern Fülle, des innern Frohsinns einstellen,

ohne den der rechte Griff ins Ganze nicht

möglich ist."

Vom Dichter verlangt Langbehn in „Ethos
im Schrifttum", einen markigen, mannlichen

Griff in die Tiefe des deutschen
Charakters, wie Goethe, Schiller, Gottheit, Hebbel

539



es noch getan haben. Er empfiehlt allen

„Schillergesinnung", nicht nur den Knaben in der
Schule. Der heutige Aesthet leide an Verödung
des Herzens; dem Grofystadtdichter mangle die

Primitivität, er lebe von lauter Reflexen. Vom

Dichter wird Keuschheit des Denkens gefordert
und die Bordellkunst gewisser moderner
Romane verpönt. Die Behauptung, Kunst adle

schon durch die künstlerische Darstellung, findet

er absurd und urteilt: „Erotische Dinge fangen

in der Kunst stets da an, gemein zu werden,

wo man anfangt auf sie oder mif ihnen zu

spekulieren." Gegenüber dem Buchmenschen

forderf das Buch den Tatenmenschen; der

sogenannte „Literarische Standpunkt" führe,

wenn man nicht aufpasse, zum Pharisäertum.

In ,,G eistespoliti k" fragt Langbehn:

„Wer wird uns eine geistige Lebensordnung

geben? Bei allem Kunstgeschwatz immer wieder

diese Herzlosigkeit gegenüber echten

Kunstlern! Der echte Kunstler, der in sich den

Beruf als Fuhrer fühlt, müsse seinem Berufe bis

zur letzten Aufopferung und zeitlebens treu

bleiben. So dachte und so handelte
Langbehn. Er hatte sich die Not des Lebens zur

Gefährtin gewählt, er konnte aus der Fülle des

Herzens und der Erfahrung von leiblicher und

geistiger Not des Künstlers schreiben und

davon, wie dem abzuhelfen möglich wäre. Als

Geistesaristokrat halt er dafür, dass Geld weniger

sei als Aktivität und Geist, die eine edle
Persönlichkeit dafür biete. Geldkraft in
geistigkulturelle Zwecke zielbewusst einordnen, könnte

die Familie der Besitzenden neu aufleben

lassen. — Der deutschen Kunst rät er: „Bei einem
Zusammenwirken des Nordischen mit dem

Münchener- und Wienertemperamente, des

Dresdenergeschmackes, des rheinischen Feuers,

der schweizerischen Gediegenheit, der gesunden

Wurzelkraft niederdeutschen Pflanzstätten

wird unser Kultur- und Kunstleben sich zu
höherer und fruchtbarer Einheit gestalten
können." — Langbehn ist sich wohl bewusst, dass

seine Reformideen lange Zeit beanspruchen,
bis sie verwirklicht sein werden. Und er geht

ganz evangelisch vor, wenn er den Gedanken
der Auslese, der bessern Minderheit entwickelt.
Und weil er es mit dem Volke wirklich gut
meint, kann er nur das Wohl der Masse, nicht
aber die Herrschaft der Masse fordern. Es

könnte heute dem Volke Langbehns ungemein
viel helfen, wenn seiner Forderung nachgelebt
würde: „Politik wie Leben des deutschen Volkes

werden sich schief entwickeln, so lange dem

in ihm herrschenden äussern Mehrheitsprinzip
nicht ein inneres Minderheitsprinzip ergänzend
und zugleich berichtigend an die Seite tritt." —
Dass Langbehn von Momme Nissen in einem
gewissen Sinne Protomärtyrer der gläubigen
Jugendverbindung genannt wird, ist sehr

begreiflich. Wie hat er sich immer eingesetzt für

die Jugend' tr ist ihr Freund, ihr Beschützer,
auch ihr Racher. Unter Jugend versteht er aber
auch alles, was sittliche und geistige Spannkraft,

Gestaltungskraft, Kernhaftigkeit und „Kugeligkeit"

aufweist. Er will, dass weder Kunst noch

Kultur, weder Leben noch Gott greisenhaft auf-

gefasst werden. •— Der katholische Lehrer und

Volksbildner wird aus diesen Kapiteln vieles
fur sich und seine schöne „Kunstaufgabe" an

Schüler, Schule und Leben umwerten können.

Abschliessend verlangt der Rembrandf-
deutsche noch eine ordentliche Scheidung derer,
die sich reinigen wollen, von denen, die sich

nicht reinigen wollen. „Reformieren ist Klaren,
und Klaren ist Scheidung, und Scheiden ist

mein Beruf. Erz von Schlacken, Rost von Erz,

lebendige Menschen von vertrockneten Gelehrten,

Kindergeist von Greisenkultur zu scheiden,
das ist meine Aufgabe!"

Wenn schon das ganze Buch eine Frohbof-
schaft an den aufrichtigen Christen bedeutet
dann vor allem die Kapitel über den Aufstieg
der Seele. Sie muten an wie eine
Frühlingswanderung vom blühenden Tale auf eine sonnige

Hohe. Sie sind so recht der Ausfluss der

unermüdlichen, klaren und frohen Forscherseele

des grossen Menschen. Wer da nicht angeregt
würde, hätte — um ein Wort des Verfassers zu
verwenden — „eine stagnierende, eine tote
Seele ohne Quellkraft."

Vor allem scheint ihm die Lebendigkeit nötig
zu sein:

„Was nicht aus deinem Herzen stammt,
Das dringt auch nicht zum Herzen
Das Licht, das dir im Auge flammt,
Es leuchtet sehr und zündet mehr
Als hunderttausend Kerzen'"

Er warnt vor Verstandeskühle und fordert:

„Zum lebendigen Menschen, als Ganzes ge-

540



fasst, wird sich jede Reform des Lebens
zurückwenden müssen."

Nafürlichkeit heisst die andere Eigenschaft.

Wie wohl wird einem beim Lesen dieses

Abschniftes! Sonne, Erholung, Natürlichkeit in

Gesinnung, Denken und Sprechen sind ihm

Lebensluft. Die „ledernen" Menschen ohne Einfalt,

Schablone, Zopf, Altweibernaturen bilden
entsprechende Schatten in diesem Bilde.

In „Kind und Knabe" kann Langbehn
seine arglose, kindlich reine, bescheidene Seele

ausgiessen. Lieber Kindlichkeit und Knabenart

äussert er sich treffend: „Knabenart ist nicht

nass, noch dürr, noch schlaff, sie ist schlagend,
ist saftig, ist knapp. Frische, Fülie, Festigkeit,
Entfaltungsfähigkeif ist das eigentliche Wesen
des Kindes, des Knaben, jeder Knospe," Ferner:

„Mit diesem Knaben ist die reine, unberührte

Jungfrau verwandt, die beide, geborne Gegner
des Schmutzes, siegreich und lautlos ihren

Weg gehen."

Wie schätzt er die Einfalt, diese kühne

Aufrichtigkeit der Seele, sei sie eine naive
Anlage im Kinde oder der Ausfluss der höchsten

geistigen Erleuchtung und der tiefsten

Betrachtung! Er nennt sie auch das Aroma der
Persönlichkeit und weiss weiter darüber zu
schreiben: „Glaube, Floffnung und Liebe kann

man zusammenfassen in das Wort: Einfalt."

Wer Langbehns Leben in bezug auf Klarheit

studiert, wird sehen, wie ernst er diese

Forderung vorlebt, erfüllt. Klarheit nennt er das

oberste Gesetz in der Freundschaft. Wie
verstand er, Treue zu halten! Von Klarheit, Wahrheit

schreibt er in voller Ueberzeugung: „Wie
das Krumme oft giftig ist, so ist freilich das

Gerade — in seiner Betätigung — zuweilen grausam.

Wenn Gott und — fügen wir bei — der

aufrichtige Wahrheitssucher eine Kundgebung
von Wahrheit geben, so antwortet die Welt
darauf mit einem Auswurf von Wut."

Geistesgrösse weiss das Buch prachtig zu
schildern: „Genie ist Keim, Gefolgschaft ist

Wachstum." Und: „Ein Kopf, der auf dem

richtigen Mann sitzt und über dem richtigen Herzen,

kann dreissig Millionen anderer Köpfe
aufwiegen." Abschliessend muss Langbehn klagen:
„Der begeisternde Schwung, der von edlen und

grossen Persönlichkeiten ausgeht, die überall

gesehen werden, und das innige mystische Le¬

ben, wie es die verborgenen heiligen Herzen

erfüllt, die Gott ganz nahe stehen, beides fehlt
uns."

Ein Mensch, der die Reinheit über alles
schätzte und übte, konnte über Liebe, Lust,

Behagen, Frohsinn, Musik, Seele und Sittlichkeit
und über Adel der Gesinnung nur gross und
schön sich äussern. Hören wir nur zwei Stellen:

„Gerader Blick und leises Erröten — das ist die
Geburt der Liebe! Reiner Einklang der Herzen

— das ist Liebe. Ganz miteinander gehen im
Fühlen und im Leben — das ist Liebe. Auge in

Auge, Seele in Seele — das ist Liebe. Liebe ist

immer Ganzbeziehung des einen Menschen zum
andern. Die reine Liebe, das ist Beziehung der
Menschen zueinander — und der ganzen Welt
zueinander — im Geiste Gottes. Wahre Liebe

— das ist der Gruss des Himmels an die Erde.
Und Liebe als Einklang des Fühlens in den
höchsten Gegebenheiten der Welt deckt sich

mit Heiligkeit. Wie kann der freie und stolze
Gelehrte demütig und gehorsam sein!" „Adel,
wie ich ihn verstehe, ist Geist der Gefolgschaft.

Dieser heisst: Recht um Recht — Treue

um Treue — Liebe um Liebe!" Gefolgschaft, so

verstanden, führt zum Licht, zu Gott!

Der andere Teil des Buches: Vom Ganzen

aus, enthält wieder vier Abschnitte.
1. Richtigstellung des Blicks. 2. Bekenntnis des

Glaubens. 3. Vollreligion. 4. Der apostolische
Laie. Ich beschränke mich in diesem Teile auf
das Notwendigste.

Langbehn hat endlich, wie Christopherus, seinen

Herrn gefunden, dem er dienen kann —
Christus! Zu Christus möchte er stehen wie ein

Morgenwölkchen zur aufgehenden Sonne. In

„Richtigstellung des Blicks" hat er erkannt: „Der
heillose Zwiespalt der Moderne zwischen Glauben

und Leben muss der Einheit eines wahren
Glaubenslebens weichen."

Bekenntnis des Glaubens beginnt
mit der poetischen Widmung- Gott
getreu.
Wie schön hat Gott die Welt in graden Fernen,
In Kreisen, Wirbeln, Sphären autgebaut!
Wie hat er sie belebt mit Sonnen, Sternen
Und selbst des Herzens Schlag ihr anvertraut.

Er schuf das Menschenauge, dessen Leuchten
Die süsse Pracht des Himmels widerstrahlt,
Er gab die Perlen ihm, die schönen, feuchten,
In denen sich das Menschenschicksal malt.

541



Und was der Schopfer bildete so weise,
Das goss er alles in die Seele ein

Des Menschen, den er liebfe. Leise

Webt es dort fort und soll des Gottes sein

Wie schöpft Langbehn tief und belebt
mit seinem Herzblut, indem er über Christus,

über Christi Leiden, über Gottes

Wort nachdenkt! Er glaubt, dass ein
wirklich lesbares Neues Testament vor allem
furs Volk mehr wert ware, als viele Bande

Apologetik.
Um seine himmlische Mutter zu malen, wahli

er die schönsten, leuchtendsten Farben. Er

findet es als ganz selbstverständlich, dass er

vor seiner himmlischen Mutter kniet. Er ist

ja ein Kind, und zum Kinde gehört notwendig
eine Mutter. „Das ist so einfach, so
selbstverständlich. Warum das nicht verstehen, nicht
dulden, nicht gelten lassen?" Wie Tag und

Nacht verhalten sich die Ausfuhrungen über

Maria und das Reich des Satans.
Das Gebet nennt Langbehn die Achse der

Welt. Wie liebte er die kraftigen Gebete:
Vater Unser, Ave Maria, Rosenkranz,
Kreuzwegandacht! Den Rosenkranz nennt e>-

im Gegensatz zur Auffassung gewisser Katholiken

ein Gebet für volle Herzen.
Ordensgeist: Langbehn erklart, er

habe sich gegen seine Erwartung davon
überzeugt, dass die katholischen Orden die einzig
festen Inseln im ufer- und grundlosen Meer der

Gegenwart seien. Dort wohnen die heiligen
Sozialisten. Wer von seiner Konversion liest,
wird begreifen, dass er, der selber Terziar des

Ordens des hl. Dominikus war, sich sehr zum
Orden der Wahrheit hingezogen fühlte. Mängel

und Schaden sieht er klarer als andere,
nennt sie frei und rügt sie, wo er sie findet an
Kiosfer und Geistlichkeit.

Es tut einem wohl, vom edlen Konvertiten
auch über Reliquienverehrung und Wunder
reden zu hören. Welcher Glaube, welche Glut
der Liebe strahlen wider, wenn er sich über das

allerheiligste Altarssakrameni
äussert!

In ,,V o I I r e I i g i o n" erfahren wir, dass

Langbehn sich von seinen rassischen,
individualistischen Uebersteigerungen — auch In der
Verherrlichung der Antike — zum universal
katholischen Glauben durchgerungen hat; von

d'eser Kirche bringe ihn nichts mehr ab,

bezeugt er.

Der letzte Teil ist dem katholischen
Laien gewidmet. Dass Langbehn, der am

Feste der hl. Katharina von Siena im Jahre

1907 gestorben ist, also bevor der Hl. Vater
Pius XI. die Laien zur katholischen Aktion
aufforderte, schon ganz im Sinne und Geiste dieser

Aktion gelebt und gewirkt hat, macht das

Buch des grossen Führers noch wertvoller. Er,

der früher erklärt hatte, man müsse individuell
sein, erweitert sein Programm und verlangt,
man müsse katholisch sein, man müsse

Heiligkeit haben. „Der natürliche Mensch lebr

noch, der göttliche Mensch schon im Ganzen,
der „gebildete" Mensch inmitten, im Stückwerk.

In der Mitte liegt das Unheil."

Seine Laienarbeit umgrenzt Langbehn mit
folgenden Worten: „Das Evangelium selbst kann

ich nicht künden, noch bringen, ich möchte nur
die hl. Wege ebnen, ich bescheide mich. Jeder
kann und soll nur mit den Gaben arbeiten, die
ihm verliehen sind: meine sonderliche Gabe ist

die geistespolitische. Kann ich nebenbei auch

einmal seelsorglich nützen, so tue ich das gerne
Aber zu meinem Lebensberufe gehört es nicht.
Es fallt mir auch nicht ein, an der „Frau Kirche"
etwas andern zu wollen; ich will nur ihren Anzug

ein wenig in Ordnung bringen, und das

nur mif ihrer Zustimmung, dies ist selbstverständlich.

Als ich mich dem Religiösen
zuwandte, habe ich mich dem Künstlerischen
nicht abgewandt. Ich denke nun, meine
schauende und klärende Tätigkeit auf die
Lebens-, Glaubens- und Heilswahrheiten
anzuwenden. Ich möchte diese durchsichtiger,
einleuchtender machen, indem ich entscheidende

Tatsachen, Umsfande wie Unterschiede neu
beleuchte."

Zuerst betrachtet Lengbehn die Kirche
als Organismus. Er weist nach, dass die
katholische Kirche die gegliedertste, das heisst,

der organischste Organismus sei, den wir
überhaupt auf Erden haben. „Kirche und Papst
gehören so sehr zusammen und so notwendig
wie Zelle und Zellkern. Die Kirche ist aristokratisch

gegliedert; das aristokratische Prinzip der
Kirche schliesst jedoch das demokratische Prinzip

mit ein: Ein Hirt und eine Herde." — Glanzend

weist er das innere und äussere Wachs-

542



tum der Kirche nach gegenüber einer Weltauffassung,

die sfets von der Rückständigkeit des

Katholizismus zu berichten weiss.

Langbehn ist ganz folgerichtig in seinen

Anforderungen. So nennt er in den Ausführungen

über die katholische Persönlichkeit
die Heiligkeit als die höchste und wichtigste

Eigenschaft. Unter Heiligkeit versteht er
eine Persönlichkeit, durch und durch rein. Bevor

er in seiner eigenartigen, schönen und tiefen

Weise von den Heiligen spricht,
deutet er das Wort Christi: „Kommet her zu
mir aus aller Welt und lernet — von allen
Heiligen." Ein Hauptheilmittel sei es für unsere
Zeit: die Religion wieder viel mehr auf das

Seelenvoll-Sinnenfällige zu stellen.

Scharf trennf Langbehn in der Religion
Katholizismus vom Katholikentum,
das heisst Göttliches und Menschliches. Er ist

überzeugt, dass Gott die Kirche leite, sonst

hätten schlechte Menschen sie schon längst
ruiniert. Dann klagt er, alle Gegner der
Kirche leben davon, dass die
Katholiken ihre Sache so schlecht
vertreten. — Ungemein hoch denkt er

über Priester und Priestertum. Er geht immer
aufs Ganze; deshalb verlangt er auch, dass der
Laie, der in jedem Priester vorhanden sei, auch

entsprechend seiner überzeugenden Bedeutung

und Tätigkeit auch gehoben, veredelt
werde.

Es ist selbstverständlich, dass Langbehn als

Katholik den aszetischen Katholizismus kennt
und übt; aber er begnügt sich nicht damit, er
verlangt, dass der heutige Katholik auch einen

athletischen Katholizismus betätige.

Der Katholik muss Beschauung und
Tätigkeit üben, er muss in einer Person Mönch

und Ritter sein können. Langbehn versteht es

nicht und billigt es niemals, dass zwischen
politischen und religiösen Katholizismus ein

Trennungskeil getrieben wird. Er fordert beides —
mit unbedingter Bevorzugung des religiösen
Momentes — und in klar geschiedenen
Tätigkeitsbezirken.

Dann wird die katholische Bildung
besprochen unter den Gesichtspunkten: Katholische

Bildung, Licht vom Mittelalter,

Geist derScholastik, Sonne

der Mystik und Mathematisch-
Mystisches.

Die letzten Kapitel sind eine Aufforderung
an den katholischen Laien, das Geistesleben der
alten wie der neuen Heiden, der Abtrünnigen
wie der Abgetrennten in eine innige und

lebendige Wechselbeziehung zum Christentum,

zum Katholizismus zu setzen. Es handelt sich

nicht nur um eine Missionierung — das

allerdings auch und in erster Linie — sondern auch

um ein Auswählen, um ein Herausheben, ein

Umpflanzen des Bedeutenden und Ewigen aus

dem Geistesleben der Völker aller Zeiten auf

den Boden der Kirche. Langbehn weist hier
die gleichen Wege, die ein heiliger Albertus

Magnus, ein hl. Thomas gegangen sind. Hier

zeigt Langbehn so recht seine umfassende

Bildung, seine Grosszügigkeit, die wohl tut gegenüber

kleinlicher Einschachtelungssucht mancher

sonst braven Katholiken.

In grossen Zügen skizziert er dann die Pläne

zur Verwirklichung in: „A rm eund Sünder"
und „Das ozeanische Brachfeld".
Das Herz, die Veranlagung zieht ihn wieder unter

das Gefolge des deutschen Heliand, hin zum
Lande der Nordsachsen, der Friesen, der
niederdeutschen Stammesfamilie, hinauf bis Schweden,

Norwegen, hinüber nach Grossbritannien,

ja selbst nach Nordamerika. Von diesen Leuten

und Ländern weist er nach: „Die Seele der

Nordländer schreit nach Katholizismus, wenn

man Katholizismus recht versteht." Auch schätzt

er die transatlantische Tatkraft, der nur der
Katholizismus fehle; leider mangle dafür dem
Katholizismus oft die transatlantische Tatkraft.

Der Unverbrauchtheit, Natürlichkeit dieser
nördlichen Völker stellt Langbehn gegenüber die
südliche und südöstliche Verschwommenheit,

Verbildung, Uebertünchung, Aeusserlichkeit.
Lassen wir die geographischen Benennungen

weg, dann haben wir die zwei grossen Gruppen
von Menschen einander gegenübergestellt, von
denen die einen für Gott, das Ganze, und die
andern für Belial, für das Blend- und Stückwerk

zu haben sind.

Das Buch schliesst gross ab, wie es gross

begonnen, nämlich mit einem Aufruf zur Verständigung

an die Protestanten. Sein Wort: „Es ist

meine feste Ueberzeugung, meine tief gegrün-

543



dere Ansicht, dass neun Zehntel der Prote

stanten und Ungläubigen, die überhaupt etwas

wert sind, sofort katholisch wurden, wenn sie
das wahre Wesen des Katholizismus kannten,'

gibt uns zu denken Die Art, wie er diese
andern „bekämpfen" will, ist wohl die richtigste
und erfolgreichste, sie heisst „Lasset uns sehen,

wer von uns die grossere Liebe hat."
Meine Arbeit war ein Versuch, zu zeigen

wie Langbehn das Ringen um die Ganzheit auf-

gefasst hat Auch abschliessend mochte ich

nicht selber reden, sondern dem Freund Lang-
behns, Momme Nissen, das Wort lassen. Im

April 1934 erschien in der „Schonern
Zukunft" eine Artikelserie von ihm mit der
Aufschrift „Langbehn — als Mann und Anwalt des

Volkes " Mir scheint, diese Auffassung sei die

richtigste und auch die ehrenvollste fur den

grossen Kampfer und Geistesmann. Und mich

dunkt, auch uns Lehrern und Erziehern unseres

lieben Volkes könne sie am meisten sagen.
Langbehn, der grosse Rufer in der Wüste, ist

durch und durch Volksmann. Momme Nissen

zieht eine Parallele zwischen ihm und einem
andern Volkshelfer Dr. Karl Sonnenschein

Beide haben nach ihrer Art — im Banne eines
heroischen Impulses stehend — dem Volke
geholfen, freilich ganz nach ihrer Eigenart, ihrer
Mission. Der erwähnte Artikel Momme Nissens

sagt Er hat die Not des Volkes auf
seine Seele genommen, und mit
seinen selten grossen Fähigkeiten, seinem Seherblick

machte er aus seinem Leben einen heroischen

Versuch, dem Volke zu neuer Lebenslust,

zum Lebensglucke zu verhelfen Was seinen
Bestrebungen vor jenen anderer Volksbeglucker
nachhaltenden Wert verleiht, ist die Tatsache

Wahre Reform kann nur geschehen auf gutem,
festem, christlichem Fundamente

Malfers Rosa Näf.

Hysterie und kein Ende — I

Jeden interessieren die Erscheinungsformen

und Lehrmeinungen von Hysterie, sie
ist zu einem Schlagwort auch in der Wissenschaft

geworden Was soll sich nun der Laie

denken, wenn ein so angesehener Psychiater

wie B u m k e in München schreibt' „Von der
Mehrzahl der Fachmanner wird eine Krankheit

Hysterie nicht mehr anerkannt?" — Ein

praktischer Arzt, Dr Arnim Steyerthal,
schrieb bereits vor Jahren „Es gibt hysterische

Symptome genug, aber keine Krankheit

Hysterie im wissenschaftlichen Sinne

Jene Zeichen finden sich bei verschiedenen
Uebeln und deuten immer auf ein bestimmtes

Grundleiden " Das scheint die Meinung der
Wissenschaft von heute zu sein Einig auf
dem noch so schwankenden Gebiete der
Psychiatrie sind sich ja die Manner der
Wissenschaft selten Dr H o c h e erklarte bereits

vor Jahren „Wer die These aufstellen wurde,
dass es überhaupt kein Krankheitsbild Hysterie

gibt, sondern nur eine besondere Form

psychischer Disposition, seelischerBe-
r e i t s c h a f t, die man als hysterisch
bezeichnet, ware gar nicht zu widerlegen " In

ysterie und ihr Ende
dem Sinne ist jeder Mensch, namentlich
der jugendliche zur Zeit der normalen Anor-
malie — der Reifezeit — irgendwie hysterie-
fahig, namentlich bei entsprechender seelischer

Belastung, vermeintlicher oder
wirklicher Unglucksbedrohung; d. h jedermann

tragt in sich die buntesten Möglichkeiten,
allenfalls abnorm, mehr gefuhlsmassig, nach

dem Instinkt anstatt vernunftsmassig zu

reagieren Bei jedem Menschen wohnen
gescheit und dumm, gut und bose, gesund und

krank ganz nahe beisammen Die
Gegensatzpsychologie zeigt sich uberall „Wir leben

standig auf Vulkanen, wir selbst sind unsere

eigenen Teufel und vertreiben uns aus dem
Paradiese " (Goethe)

Die buntesten Möglichkeiten, ohne
entsprechende Fuhrung der Vernunft in
wirklichen und vermeintlichen Notlagen — mit
körperlicher Verkleidung — seelisch sich zu
geben, bewegen sich zwischen den beiden
Polen: Totstellreflex — nach Käferoder

Spinnenart — und Bewegungssturm
wie bei einem Vogel, der unversehens

in ein Zimmer geflogen ist und dann

544


	Das Ringen um die Ganzheit : Vortrag

