
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 21 (1935)

Heft: 8

Artikel: Prinzipielle und praktische Psychologie

Autor: Seitz, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Und wie liebte Er die Sunder!
Hat tür sie sein eigen Leben,
als der Sünde bittres Opfer
Seinem Vater hingegeben.
Priester du im Herrn,
hab' wie Er die Sünder gern!

Wenn dann nach des Lebens Reise

stösst dein Schifflein ans Gestade,
tritt der Heiland dir entgegen
„Komm, du gingst des Himmels Pfade1

Treuer Knecht des Herrn,
komm zu mir, ich hab' dich gern1"

Oberwil-Aargau. Emma Manz.

Prinzipielle und praktische Psychologie
In verschiedenen katholischen

Erziehervereinigungen ist in letzter Zeit auf die
Bedeutung des philosophischen Studiums für
den Lehrer aufmerksam gemacht worden, wobei

auch auf die Gefahren desselben

hingewiesen wurde. Vorliegende Arbeit möchte
dazu einige Abklärungen bieten durch
Behandlung des Problems des Psychologiestudiums.

Die prinzipielle Psychologie befasst sich

mit dem Wesen der Seele, die praktische
mit den Anwendungsgebieten.

Dr. Otto Willmann hat in den beiden
Schriften „Aus der Werkstatt der Philosophie
perennis" und „Aus Hörsaal und Schulstube"
Stellung genommen zu verschiedenen
Problemen der praktischen Psychologie in ihrer

Anwendung auf Individual- und Sozialpädagogik,

auf die Heilpädagogik, auf den

Sprachunterricht und die Didaktik als

Lehrkunst. In „Geschichte des Idealismus" setzt

er sich mit wichtigen Fragen über das Wesen
der Seele, wie sie im Laufe der Jahrhunderte

aufgerollt worden sind, auseinander. In

„Philosophische Propädeutik" stellt er die katholische

Auffassung darüber ins Licht.

Diskussionen über solche Gegenstände
sind nicht selten. Meistens endet der Disput
fruchtlos, weil es an genauen Unterscheidungen

fehlte, wie denn viele Streigkeiten des

Lebens bei scharfer logischer Auseinanderhaltung

sich leicht beheben Hessen, wozu
aber philosophische Klarheit Vorbedingung
ist. —

Willimann ist Meister in der Kunst des
Unterscheidens. Bei seiner umfassenden
philosophischen Bildung beherrscht er die einzel¬

nen Theorien sachlich und kann darum Wahres

und Falsches scharf trennen. Dazu ist

vornehmlich seine grundsätzliche
Stellungnahme fruchtbar, der katholische Uni-
versalismus, der auch hier das Wissen so

wenig schmäht als den Glauben. Folge dieser
Arbeitsweise ist dann seine noble Art, sich

mit den Gegnern auseinanderzusetzen, sachlich,

bestimmt, grundsätzlich, nie in niedere
Polemik verfallend.

I. Ueber prinzipielle Psychologie.

Die Geschichte der Philosophie berichtet

von Epochen, da psychologische Fragen im

Mittelpunkt des Interesses standen. In einer
solchen stehen wir auch heute. Sehen wir dabei

vorerst ab von den modernen Missbrauchen,

die mit der Popularisierung dieser
Wissenschaft um sich greifen und von Pfuschern

bis zum bewussten Betrug ausgebeutet werden

(Psychanalyse, Suggestion). Dies wäre

ein Kapitel für sich.

Den ernsten Wissenschaftern, die sich um
die Lösung von Fragen dieser Art bemühen,
gebührt Achtung. Es begegnen uns da
Philosophen vom Fach, Naturforscher, Mediziner,
Juristen, Pädagogen.

Der gewaltige Fragenkomplex lässt sich
nach vier Gesichtspunkten ordnen.

Die biologische Richtung (Biologie
Lehre von den Lebewesen) behandelt die

Seele vornehmlich vom naturwissenschaftlichen

Standpunkt aus. Weber und Fechner
reden von Psychophysik, Wundt von
physiologischer Psychologie. In den letzten Jahren

gab die experimentelle Psychologie Anlass

zu vielen Streitigkeiten; in neuester Zeit ist

351



viel die Rede von Psychotechnik (Berufsberatungswesen

und Taylorsystem). Daruber wird
noch zu sprechen sein.

Seit Locke und Kant sind

erkenntnistheoretische Probleme zum
Hauptgegenstand der Psychologie geworden, d. h

die Fragen, ob die menschliche Erkenntnis

befähigt sei, die Dinge in ihrem Wesen zu
erkennen, ob die Aussenwelt objektiv erfasst
werden könne oder ob unsere Erkenntnis

lediglich subjektive Meinung oder gar
trügerischer Schein sei.

Die Seelenprobleme haben aber auch

grosse ethische Bedeutung, denn je
nach ihrer Beantwortung erfolgt auch die
Einstellung zum Uebernatürlichen und zum
Sittengesetz.

Bei den Pythagoreern, Plato (427—347 v.
Chr.) und ihren Nachfolgern kommt darum
noch ein vierter Gesichtspunkt dazu: der

religiose. Die wahrheiterkennende, zu
sittlicher Vervollkommnung bestimmte Seele
hat mehr als ein endliches Leben; als der
Gottheit entstammend, ist sie wie diese
unsterblich.

Alle vier Gesichtspunkte tauchen schon im
Altertum auf. Aristoteles (384—322 v. Chr.)
ubeiprufte sie und fasste seine wohl
durchdachten Erkenntnisse in der ersten eigentlichen,

systematischen Seelenlehre
zusammen. Das religiose Moment trat bei ihm

zurück, er kennt nur ein Schauen der

religiösen Wahrheit, als die den Menschen gott-
ahnlich machende Beglückung.

Auf Plato und Aristoteles bauten die christlichen

Lehrer auf, als deren markanteste
Vertreter Augustinus, Albertus Magnus und Thomas

von Aquin genannt seien. So entstand
die aristotelisch - scholastische Seelenlehre,
auf deren Boden Willmann steht. Auch hier

zeigt sich die gewaltige Grösse des
katholischen Universalismus in der harmonischen

Verbindung des biologischen, des erkennt-
nis-theoretischen, des ethischen und des

religiösen Gesichtspunktes.
Dieser Zusammenschluss ist nun nicht ein

willkürlicher, sondern ein durch die menschliche

Natur verlangter und darum logisch
scharf durchgeführter. Er ist freilich nur möglich

bei Anerkennung einer Metaphysik, d. h.

der Lehre von einer übersinnlichen Erkenntnis,

so dass Wissen und Glauben in Einklang
kommen.

Die Grundanschauungen der Vertreter der
modernen Psychologie gehen nach allen

Richtungen der Windrose auseinander. Sie

verwerfen vornehmlich den religiösen
Gesichtspunkt, sie bestreiten übersinnliche

Prinzipien; dafür werden die zahllosen
psychologischen „Privatsysteme" aufgestellt, bis

hinab zu krassem Materialismus (Hackel) oder
zur Verherrlichung des Trieblebens
(Psychoanalyse).

Willmann sagt mit Recht, dass der
Entwicklungsgang der modernen Psychologie in die
Breite gehe, aber des Tiefganges entbehre.

„Unter der Oberflache ihrer kecklich als

Erfahrungen auftretenden Aufstellungen liegen
weitgehende Dissense (Uneinigkeiten), unfertige

Begriffe, ja zum Teil Paradoxien und
selbst Absurditäten."

Der Ausgangspunkt dieser unerfreulichen
Erscheinung ist besonders die Aufklarung.
Schon die Reformation legte aber in

die aristotelisch-scholastische Auffassung die
erste Bresche; sowohl Luther und Melanch-
thon, also auch Zwingli und Calvin sahen aber
rasch ein, dass ohne feststehende Prinzipien
nicht auszukommen sei. Zum Schutze des

religiösen Momentes wurden die sog. Formula

consensus aufgestellt, d. h. dogmatische
Verzeichnisse; die Formula consensus Helvetica
(Glaubensbekenntnis der reformiert-schwei-
zerischen Kantone) mussten von allen
Kirchen- und Schullehrern jener Kantone als

eidlich verbindliche Lehre unterschrieben

werden; denn die Streitpunkte über
Erbsunde, Gnade, Erlösung greifen vom
theologischen stark ins psychologisch-pädagogische

Gebiet hinüber Die Aufklarung
räumte damit auf. So war der Lehrinhalt
gefallen und damit der Zentralpunkt der „gei-

352



stigen Guterbewegung", wahrend das

aristotelisch-scholastische Lehrverfahren (Methode)
äusserlich noch beibehalten wurde, so beim

Zeitphilosophen Chr. Wolff (1697—1754),
auf dem Pestalozzi fusst. (Siehe unten.) Die

Aufklärungszeit zeigte lebhaftes psychologisches

Interesse, das seine Auswirkung fand

in den „Bekenntnissen" Rousseaus und
Pestalozzis, in den „Souvenirs" P. Girards, in
Fenelons „Maximes des Saints", in den
damaligen Modeschriften über die „Schone
Seele", in den „Bekehrungen" durch Sekten

etc. Das Pestalozzi-Studium zeigt darüber
hochinteressante Zeitbilder. Schon damals

rächte sich der Mangel an feststehenden

Prinzipien und führte zu krankhaften Zustanden

namentlich für die höheren
Gesellschaftsklassen.

Heute wiederholt sich die Geschichte, mit
dem Unterschied, dass durch die

Popularisierung der psychologischen Wissenschaft

selbst Wege des Betruges und des

Verbrechens geöffnet worden sind. Der Raum

erlaubt nicht das bunte Mosaikbild der
heutigen psychologischen „Privatsysteme" zu
zeichnen.

Wie soll sich nun der praktische Lehrer
dazu einstellen? Das Studium solcher Fragen
ist interessant, aber auch gefahrlich, weil es

sich um Grenzgebiete handelt. Der katholische

Lehrer tut gut, positiv vorzugehen, d. h.

eine korrekte katholische Darstellung zu
studieren, wie sie z. B. Willmann in „Philosophische

Pädagogik" oder Habrich in

„Pädagogische Psychologie" geboten haben; diese

Werke genügen auch fur die Fortbildung des

Lehrers vollauf. Seine Aufgabe besteht ja

weniger darin, Psycho löge als Psycha-

g o g e, d. h. Seelenfuhrer zu sein; er kennt
mehr als mechanische Seelen I e 11 u n g, er
steht im Dienste der Seel sorge. Willmann

sagt: „Der pflichtbewusste Lehrer und Erzieher

halt die für die Psychologie massgebenden

Punkte, auch wenn er sich nicht Rechenschaft

davon gibt (d. h. sie nicht wissenschaftlich

verarbeitet d. V.), fester zusammen, als

es die moderne Psychologie tut; er lasst das

religiose Moment nicht ausfallen, er weiss,
dass es sich bei seinem Wirken um Werte
handelt, die das sittliche Bewusstsein frei
und selbsttätig, nicht vermöge des

psychischen Mechanismus zu erfassen hat."

Nun gibt es aber Gebiete, die auch vom
Lehrer apologetisch bewertet werden mu-
sen, d. h. wo er Glaubenswahrheiten zu
erkennen und zu verteidigen hat. (Erbsunde,
Verhältnis von Leib und Seele, Willensfreiheit

u. a.) Er kann in Situationen kommen,

wo es gilt, in Diskussionen einzugreifen.
Willmann zeigt den Weg: „Es heisst die Quellen
der Missgriffe und Irrtümer aufdecken, dann
die Gesichtspunkte der Berichtigung
darlegen und Proben solcher Berichtigungen
geben." Dass dazu eine tüchtige Schulung
gehört, ist ersichtlich; sonst verdirbt man
mehr, als man nützt. Es ist auch nicht notig,
mit jedem Gegner „anzubinden"; seine
Qualifikation muss sehr berücksichtigt werden.

Einige Beispiele!

Hochtonend wird verkündet: Anima sana

in corpore sano (Eine gesunde Seele in einem
gesunden Korper). Das ist eines der Schlagworte,

dessen „Urtext" verstummelt wurde.
Dieser heisst: ut sit mens sana in corpore
sano (Auf dass im gesunden Körper eine
gesunde Seele wohne). Der Autor wollte lediglich

ein Bildungsideal, ein erstrebenswertes
Ziel aufstellen, das so durchaus katholisch ist

und nach dem thomistischen Anima forma

corporis (die Seele formt den Leib) einen viel
edlern Sinn hat, als das moderne „Sport als

Religion", wie die neuzeitlichen Uebertrei-
bungen der Körperkultur genannt worden
sind. In der thomistischen Auffassung kommen

Leib und Seele zu ihrem Recht

Ein anderes arg missbrauchtes psychologisches

Prinzip heisst: „Nichts ist im Geiste,

was vorher nicht in den Sinnen war." Auch

hier steht Richtiges und Falsches hart beieinander.

Soll es heissen: Es gibt keine
ubersinnlichen Prinzipien, oder sie sind nicht

erkennbar, so ist der Satz direkt akatholisch.

353



Führt er zum modernen didaktischen
Sensualismus, d. h. zur einseitigen Pflege der
Sinne unter Vernachlässigung der Bildung
der höhern Denkvermögen, so ist er
unpädagogisch. Wird er aber ausgelegt mit Aristoteles,

Thomas von Aquin, Pestalozzi, Girard
etc.: ,,Die Erkenntnis hebe von den Sinnen

an und schreite zu den Erfahrungen

fort" (d. h. zum Erfassen des innern Wesens
der Dinge), so ist er richtig Arbeitsschule —
Denkschule.

In diesen beiden Fällen handelt es sich um

,.weitgehende Dissense" (Uneinigkeit der

Meinungen, Auslegungen). Es Hessen sich

auch zahlreiche Beispiele bieten von
„unfertigen Begriffen" (Anschauung!), von Para-

doxien, (seltsame Meinungen, kühne Behauptungen)

— z. B.: Ich sehe die Seele nicht,
also existiert sie nicht, oder: Die seelischen
Funktionen sind mit den leiblichen identisch

—, von Absurditäten (Das Gehirn sondert
Gedanken aus, wie die Nieren den Urin!).

Es ist ein weites Streitgebiet, das die
moderne Psychologie umfasst. „Der Kampf um
die Seele" von Gutberiet gibt darüber Auf-
schluss.

II. Ueber praktische Psychologie.

Es sind hauptsächlich drei Gebiete, auf

denen psychologische Kenntnisse unerlässlich

sind: Medizin, Jurisprudenz und Erziehung

(Pädagogik und Seelsorge).
„Die Psychiatrie untersucht die

Seelenkrankheiten oder dann die Krankheiten
nach ihrer seelischen Seite, um die daher
stammenden Leiden zu beheben oder
einzuschränken."

„Die Kriminalistik hat vorzugsweise

die Zurechnung im Auge, weiterhin
die humanitäre Aufgabe, die Quellen des

Verbrechens abzudämmen" (Willmann).
Die Pädagogik befasst sich mit den

seelischen Anlagen der zu Erziehenden und
bietet in der Didaktik neben den physischen
und logischen auch psychologische Wegweisungen.

Sowohl die Psychiatrie als die Kriminalistik
sind hochinteressante Gebiete, aber auch
Fahrstrassen mit vielen Klippen. Die
Ausfallserscheinungen im Seelenleben bieten viel
Rätselhaftes, das die Neugierde lockt, aber
auch viel Problematisches und Strittiges, das

zur Vorsicht mahnt. Auch hier treibt die
Popularisierung ihre Sumpfblüten, teils als

Verwirrung über die obersten Prinzipien, teils

sogar als betrügerische und verbrecherische

Ausbeutung. Auf wissenschaftlichen Erkenntnissen

dieser Art werden Seelenbehandlung
und gerichtliche Urteile aufgebaut, wobei
die Tatsachen des Lebens und die
Weltanschauungsfragen oft genug in Konflikt geraten.

Wer auf diese Gebiete sein Studium
ausdehnen will, der frage sich ehrlich, welche
Interessen ihn dazu bewegen: höhere Bedürfnisse

oder blosse Neugierde. Die Bedeutung
der Psychiatrie und Kriminalistik im heutigen
Kulturleben erheischt darum neben beruflicher

vor allem auch eine prinzipiensichere
weltanschauliche Bildung von Geistlichen,
Aerzten, Richtern. Das Buch von Dr. Klug

„Die Tiefen der Seele" ist ein gutes Beispiel
einer gediegenen, philosophisch klaren

Abhandlung, die aber als G a n z e s erfasst sein

will. —
Für den Lehrer kommen speziell

pädagogische Fragen in Betracht. Den Leitern

von Normalklassen genügen zur richtigen
Arbeitsweise die Kenntnisse der gesunden,
normalen Seelentätigkeit. Grösser sind die
Anforderungen an die Personen, die auf die
Gebiete der Abnormalenerziehung tätig sind.
Die Abnormitäten sind entweder rein körperlicher

Natur, oder dann psychischer, häufig
auch ethischer Art, in den weitaus meisten
Fällen gemischt. Ein einwandfreies, den

ganzen Fragenkomplex behandelndes
Lehrbuch kenne ich nicht.

Aus der Normalpädagogik berühre ich

nur einige aktuelle Fragen,

Die ältere Pädagogik verband im Unterricht

biologische, erkenntnistheoretische,
ethische und religiöse Rücksichten. Sie hatte

354



noch volles Verständnis für die Bedeutung
des Bildungsstoffes und für den

sittlichen Gehalt der Erziehungsmittel.
Sie liess sich vornehmlich leiten

von der Logik und Ethik, wahrend die
psychologischen Momente zurücktraten und

mehr als Erfahrungsweisheit, als sog. Regeln
geboten wurden. Z. B.: Vom Leichten zum
Schweren, vom Nahen zum Fernen, Nulla dies
sine linea (Kein Tag ohne Uebung) etc.

In neuerer Zeit, namentlich seit der
Aufklärung, sind bedeutsame Aenderungen
eingetreten. Das Sehnen eines Rattich, Basedow,
Pestalozzi ging nach einer Universalmethode,

nach einem mechanischen

Lehrverfahren, das oft genug marktschreierisch

verkündet wurde. Pestalozzis Streben

war die psychologisch-mechanische Ordnung
des Lehrbetriebes. Ganz im Geiste seiner

modeartig psychologisierenden Zeit fand er
das Heilmittel fur die Schulschäden in der

Psychologie und trat damit in grellen Gegensatz

zu frühern Perioden, die die seelische

Entwicklung der Kinder und die Gesetze des

Gedankenablaufes oft zu wenig in Betracht

zogen. Er hat die „Analyse der schonen

Seele" seiner Zeit auf die Volkschule
übertragen als „Analyse der lernenden Seele".

So verdienstvoll dieses Bestreben war, so

führte seine Uebertreibung zu bedenklichen

Einseitigkeiten. Die Aufklärung war schon

stark sensualistisch durch Locke beeinflusst

und vernachlässigte die Pflege der hohem

Geisteskräfte, trieb einen eigentlichen
„Anschauungskult". Pestalozzi als Schüler Wolffs,
der auf aristotelischem Boden stand, wollte
noch den „Gang von verworrenen Anschauungen

zu deutlichen Begriffen und klaren

Definitionen" suchen; das logische Element

spielte also noch eine starke Rolle; erst seine

Epigonen haben ihn zum „Vater des

Anschauungsunterrichtes" gemacht. Aber im

Geiste der Aufklärung war Pestalozzi Gegner

des Ueberkommenen, des Historischen;
darum gerieten bei ihm die Prinzipien des

Lehrgutes ins Wanken; die Stoffauswahl nach

ethischen und religiösen Gesichtspunkten
blieb ihm Problem, das er nie zu lösen
vermochte.

Hier setzte nun Herbart ein, der „psycho-
logisierende Philosoph" par excellence; sein

„Privatsystem" bot wertvolle Gesichtspunkte
sowohl für die psychologische als logische
Verarbeitung des Lehrstoffes, auch für die
Stoffauswahl (erziehender Unterricht).

Auf ihm baute Willmann weiter; vorerst in

vollständiger Anlehnung an Herbart, ging
ihm durch das Studium der Universalismus
der katholischen Pädagogik auf; er überwand
Pestalozzi, Herbart, die Aufklarung in der
radikalen Form von Dittes durch die aristote-
lisch-thomistische Philosophie und verband
weiter biologische, logische, ethisch-ästhetische

und religiose Rücksichten im Lehrverfahren,

das er damit erst voll psychologisch
ausbaute.

Das typische Beispiel fur diese Wandlungen

ist der Sprachunterricht. Bald

erfolgt die Stoffauswahl lediglich nach

psychologischen Rücksichten (Spracherlebnis,
Sprachentwicklung) oder nach ästhetischen

(Schönheit, Freude, Gemüt), wahrend die

Sprache als Denkschule und als Trägerin der

religiös-sittlichen Guterbewegung arg
vernachlässigt wird. Katholischerseits musste

prinzipiell dieser Mangel gerügt werden

Der Freiburger Pater Girard hat darum

gleichsam als Gegenaktion zu Ifferten in
seinem Sprachlehrgang die psychologischen,
logischen, ethischen und religiösen Gesichtspunkte

verbunden. (Eine Arbeit darüber ist

in Vorbereitung.) Die katholische Auffassung
kennt eben im Sinne der geistigen
Guterbewegung nicht bloss historisch und psychologisch

gewordene Wahrheiten,
sondern auch ewige, dauernde, gottgesetzte,
geoffenbarte, und ohne irgend den
konfessionellen Frieden stören zu wollen, muss sie

daran festhalten. Willmanns Mahnwort ist

darum bedeutungsvoll: „Hüte dich vor dem

Psychologisieren durch Erhaltung des Ver-

355



kehrs mit der Denk- und Sitten-
I e h r e."

Ein weiteres wichtiges Gebiet der
praktischen Psychologie ist die Pädagogik der
Abnormalen, die Heilpädagogik.
Die Abnormitäten können mehr physisch
(körperlich-gesundheitlich) sein; diese

beschäftigen uns hier nicht. Oder sie greifen
vornehmlich ins Psychische über: Schwächen

der Sinnesorgane, Störungen der Gedankenfolgen

leichterer Art (Debile) oder schwererer

Art (Imbecille) und eigentliche Idioten

(Bildungsunfähige); oder die Schwächungen
greifen ins ethisch-religiöse Gebiet hinüber

(pathologische Lügner, moral insanity etc.).

Dieses Studium ist gewiss sehr interessant,
aber auch ausserordentlich gefährlich. Dabei
denke ich nicht so sehr an die, welche aus

„Neugier" dieses Gebiet betreten; gefährlicher

ist das lascive Interesse (lasciv geil),
und am gefährlichsten sind die Subjekte, die
hier auf Popularisierung gewisser Ideen, die
mit der christlichen Moral absolut unvereinbar

sind, ausgehen und sich eine recht

fragwürdige Geldquelle schaffen. Ueber diese

wichtigen Fragen besitzen wir eine ganze
Fülle hochwertiger katholischer Literatur, so

von P. Bessmer, Bergmann, Dr. J. Klug, Dr.

Liertz. Nochmals: Es ist gefährlich, dieses

Gebiet zu betreten! Wer es wagt, sehe sich

wohl vor, ob er über genügend feste Prinzipien

verfügt. Mit Dr. Klug sei ihm namentlich

gesagt: „Es gibt ohne Frage eine absolute

Moral, und diese fordert Erfüllung von allen
und von jedem. Es gibt keine relative Moral.
Dem Genie und dem Kranken treten die

kategorischen Imperative mit der gleichen
Absolutheit ihrer Forderungen entgegen wie
dem Durchschnittsmenschen." Es gibt zwar
eine konkrete Moral, d. h. mildernde
Umstände; aber die Abgrenzung zwischen absoluten

Prinzipien, blosser Unordnung und
Krankheit ist schwer (Richter und Seelsorger).

Auch auf dem Gebiete des Schwachsinnige

n^u n t e r r i c h t s war man lange
der Meinung: möglichst viele Abnormitäts¬

erscheinungen zu studieren, führe am besten

in die Praxis ein. Ich bin überaus vorsichtig
geworden und huldige heute dem Grundsatze:

Die Störungen des leichtern und

schwerern Schwachsinns sind sehr

weitgehend lediglich Verlangsamungen
des normalen Denkablaufes. Es

müssen also auch in dieser Schule die
Grundsätze der Normaldidaktik angewendet
werden, aber in schärferer Ausprägung z. B.

der Elementarisation und Artikulation. Auch
hier müssen Psychologie, Logik und Ethik

immer Hand in Hand gehen; die Logik spielt
hier eine oft vernachlässigte Rolle, indem

körperliche und sensuelle Ausbildung zu

einseitig gepflegt werden. Aus Erfahrung
möchte ich mit Aristoteles sagen: Flöten spielen

lernt man beim Flötenspiel und denken
bei systematischer Denkarbeit. Wie es für die

Normalpädagogik keine allgemeingültige
Methode gibt, so noch viel weniger für die

Heilpädagogik. Es gibt gewisse Prinzipien,
dann aber Massnahmen der Routine in gutem
Sinn, Einzelerfahrungen, die sich nicht „lehren"

lassen; vornehmlich heisst es „abwarten",

dafür üben, nicht sieben-, sondern siebzig

mal siebenmal. Die wertvollsten Winke
verdanke ich der Psychologie des Aristoteles

und Thomas von Aquin mit der Lehre von
den Potenzen, das heisst den in jedem
Menschen schlummernden Anlagen, die oft

genug zu fehlen scheinen, aber doch in

wunderbarer Weise zu erwecken sind, wie
die Beispiele des Unterrichtserfolges an

Taubstummen - Blinden zeigen. Wertvoll ist

auch ihre Lehre, dass diese Anlagen auch

bei diesen Schwachen nach Betätigung
drängen und durch Betätigung wachsen

und sich entfalten (Arbeitsprinzip im

richtigen Sinne).

Damit komme ich zu einem weitern aktuellen

Anwendungsgebiet der Psychologie: den

Individualbogen. Die abnormalen
Kinder müssen nach ihren physischen,
psychischen und voluntaristischen Schwächen

untersucht werden. Dazu sind sog. Indivi-

356



dualbogen erstellt worden, Fragebogen über
die gesamte Konstitution, über die Ursachen
etc. Diese Konstatierung des Tatbestandes,
der Individuallage, bestimmt
weitgehend die Behandlung. Es wäre sehr zu
wünschen, wenn auch für die Normalen
solche Bogen geführt würden. Es ist bezeichnend,

dass viele grosse Pädagogen wie La

Salle, Pestalozzi, die Notwendigkeit erkannten,

über die Anlagen ihrer Zöglinge Notizen
zu machen. Wir besitzen in Dr. Villigers
Formular für Schweiz. Spezialklassen und im
Formular des Vereins für christl.
Erziehungswissenschaft zweckdienliche Anleitungen.
Leider sind die meisten Formulare überladen,
und es gilt auch hier: Weniger wäre mehr!
Solche Bogen, als interne und diskrete
Sache des Lehrers (sehr zu beachten!), würden

die kalte Notengebung beleben und
könnten für die Berufsberatung wertvolle
Dienste leisten, wie dies H. H. Prälat Mess-

mer an einer Tagung ganz richtig betonte.

Damit leite ich über zu einem weitern
Anwendungsgebiet der praktischen Psychologie:

Das psychotechnische
Institut. Ein solches ist letzthin auch in

St. Gallen in Verbindung mit der Berufsberatungsstelle

vorerst privat eröffnet worden.
Verschiedene eingegangene Anfragen
kritischen Charakters über die Neuerung mögen
hier beantwortet werden.

Die Aufgabe de psycho-technischen
Institutes in St. Gallen ist gegeben durch den
Anschluss an die Berufsberatungsstelle. Es

will beraten. Worüber? Ueber die Berufseignung

Jugendlicher. Der Rat kann in gar vielen
Fällen erwünscht sein, sei es als direkte
Eignungsprüfung, sei es als Bestätigung
ärztlicher, pädagogischer und seelsorgerischer
Ansichten, sei es als „autoritative" Stelle für

Eltern, die dem Erzieher nicht glauben, aber
dem Dr. phil. Herausgewachsen sind diese

Institute aus der experimentellen Psychologie,
wie sie nun auch vom katholischen Standpunkt

sehr weitherzig von P. Lindworsky
S. J. dargestellt ist. Die experimentelle Psy¬

chologie darf lediglich K o n s I a t i e -

rungswissenschaft sein. Sie kann

gewisse, bei weitem nicht alle seelischen

Aeusserungen konstatieren nach
Entstehungsbedingungen, Verlauf etc. Sofern sie in diesem

Arbeitsrayon bleibt und sich nicht ins

Gebiet der prinzipiellen Seelenlehre verirrt,
wie es in der ersten Ueberschätzung geschah,
kann sie wie die sog. Anschauungs- und

Beobachtungspsychologie sehr gute Dienste
tun. Sofern sie weiter nur beratend
arbeiten will, also nicht absolut sichere

Wegleitungen verspricht, gibt sie zu keinen
Bedenken Anlass. (Die spätere Entwicklung
wirft ihre Kombinationen nicht selten um.)
Auch hier gilt, wie z. Z. bei der experimentellen

Psychologie: Nicht zuviel versprechen,
aber auch nicht blindlings vertrauen! Dann
werden pädagogische Werte zu erreichen
sein.

Auf die Methoden der Prüfung (sie
erstreckt sich auf die Sinne, die Wahrnehmung,
die Aufmerksamkeit, Kombination, Raschheit

der Gedankenfolgen etc.) kann hier nicht

eingegangen werden. (Siehe: Dr. Helfenberger:
Was bietet das psychotechnische Institut.
,,St. gallisches amtl. Schulblatt" Nr. 12, 1926.)

Die Psychotechnik findet in der modernen
Industrie häufige Verwendung. Amerikanische

Methoden (Münsterberg, Tailor, Ford)

greifen auch zu uns herüber. Hier liegen nun

grosse Gefahren, die zu überprüfen und zu
überwinden Sache der Sozialpädagogik und

Sozialpolitik ist.

Diese gedrängte Darstellung der
prinzipiellen und praktischen Psychologie zeigt
wohl die Reichhaltigkeit, aber auch die
Gefahrenstellen des psychologischen Studiums.
Man gestatte mir zum Schluss eine Reminiszenz

aus Wiilmanns Leben. Er ging aus der
Herbart'schen Schule hervor und huldigte
vorerst der Herbart'schen Seelenlehre. Sein

Lehrer, Wilhelm Volkmann, kannte die
aristotelische und thomistische Psychologie (in be-

zug auf letztern Punkt tatsächlich ein „weisser

357



Rabe"). 1876 gab Volkmann ein Lehrbuch
heraus, und sein Schüler Willmann
beglückwünschte ihn dazu. Volkmann sprach von
einem Schlußstein der Herbart'schen
Psychologie. „Meine erstaunte Frage, ob
er denn nicht dieser eine weitere Entwicklung

zutraue, verneinte er und beantwortete
die andere, welche Theorie denn an die
Stelle jener treten werde, mit dem kurzen

Bescheid: ,Die thomistische!', was mir um so
mehr Eindruck machte, als ich damals diese
Ansicht durchaus nicht teilte."

Das darf uns ein Fingerzeig sein, dass die
katholische Seelenlehre in ihren Prinzipien
richtig ist und dass damit für die praktische
Anwendung vertrauenswürdige Leitlinien
gegeben sind.

St. Gallen. Johann Seitz.

Der Protestantismus,
sein Lehrsystem und seine Lehrunterschiede

zur katholischen Kirche *

Vorbemerkung. Ein einheitliches
Lehrgebäude des Protestantismus gibt es nicht, da

die zahlreichen Gruppen, besonders der
Freikirchen und Sekten, in wesentlichen Punkten
voneinander abweichen. Weil die anglikanische
Kirche einen gemässigt reformierten Lehrinhalt
hat, sollen hier die zwei Hauptrichtungen, der
lutherische und der reformierte Protestantismus,
und diese nur in ihren Uebereinstimmungen und
Unterschieden untereinander und zur katholischen

Kirche dargestellt werden, wobei zu
bedenken ist, dass diese beiden Hauptzweige des

Protestantismus im Laufe der Zeit manche Aen-

derungen erfahren haben und die aus ihnen

erwachsenen, zum Teil sehr starken Sondergrup-

* Dieser Artikel ist dem 9 Band des „Grossen
Herder" entnommen. Unsere Leser se.en damit

neuerdings auf dieses prachtige Nachschlagewerk

hingewiesen, das unter allen bestehenden Werken dieser

Art einzig und aliein den grundsätzlichen katholischen

Standpunkt einzunehmen und zu verteidigen wagt,
wahrend die meisten andern Lexika allen grundsätzlichen

Erörterungen scheu aus dem Wege gehen und

uns Katholiken deshalb unbefriedigt lassen. — Der

„Grosse Herder". Nachschlagewerk fur Wissen und

Leben 4., völlig neubearbeitete Auflage von Herders

Konversationslexikon. 12 Bände und ein Welt- und

Wirtschaftsatlas. Lex -8°, Freiburg im Breisgau, Herder

— IX. Band' „Osman b.s Reuchlin" Mit vielen
Bildern im Text, 37 Rahmenarfikeln und 20 Bildseiten

(VI S 1756 Sp Text und 124 Sp Beilagen 14

mehrfarbige Stadt- bzw Planbei lagen, 5 mehrfarbige
Kunstdrucktafeln, 13 Schwarzdrucktafeln und 3

einfarbige Tiefdrucktafeln, 2 mehrfarbige Offsettafeln,
zusammen 1774 Bilder) 1934. In Halbleder 34 50
RM in Halbfranz mit Kopfgoldschnitt 38 RM

pen in vielen Punkten voneinander und von den

Hauptzweigen abweichen.

1. Einzige Glaubensquelle ist die
Bibel (Formalprinzip des Protestantismus). Der
lutherische P. sieht in ihr in erster Linie die
Botschaft der Erlösung, der reformierte P. das Gesetz

Gottes, nach dem das gesamte Leben zu

regeln ist. — Die katholische Kirche lehrt die

Notwendigkeit und Bedeutung der mündlichen

Ueberlieferung neben der Bibel. Hüterin der
Heilswahrheit und Deuterin der göttlichen
Wahrheitsurkunden ist ihr die Kirche, die vor falscher

oder einseitiger Erklärung der Bibel bewahrt.

2. In der Lehre vom Wesen Gottes
und der Dreifaltigkeit stimmt der P.

mit der katholischen Kirche grundsätzlich uberein

Doch neigt der lutherische P., namentlich
in seiner pietistischen und idealistischen Entwicklung,

leicht einem mystischen Pantheismus zu,
wahrend der reformierte P. in Gott den absoluten

und freiwalfenden Herrscher sieht. Der

Gottesbegriff der katholischen Kirche umfasst sowohl
die unendliche Vatergüte und Barmherzigkeit
Gottes, der niemand ohne Schuld zur Verdammnis

vorherbestimmt, wie auch den gerechten und

heiligen Gott, der die Sünde verabscheut und
bestraft.

3. Hinsichtlich der Erschaffung des
MenschenunddesSündenfalls sieht
der P. die göttliche Ebenbildlichkeif nur in der
ursprünglichen Heiligkeit und Gerechtigkeit, die
nach ihm zur natürlichen Ausstattung des
Menschen gehörte, weshalb durch den Sündenfall
die Natur des Menschen aufs tiefste zerrüttet
wurde. — Die katholische Kirche unterscheidet
klar zwischen der natürlichen Ebenbildlichkeit
Gottes (Vernunft und Wille) und der ubernatür-

358


	Prinzipielle und praktische Psychologie

