
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 5

Artikel: Krise und Rettung des Autoritätsgedankens

Autor: Karrer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 1. MÄRZ 1934 20. JAHRGANG Nr. 5

Krise und Rettung des Autoritätsgedankens
I. Die Krise des Autoritätsgedankens.

Was die Stellung der Menschen zur Autorität

betrifft, sind die Dinge seit langem im

Gleiten; am stärksten natürlich in den
unmittelbar vom Krieg betroffenen Ländern.
Aber geistige Strömungen machen nicht an
politischen Grenzen halt; wo der Stein ins

Wasser fällt, pflanzen sich Wellenkreise

ringsum fort. Eine Besinnung auf die Idee

der Autorität dürfte auch bei uns zulande
nicht völlig überflüssig sein, und dass sich

dem Katholischen Lehrerverein schon vor
1% Jahren (anlässlich der Delegiertenversammlung

in Chur) das Thema nahelegte,
bedarf bei der beruflichen Verantwortung seiner

Mitglieder für die Geisteshaltung der

jungen Generation wohl keiner Begründung.

Ueberschauen wir die europäische Lage im

allgemeinen, so erkennen wir: die grossen

Zeitströmungen sind weit davon
entfernt, im Zeichen der christlichen
Autoritätsidee zu stehen. Da ist (oder wer möchte
schon sagen „war"?) der weltanschauliche
Liberalismus mit seiner einseitigen Verherrlichung

der freien Persönlichkeit; da ist
anderseits das Massenproletariat mit seinem
Ersatz der alten, religiös begründeten Autorität

durch den sozialistischen Organisa-
tionsapparat und die Macht der Parteiparole;
da ist schliesslich die fascistische Diktatur,
die ja auch, wenigstens wie sie sich
zunächst anlässt, mehr ein Durchhauen des

Knotens denn eine Lösung des Problems von
innen her darstellt, und so notwendig in
verwirrten Zeitläufen der energische Zugriff für

die äussere Ordnung ist: eine Neugestaltung
zum Bessern bedarf der geistigen
Kräfte zur Erkenntnis- und Gemütsbildung
in der Masse des Volkes. Sind ja doch auch

die politisch-wirtschaftlichen Bewegungen
und Umwandlungen nur

Erscheinungsformen einer tiefer liegenden
geistigen und seelischen Krise, die durch die

europäischen Völker geht, und umso tiefer

geht, je länger sich die Zersetzungskräfte
schon auswirken und die einzelnen Bezirke

des Gemeinschaftslebens ergreifen konnten.

So ist die Ehe mit der Duldung des Staates

weithin und gerade in den „besseren"
Schichten zu einer blossen Kameradschaft

geworden, die man schliesst und auflöst
nach Belieben. Die Kinder in den ärmeren
Familien sind meist nur Kostgänger, die sich

der elterlichen Führung, soweit eine solche

besteht, möglichts bald entziehen. Im W i r t -
schaftl ichen sind die großen Genossenschaften,

Banken, Syndikate, Gewerkschaften

zu einer Art Staaten im Staat geworden,
denen gegenüber „die gesetzlichen
Möglichkeiten fehlen", sie auf die moralischen

und wirtschaftlichen Gesamtinteressen der

Volksgemeinschaft zu zwingen. Das Volk

erträgt vieles; aber wenn das Vertrauen zu

der gegebenen Führung schwindet, sei es,

dass man deren moralische Kraft oder Willen

oder gar vorbildliches Beispiel zur
Ueberwindung der Schäden in Frage stellt,

so ist der wesentliche Rückhalt der Autorität

und Ordnung schon untergraben, auch

wenn sie äusserlich noch besteht.

193



Auch dass sich die kirchliche Autorität

auf die breite Masse des Volkes stützen

könnte, unterliegt so vielen Einschränkungen,
auch bezüglich des katholischen Volksteils,
dass man den Satz kaum mehr aufzustellen

wagen kann. Trotz des früher selten
erreichten religiös-sittlichen Niveaus des Klerus,

trotz der starken religiösen Kräfte im
Kreis der liturgischen Bewegung, der
Jugendbewegung und der zahlreichen Formen
des Laienapostolats — die freilich oft mehr

..Vereins"- als gemeinsam katholische
Anliegen vertreten (geschweige denn, dass

sie ernstlich Wege der Gemeinsamkeit mit
getrennten Christen zur Ueberwindung von
Unmoral und Unglaube suchten und fänden)
— ist Europa heute fast überall in den
Städten und weithin auch schon auf dem
Lande „Missionsgebiet" geworden, und auf

die Gefolgschaft der grossen Masse gegenüber

der kirchlichen Führung wird man nicht
allzuviel setzen können. In Frankreich hat

man sich längst daran gewöhnt; in Deutschland

hat eine unglückliche Vermengung von
Religion und Parteipolitik nach vorübergehendem

Scheinglanz einen Rückschlag
gebracht, dessen Ergebnis sich zur Stunde noch
nicht übersehen lässt — aber wenn schon

vor dem politischen Umschwung die
Wissenden öffentlich aussprechen konnten: „Die
überwiegende Zahl der Laien ist von der

Führung des Priesters, auch in rein religiösen
Dingen, abgerückt" (Kathol. Pädagogentagung

Münster 1930), so droht heute die
nationalistische Erregung der Jugend noch
schmerzlichere Lücken zu reissen, und die
kulturkämpferischen Tendenzen haben sichtlich

Wind in ihren Segeln.

Haben wir in der Schweiz vielleicht

Grund, uns aufzuwerfen und für besser oder

gesicherter zu halten? Ob wohl der Kern

der kirchlich Gefestigten, um den sich die
breite Schicht der Gleichgültigen und

Abgestandenen gruppiert, bedeutend grösser

wäre, als in Deutschland, wenn ähnliche

Erschütterungen den Schweizer Katholizismus

auf ähnliche Proben stellten? Jedenfalls,

was die Haltung gegenüber der Autorität im

ganzen (der kirchlichen wie der staatlichen)
angeht, hat die geistige Lockerung und

Lösung nicht nur im Arbeiterstand, sondern
ebenso (nur in anderer Form) bei den
Gebildeten einen Grad erreicht, über den die
Artigkeit der äusseren Beziehung nicht
hinwegtäuschen kann.

Dieser Prozess hat seine lange
Vorgeschichte- Wir werden sehen, dass die
tiefere innere Begründung der Autorität nur
eine religiöse sein kann; so ist es

folgerichtig, dass religiöse Krisen zugleich *

zu Autoritätskrisen werden. Tatsächlich

geht die Autoritätserschütterung parallel mit
der seit Jahrhunderten langsam fortschreitenden

Laisierung der christlichen Welt.

Eine schleichende kirchliche Krise hatte

bereits das frühe Mittelalter durchgemacht,
indem die hohen Autoritäfsvertreter in ihrem

Weltsinn das Ideal, das sie verkündeten,
durch sich selbst Lügen straften. Die

Erscheinung eines heiligen Franz, einfach
indem er zur Darstellung brachte, die
Bergpredigt sei kein leerer Wahn, hat den
drohenden Riss noch einmal für ein paar
Jahrhunderte aufgehalten; aber die Wunde war
noch nicht verheilt, da kam ein neuer Stoss,

diesmal vom Staate her: die gesteigerte
Fürstenmacht, durch Uebernahme des
Römischen Rechts zum Absolutismus geworden,
verbreiterte die Kluft zwischen Volk und

Herrscher und reizte zugleich zu Ueber-

griffen auf das kirchliche Gebiet. Ein Uebri-

ges tat die humanistische Bildung; sie wetzte
die scharfen Waffen des geistigen Dünkels

mit um so grösserem Erfolg gegen das, was
die Erasmus, Hutten und Genossen damals

„Pfaffentum" zu nennen begannen, als man
die Angriffspunkte nicht zu erdichten
brauchte. Das äussere Ergebnis der
Entwicklung war die kirchliche Revolution,
„Reformation" genannt. Sie hat dem
Zusammenhalt des Volkes in allen Gebieten,
wo sie durchdrang, und dem Zusammen-

194



hang der europäischen Völker unter sich

den schwersten Stoss versetzt, ihm den

geistigen Mittelpunkt genommen. Nun war die

berechtigte und notwendige Kritik der
kirchlichen Autorität von der Haltung besorgter
Kinder umgeschlagen zu einem Hass von
Gegnern, die sich (gegenseitig) verleumdeten,

der Protest, von den Trägern der Autorität

auf diese selbst übergreifend, grundsätzlich

geworden, das Verfahren als heiliges
Recht des „freien Christenmenschen"
verkündet und in Permanenz erklärt.

Die weitere Entwicklung verlief nur allzu

folgerichtig. Indem die Reformation den
subjektiven Glauben als alleinige Heilsbedingung

ausrief, sprach sie der Gemeinschaft
und ihrer Autorität den Heilswert ab. Vom
Subjektivismus des „freien Christenmenschen"

bis zum Liberalismus des laisierten

„aufgeklärten" Menschen ist eine gerade
Linie. Ob man sage: „die Persönlichkeit steht
unmittelbar zu Gott." — oder ob man sage:
„sie steht in sich selbst": es sind nur
Dialektverschiedenheiten einer Grundanschauung.
Und ob das Ideal dann weiterhin heisse:

„die gebildete Persönlichkeit" bei einem

bürgerlichen Philisterium, oder „der Ueber-
mensch" in der genialisch sich gebärdenden
Aristokratie des Geistes: auf jeden Fall ist

der Mensch sich selbst Gewährschaft. Eine

Autorität in Gottes Namen dem Menschen

gegenüber, bzw. über das rein Menschliche
gestellt, wird in jedem Fall abgelehnt, bzw.

nur soweit akzeptiert, als ihre Meinung sich

mit der eigenen deckt. Das Ideal oder jedenfalls

die praktische Haltung ist ausserchrist-
lich auf dem Boden einer äusserlich christlichen

Kultur. Das gilt zwar in erster Linie von
der liberal protestantischen Geistesrichtung;
aber da sie die höhere Bildung, Literatur und
Presse beherrscht, geht ihr geistiger Einfluss

weit über die konfessionellen Schranken und
durchsetzt die Gesamtbildung des Volkes.
Nietzsche ist nur einer der faszinierenden
Herolde dieses freien Persönlichkeitswillens,
der am konsequentesten ausstreicht, was

nicht dem souveränen Ich in seinem Denken

und Wollen gemäss ist. Für die geistige
Oberschicht hat er den Individualismus zu
Ende gedacht und gelitten. Wenn aber
derselbe Individualismus erst den Durchschnittsmenschen

erfasst, so ist das Ergebnis um so

folgenschwerer. Anstelle der gesunden,
volksbewahrenden Autorität, die sich auf

Ueberlieferung, Gemeinschaft, Verantwortung

vor Gott im Gewissen stützt und dem

einzelnen, wo er persönlich zu schwach sein

sollte, zur Lebensüberwindung durch die

Gemeinschaftsbindung hilft, trat nun für die
vielen das Recht des subjektiven Einfalls im

Weltanschaulichen und Moralischen. Es ist

klar, dass damit die Gemeinschaft auseinanderfallen

musste.

Schauen wir uns imeigenen Lande
um: wie macht sich da in wachsendem Mass

die Zuchtlosigkeit im öffentlichen Leben

breit! Der Staat nach liberalen Grundsätzen

greift nicht ein, fasst wohl das Verbrechen,
aber die Wurzel nicht. Mögen Schmutz und
Schund in Presseerzeugnissen, Illustrierten,
Kinos, frivolen Darbietungen aller Art soviel
zerstören wie sie wollen — wenn nur die

„Freiheit" waltet. Was dürfen die
Bahnhofkioske nicht alles feilbieten, was haben in

Bars und selbst in öffentlichen Aufzügen
gewisse Zwielicht-Existenzen für „Rechte", unter

den Augen der Polizei, die es auch selbst

(zugestandenermassen) als ärgerlich empfindet,

aber nicht einschreiten darf! Was ist

noch „Vätersitte", was Geist, was Ehrfurcht

vor der Frau und Religion? Aus Gutem und

Bösem, Wahrem und Frivolem mag sich jeder
sein Tränklein mischen, wie es ihm passt,

auch der unreife Jugendliche, je nach der

Gelegenheit (und oft planmässigen Verführung),

die ihm das Warenhaus der Kultur

zuträgt — lediglich im Interesse gewisser
Geschäftsunternehmen! Dass die
kommunistisch-atheistische Hetze reichlich Spielraum
hat, während ein von der Kirche empfohlener

und vom Vertrauen des katholischen Volkes

getragener Orden verboten ist, ist nur

195



einer von den seltsamen Widersprüchen, die
der Achtung auch der Guten vor Gesetz und

bestehender Ordnung nicht eben förderlich
sind.

Am zerstörendsten wirken sich naturge-
mäss die schlimmen Einflüsse bei den durch

Vererbung und Erziehung schon

Geschwächten und Gefährdeten
aus. Sie sind durch die Freiheit des Gewäh-
ren-lassens allen ihren Krankheiten und

Stimmungen hemmungslos ausgeliefert. Eine

feste, unbedingte Autorität, an der sich nicht
rütteln lässt, wäre für geschwächte Individuen
die einzige Darstellung des Normalen, das

sie von sich aus nicht finden können, die
einzige Zuflucht gegenüber den Fratzen ihrer
verwirrten Innenwelt; mit dem Mangel klar
umrissener Normen werden alle Minderwertigkeiten,

die sonst gebunden wären, losgelassen

und wirken sich als verheerende Gifte
im Körper des Volkes aus. Gewisse
pathologische Züge weist nun aber auch, wie die
Psychologen dartun, die M a s s e als solche,
namentlich in erschwerter Daseinslage auf.

Die Massenpsychologie gleicht der
Psychologie des einzelnen seelisch
Geschwächten. Was Macht der Suggestion,
Herrschaft der Phrase, nervöse Hilflosigkeit
gegenüber äusseren Einflüssen und Reizen

sei, offenbart sich in den Massenbewegungen

eines Volkes, ähnlich wie in

jenem Individualfall, so dass die Masse, je
nach der sittlich-religiösen Strahlungskraft
der Führer, die sie beherrschen, zu ihrem

Heil oder Unheil beeinflusst wird. Man

denke an den Kommunismus: die
Weltanschauung, die man den Proletariermassen

einimpft, ist in der Wurzel gleich der des

aufgeklärten Liberalismus; ihm hat man
abgeguckt, wie er sich räuspert und wie er
spuckt: die Ehrfurchtslosigkeit vor der Autorität

in Gottes Namen. Und da der Mensch

Götter braucht, wenn er nicht Gott hat,

Parteidoktrinen, wenn er nicht religiösen
Glauben hat, so hat man den Parteibonzen

für den Priester (wie für die Staatsgewalt),

den Drill der straffsten, unbedingtesten
Klassendisziplin an Stelle der religiösen
Volks- und Autoritätsverbundenheit gesetzt.
Und was den einzelnen angeht, so ist durch
die Loskettung von der religiösen Autorität
nicht, wie man einst träumte, der selbständige

Mensch und die Persönlichkeit geworden,

sondern der von seiner Umwelt
beherrschte „Massenmensch", der „Kollektivmensch",

eigentlich nur mehr arme
Menschentrümmer, die gleich galvanisierten
Puppen von einem Punkt her in Bewegung
gesetzt werden, auch zum verbrecherischen

Bruderkampf mit den Waffen (die man zur

Verteidigung nach aussen zu tragen als

Mord erklärt!).

Man kann den Eindruck haben, das neue
Geschlecht werde noch viel zu leiden
haben, wirtschaftlich und seelisch, bis die
einfachen, grossen Prinzipien der sozial-religiösen

Menschennatur wieder zum
Gemeinbesitz des Volkes geworden sind. Aber

gerade, weil sie in der Natur des

Menschen gründen, werden sie sich als

unüberwindlich auf die Dauer zeigen, und die

Bemühung der noch religiös gesinnten Erzieher-

und Lehrerschaft, auch wenn sie

schwere Schäden nicht fernhalten kann, hat

doch aufs ganze gesehen, eine gute, ja

frohe Aussicht. Wir kämpfen im Sinn der

göttlichen Idee und haben deshalb nicht

Grund, über den trüben Zeitläufen nervös

zu werden; vielmehr soll sich der Glaube an
Gottes Erziehungsplan gerade in leidvoller
Zeit in uns vertiefen: er wird unserem
Bemühen um Rettung des Autoritätsgedankens
im Volke von vornherein die rechte
Seelenhaltung, die Würde verleihen; wir werden
nicht auf den Wahn verfallen, als könnten
oder gar sollten wir Extreme mit Extremen

heilen, und werden also nicht gegen Leugnung

der Autorität mit einem Popanz, mit
Uebertreibungen der Autoritätsidee zu Felde
ziehen, vielmehr uns ruhig auf die Idee
besinnen, die uns die christliche Betrach-

196



tung der Dinge und die Erfahrung der
Geschichte nahelegen.

II. Rettung des Auforitäfsgedankens.

W e I c h e s ist die Idee der Autorität, die
wir aus Ueberlegung und Religion gewinnen
können?

Gott will das Recht der Persönlichkeit und

will eine geordnete Gemeinschaft der
Persönlichkeiten, also das Recht der Autorität
in dieser Gemeinschaft. Beides somit im

Wechselverhältnis, keines von beiden für
sich und bedingungslos. Er will die
Persönlichkeit nur in Gliedschaft, also begrenzt
durch Gemeinschaftsrechte, und will
Gemeinschaftsrechte (vertreten durch die Autorität)

nicht über Persönlichkeitsrechte

hinweg, gewissermassen absolut und um ihrer
selbst willen, sondern Autorität im Dienst
der Gemeinschaft, für das Heil der Glieder:
dass sie in der Gemeinschaft und durch sie

zu reifen Menschen wachsen und sich im

ganzen menschenwürdig entfalten können.

Das ist die Idee der Autorität im christlichen
Sinne. (Vgl. Institut für wissenschaftliche

Pädagogik, J. P. Steffes, „Der Wandel der
Autorität in der Gegenwart", Münster, 1931,

und neuerdings Jak. Hemmes, „Lebens- und

Bildungsphilosophie als völkische und katholische

Aufgabe", Freiburg, Herder, 1934.)

W i e werden wir diese Idee von Autorität

im Bewusstsein der Zeitgenossen, besonders

der Jugend, auf der die Zukunft ruht,

zu erhalten und zu pflegen suchen?

Zwei grosse Mittel hat alle Erziehung:

Begründung im Wort, Darstellung im
persönlichen Sein. Zunächst von der Begründung

der Autorität im Wort (in Familie,
Schule, Presse, Vereinen usf.). Da lässt sich

hinweisen, in Anknüpfung an die Erfahrung
eines jeden,

1. auf die „physische Unent-
behrlichkeitderAutoritä t".
Unentbehrlich ist sie in der Familie, im Staat,
in der Kirche, in jeder Gemeinschaft. Kein

Spiel der Buben, ohne dass einer führte. Kein

Schiff sticht in See, ohne dass einer auf der
Kommandobrücke das Ganze überwachte
und die Verantwortung übernähme. Keine

Genossenschaft, ohne dass der und jener
mit seiner Unterschrift verantwortlich zeichnete.

Kein noch so demokratisches Volk
kann umhin, aus seiner Mitte durch seine

Volksvertretung eine Autorität zu bestellen,
mit überpersönlichen Rechten. Ohne Autorität

keine Ordnung, Einheit, Sicherheit des

Ganzen, keine Geborgenheit und

menschenwürdige Entfaltung für die einzelnen.

Schon dem Schüler mit seiner begrenzten

Erfahrung lässt sich dies nahebringen, und

es gilt nur, ihm die Idee aus seiner

Anschauung nahezubringen (gemäss der
allgemeinen Methodenlehre). Darauf beruht ja

der „Umgebungsunterricht". Nehmen wir
die schwierigsten Voraussetzungen für un-

sern Fall: die Jugend in einem Industriegebiet.

Die Anknüpfung an das naturgemäss

Nächste, an die Autorität des Vaters in der

Familie (an sich das Beste) könnte da eine

fragliche Sache sein und bedarf jedenfalls

grosser Vorsicht. Unverfänglicher ist wohl

der ausserhäusliche Kreis: an der durchgebildeten

Arbeitsteilung, dem verwickelten

Verkehrsnetz, den grossen Zweckanlagen
und Bauten wird sich bereits dem
Volksschüler zeigen lassen, wie nötig Ordnung
und also Ordnungsprinzip und wie sinnlos

jeder Versuch der Gleichmacherei, der

Ausschaltung von Führern und Geführten wäre.

Je umfassender ein Betrieb, um so mehr
bedarf er des dienenden Geistes und der
ordnenden Hand; je komplizierter der Verkehr

einer Stadt oder eines Bezirkes, desto

grössere Uebersicht muss aufgeboten werden

und desto strafferer Gehorsam gegen
behördliche Anordnungen, damit sich alles

reibungslos abwickelt und nicht der
einzelne bedroht ist. So lässt sich auch schon

dem jungen Menschen die Einsicht und das

Verständnis abgewinnen, wie aus dem
Gemeinschaftsleben und aus dem eigensten
Interesse eines jeden sich das Unter und

197



Ueber, Auftrag und Ausführung ergeben
muss. Er begreift die Verantwortung für
das Gedeihen des Ganzen und für das

eigene Leben; er empfängt das Gefühl der
Gliedschaft, der Verflochtenheit aller und
damit die geistige Disposition zur Einordnung,

zum bewussten Gehorsam gegen die
Autorität.

2. Aber die Begründung der Autorität
aus ihrer Unentbehrlichkeit, so richtig und

einleuchtend sie ist, bleibt unzulänglich,
wenn man dabei schon stehen bleiben
wollte. Man muss tieferdringen und fragen:
worauf beruht letztlich die Kraft der
Autorität? Ist sie lediglich eine leidige
Tatsache, eine Machtinstanz, die sich physisch
dem Einzelwillen aufzwingt und deren letzte

„Begründung" gegebenenfalls die Strafe
ist? So bestünde noch kein moralischer
Grund zum Gehorsam, wenn ein zufälliger

Eigennutz lockt und das Auge des
Polizisten fern ist; und es bestünde kein Motiv,

warum nicht jeder, den die Lust und das

Kraftgefühl anwandelt, einen Kampf um die
Macht zu inszenieren, um darin Hammer zu
sein und die andern zum Amboss zu
machen. Der Besitz der Waffen wäre das letzte
Geheimnis derer „oben", die Furcht derer

„unten". Wir fühlen, dass dabei etwas

nicht in Ordnung wäre. Man kann wohl
äusserlich zwingen, soweit der Arm reicht;
eine sittliche Gesinnung aber, die Anerkennung

eines moralischen Sollens, eine innere

Bereitschaft zu persönlichen Opfern um des

Ganzen willen, eine Gewissensbindung mit
einem Wort kann nicht von aussen, nicht

von Menschen als solchen aufgelegt werden.
Nur wo ein höherer Wille über
Menschenwillen verehrt wird, nur wo die
ordnende Instanz als Ausdruck, Offenbarung
eines höheren Willens geachtet wird, wo
nicht Menschen auf gleicher Ebene sich

begegnen, sondern ein übermenschlicher,
höherer Wille steht, kann eine Bindung im

Innern, im Gewissen, auch im Verborgenen,
eine freie moralische Einordnung des Selbst

in die Gemeinschaft sein. Autorität, mit
andern Worten, kann nicht letztlich binden

ausser im Namen Gottes.

3. Zum gleichen führt die Aufhellung
des Begriffes selbst,

sobald man dem Wort Autorität einen
ernsthaften Sinn unter Menschen geben will.
Autorität bedeutet Beglaubigung, Gewährschaft,

Willenseinfluss auf andere, und dies
nicht so sehr „auf die Gründe hin", die man

von Fall zu Fall für diesen Willen anführt,
vielmehr „auf Ansehen hin": indem der
Wille des Höheren selbst mir Gewähr ist

und ich ihn auf Vertrauen hin als wertvoll
und gut bejahe. Ich setze also, ohne
Untersuchung von Fall zu Fall, voraus, dass der
gebotene Inhalt wertvoll sei und irgendwie
im Dienst des Ganzen stehe. Es steckt
darin ein Moment von Ehrfurcht, von Glauben,

von Vertrauen, von Huldigung. Wo der
einzelne sich nur insoweit beugen wollte,
als erst für jeden Fall der Beweis für den
Inhalt geliefert wäre, mit andern Worten, wo
letztlich des einzelnen Einsicht und Wille zu
befinden hätte, ob er sich einer Massnahme

unterwerfe, und nur soweit, als sie ihm
persönlich einleuchte, da ist von Autorität gar
nicht die Rede. Die höhere Instanz muss

auch ohne Beweis im einzelnen den Inhalt

des objektiv Seinsollenden und Verpflichtenden

aus dem Bereich des sittlich
Gleichgültigen herausheben können: durch eben

ihren Willen dem Inhalt den Charakter des

Wertvollen, des Gesollten geben können.

Das ist das Ungeheure an der Sache, wie
D. v. Hildebrand sagt: ein Mensch erhebt
den Anspruch, Forderungen an mich stellen

zu dürfen! Wie kann er das mit Recht, wie
kann ein Mensch so vor Menschen treten?
Gewiss kann er es psychologisch einiger-
massen, wenn die so auftretende Persönlichkeit

durch ihre Gesamtüberlegenheit
„imponiert". Aber wenn sie dem einen mehr,
dem andern weniger zusagt? Und da

schliesslich auch der „Heilige" nur
gradverschieden von andern „Guten" ist: wie kann

198



irgend jemand absolut etwas fordern
und von andern verlangen, so lange er bloss

als Mensch vor Menschen steht? Nur dem

Absoluten gegenüber, dem übermenschlichen

Geist und Willen, der absoluten
Weisheit und Vorsehung gegenüber, ist ein
Gehorsam menschenwürdig und nur so
überhaupt sittlich zu begründen. Nur gegenüber

dem, der nicht „Träger" von mehr oder

weniger Werten wie die Geschöpfe alle,
sondern „letzte Norm" der Werte ist. Nur

gegenüber dem absoluten Gut, dessen

Ordnungswille wesenhaft gut ist — nicht
gegenüber andern Instanzen, deren Wille gut
sein kann, aber nicht einfach gut ist bzw.
diesen gegenüber nur insofern, als sie

im Namen des Absoluten da sind

— natürlich auf dem Gebiet und in d e n

Grenzen, innerhalb deren sie als Repräsentanten

des göttlichen Willens stehen.

Das Wort „Stellvertretung" Gottes wird von A.
Heinen bemäkelt, weil Vertretung für einen
Abwesenden eintrete, Gott aber gegenwärtig ist, und

weil das Wort der juridischen Begriffssprache der
Vernunft entnommen, allzu nüchtern sei für den
religiösen Tafbestand; besser sei also von „Sichtbarwerden",

„Offenbarung" des Gotteswillens in dem

Organ seiner Vorsehung zu reden. Die Begründung
lässt sich hören, aber das Wort ist nun einmal da und

besagt das Wesentliche, was gemeint ist, und man
versteht es allgemein richtig. Denn worauf es
ankommt: es besteht eine wesenhafte Beziehung
zwischen dem Gotteswillen und seinem irdischen Organ,
wird in beiden Ausdrucksweisen (Stellvertretung und

Offenbarung des Gotteswillens) verstanden. Ist ja
auch „Offenbarung" in diesem Zusammenhang zu

erklären: es besteht nicht unmittelbares Hervortreten

und Sprechen Gottes, sondern durch das Medium
der gottgesetzten (kirchlichen) Ordnung, bzw. (bei
den natürlichen Gemeinschaften) in den Gesetzen
der Natur, die er geschaffen hat: sofern die menschliche

Natur, die Gemeinschaft und der einzelne,
sonst nicht menschenwürdig leben und sich entfalten
könnte.

Darin also liegt der Grund, der letztlich

einzige, für die gewissensbindende Kraft der
Autorität: dass in ihr Gottes Ordnungswille
sichtbar wird.

Man fühlt nun aber wohl, wie sehr die
gedankliche Ueberlegung in psycholo¬

gischer Hinsicht: was ihre Wirkkraft auf
Menschen angeht, von den menschlichen

Eigenschaften des „Stellvertreters Gottes"
abhängt. Rein logisch gesehen, spielt
dies eine untergeordnete Rolle, aber das

logisch Wichtige ist nicht immer das psychologisch

Wirksamste. Ableitungen und
Beweise haben wohl ihren theoretischen Wert,
aber sie machen nicht entscheidenden
Eindruck auf uns Menschen, wie wir sind, wenn
nicht das lebendige Bild den „reinen
Begriff" erläutert und unterstützt. Die

Darstellung also der Autorität in
ihrem mensch liehen T räger, die
persönliche Qualität des Menschen, der die
Autorität verkörpert, ist praktisch sogar
entscheidend für die Geltung der Autorität;
und beweist der Träger der Autorität in

seinem Wesen nicht seine Höherwertigkeit,
so schwindet tatsächlich auch der Glaube an
seine Berufung und sein Recht.

Da liegt nun freilich, man spürt es, die

grosse Schwierigkeit. Autorität hat negativ
befrachtet, eine Frontrichtung „gegen" die
Gemeinschaftsglieder, deren Persönlichkeitsrechte

sich Beschränkung gefallen lassen

müssen. Man verträgt das, sofern der
positive Wert und Sinn der Autorität auch

spürbar wird: dass sie Sachwalterin im
Namen Gottes für die Gemeinschaftsinteressen,

für Gerechtigkeit, Wahrheit, Menschenwürde

ist. Die höhere Macht im Namen

Gottes entbindet nicht der Pflicht im Namen

Gottes — der Pflicht, in jedem den
Menschen zu ehren (nicht ihn als eine „Nummer"
zu behandeln), ja mehr als den Menschen:

ein Wesen, das Gott gehört, das mit seinen

Anlagen, Kräften, Eigenheiten „bei seinem

Namen gerufen ist", Gottes Kind. — Wie
die Persönlichkeit dazu neigt, sich zu

verabsolutieren, sahen wir in der Geschichte;
und aus derselben Geschichte sehen wir
auch, wohin es führt, wenn der Autoritätsvertreter

der Versuchung nachgibt, sich zu
verabsolutieren, seine Menschlichkeit zu

vergessen, sich persönlich mit Haut

199



und Haar und allen Launen und Willkürlichkeiten

gleichzusetzen mit der Idee, die er
vertritt. Diese „Ueberwertigkeit" im Be-

wusstsein, wie die Psychologen es nennen
(das „Bonzentum" oder die „Bürokratie",
wie der Volksmund sagt) stachelt naturge-
mäss die Reaktion der Unterbewerteten. Wie
mancher Konflikt in Familien, Schulen, Staaten,

Kirche erklärt sich so, teilweise sogar
die grossen geschichtlichen Rebellionen. Sie

sind damit nicht entschuldigt, aber die
Autoritätsvertreter auch nicht, und die
Erstschuldigen pflegen gerade sie zu sein (denn
das Volk im Ganzen, im Natürlichen wie im

Religiösen, schreitet nie ohne schwere
und gehäufte Herausforderung zum aktiven

Widerstand).

Von der Schwierigkeit, die in der

Darstellung der kirchlichen Autorität

besteht, wissen wohl alle Erzieher.

Auch der Lehrer selbst, als Erzieher der Kinder,

hat in gewissem Masse Anteil an der
Autorität der Kirche, teilweise direkt: indem

er religiösen Unterricht gibt, und auch
indirekt: wenn er an katholischen Schulen

wirkt und mit dem Seelsorger gegenüber der

Jugend eine gewisse moralische Einheit bildet

durch sein berufliches Zusammenwirken.
Auch sonst weiss wohl jeder aus Beispielen,
wie durch Missgriffe oder bestimmte
Charakterzüge, die die Idee der religiösen
Autorität: der geistlichen Vaterschaft und

Väterlichkeit verbiegen, auf das Religiöse
selbst ein Schatten fällt. Es kommt wohl

jeder in die Lage, sich mit den Schwierigkeiten

der Menschen in dieser Hinsicht

auseinanderzusetzen, und nach einigen
Beobachtungen weiss er: so wie es eine Freude

ist, als Glied der kirchlichen Gemeinschaft

zu leben unter geistlichen Vätern, so

gewaltig schwer kann es sein bei Missgestaltung

des religiösen Autoritätsgedankens.
Die Unterscheidung von Person und Amt ist

theoretisch leicht, im konkreten Falle aber,
besonders bei der verfeinerten Empfindlichkeit

geistig hoher Natur für Persönlichkeits¬

rechte, kann es überaus schwer sein. Zehn

von hundert kommen in solchem Fall zu
einem reifen Menschen, zu dem sie das

Vertrauen haben, dass er sie versteht und

nicht einfach „abtut" — die andern, ehe sie

dazu kommen, werden in einer Stunde der
Bitterkeit von feindlichen Mächten
eingefangen und sind zumeisf der Religion,
jedenfalls der Kirche, verloren.

Nicht selten also (nämlich in jenen „zehn
von hundert Fällen", wie wir schätzungsweise

meinten) wird ein katholischer Lehrer

oder auch sonst jemand, der Vertrauen ein-
flösst, die Aussprache solcher geistig
bedrängten Menschen entgegenzunehmen
haben. Es gehören vor allem zwei Eigenschaften

dazu. Die erste: Wahrhaftigkeit (negativ

ausgedrückt: nicht beschönigen wollen);
die zweite: innere Wärme für die Religion
und Kirche, für die Gemeinschaft gläubiger
Liebe. Man halte das erste nicht für weniger

wichtig! Denn der Mensch von heute

ist ungeheuer empfindlich für Wahrhaftigkeit
im Religiösen und verträgt nichts so wenig,
wie wenn er feststellen muss, dass man aus

„apologetischen Gründen" an Tatsachen

herumfingert und den Sachverhalt zurechtrückt.

Häufig wird gar nichts anderes

übrig bleiben, als von vornherein zu
gestehen: „Sie haben ganz recht, mein Lieber,
mit dem, was Sie fühlen. Wenn Sie auch

wohl ein wenig überempfindlich sind, Sie

sind es aus einem tiefen Gefühl für das Heilige

(das ist nämlich in der Tat fast stets
vorhanden bei solchen, die überhaupt den Weg
zur Aussprache finden). Wollen wir also

nicht — selber darstellen, was wir meinen,
und es besser zu machen suchen, indem wir

so leben, wie Sie es fühlen?" Man hat mit
ähnlichen Worten, wenn sie aus ehrlichem
Herzen kommen, m i t der Wahrhaftigkeit
zugleich die andere Bedingung erfüllt und
berührt das Tiefste, was man im religiösen
Menschen berühren kann. Mit
irgendwelcher Beschönigung aber ist alles verdorben.

Die heutigen Menschen wissen schon

200



früh, wie es im Leben zugeht; Ungezählte
haben gegenüber Zeitungen, politischen
Parteien, selbst wissenschaftlichen Gutachten
und den schönsten Reden den geheimen
Vorbehalt: „Was kann man davon glauben?
Was für ein Geschäft, was für ein Interesse

steckt wohl dahinter?" Da geht es nur um
die Stellung zur Menschenwelt; aber der

Seele Halt und Gläubigkeit, die

Gesamtstellung des Menschen zur Autorität

im Namen Gottes steht in Frage, wenn
der geringste Eindruck aufkommt, dass man
in religiösen Dingen zweideutig sei,
etwas vertuschen oder beschönigen wolle.

Sprechen wir (klugheitshalber, und weil
es in der Erziehung der Volksschuljugend
noch weniger in Betracht kommt) nicht vom
politischen Feld und gehen gleich auf
Familie und Schule über: was kann hier, über
das belehrende Wort hinaus, durch die
lebendige Persönlichkeit des Erziehers für die
Autorität geleistet werden?

III. Die Autorität in der Schule —
Erzieherpersönlichkeit.

Was der heutige Junge, besonders in

Industriegebieten, von der natürlichen,
kindlichen Anlehnung und vom Bedürfnis nach

Autorität zur Schule mitbringt, ist häufig sehr

wenig. Oft ist schon „ein Reif gefallen".
Zunächst suchte ja das Kind die elterliche
Autorität, mit jenem Lebensinstinkt, mit dem
es die Mutterbrust suchte; sucht bei den
Eltern alles, was ihm fehlt. Der Vater ist ihm
der Inbegriff des Grossen, was ihm in seiner
Welt begegnet. Aber wie oft ist diese
Grösse schon erschüttert, längst ehe die
Pubertätszeit kommt (wo sich die meisten
reifenden Menschen durch die Hilflosigkeit
und Unbekümmertheit der häuslichen
Erzieher allein finden und durch Unberufene
ihre Ehrfurcht einbüssen) schon vorher, sage
ich, ist das Kind an der Autorität der Eltern

häufig irre geworden. Vielen fehlt der
Eindruck der sichtbaren Leistung des Vaters,
der in der Frühe zur Arbeitsstätte muss und

abends heimkehrt, wenn die Kinder zur
Ruhe sind. In den kargen Stunden des

Zusammenseins begegnen sich viele Eltern

stumpf und teilnahmslos, vielleicht auch

erregt und gereizt und sind gegen alles
Bestehende voll bitterer, oft auch unsachlicher
Kritik. S o sieht das Kind der Familie oft die
ihm am nächsten stehenden Autoritätsvertreter,

von denen aus es den Weg zur
Autorität überhaupt finden müsste, und mit
solchen autoritätsfeindlichen Voraussetzungen

kommen heute manche Kinder zur
Schule!

Die Volksschule, die alle aufnehmen muss
und die asozialen Elemente nicht fortweisen
kann, wird von vielen als lästige
Durchgangsstation betrachtet, die sie vom
„Leben" trennt. Wenn nun solche Kinder ihren

Lehrern und Lehrerinnen begegnen, Lehrern,
die auch nicht samt und sonders unberührt
sind von einer kritischen Haltung gegenüber
ihrer Autorität — Lehrern, die in ihrer

Haltung zu Staat und Kirche oder zu ihrer

engeren Behörde vielleicht selbst voll
Gärungsstoffen sind (und man glaube nicht,
dass Kinder nicht eine Witterung für das

alles haben!) — wie kann unter
solch schwierigen Verhältnissen

die Autorität in der
Gestalt des Erziehers spürbar
werden?

Man hat festgestellt, dass schon die Jungen

selbst, in Schülergesprächen,
Tagebüchern, Jugendzeitschriften, sich über die

Frage ihre Gedanken machen. Dichter haben

aus Erinnerungen und Einfühlung in das

junge Seelenleben nicht selten schwere,
auch wohl missverständliche und übertriebene

Anklagen gegen die „schablonenhaft
verknöcherte" Pädagogik der „Alten"
geschleudert, immerhin in Geschichten wie
„Demian" von Hesse oder „Fall Mauritius"

von Wassermann etliches Wahre zu
überdenken aufgegeben. Feinfühlige Pädagogen
erfassten das Bedürfnis nach einer teilweise

neuen, mehr psychologisch begründeten

201



Autoritätsform für die Jugend, wie man z. B.

aus Fr. W. Försters Büchern sehen kann, bei

dem so nachdrücklich auf das „Ehrgefühl"
des jungen Menschen hingewiesen und

entsprechende „Ehrfurcht" schon vor der
reifenden Persönlichkeit gefordert wird. Bei

Maria Montessoris Methode ist die Einfühlung

in das Kindgemässe (bei Kleinen und

Schwachsinnigen) mit einer restlosen

Hingabe angewendet, und alle Autoritäts-

Staffage weicht der still zurücktretenden,
fein sich anschmiegenden und desto

wirksameren seelischen Führerschaft. Sehr

bemerkenswert für die allgemeine Pädagogik
sind auch die Ergebnisse, zu denen die
Vorträge und Aussprachen der katholischen

Pädagogen in Münster 1930 führten, und
besonders dürfte Maria Offenbergs Zusammenfassung

der Erziehereigenschaften
dem Ideal entsprechen, das wohl jeder

religiöse Lehrer im Herzen trägt und dessen

Ausführung ihm die Grösse und Verantwortung

seines Berufes zum Bewusstsein bringt.

Autorität, so heisst es da etwa, muss
1. „sinnvoll" sein, d. h. sie darf nur
fordern, was gerecht und nötig ist, und muss
den Eindruck erwecken, dass sie für alles

und vor jedermann, ehrlich und ohne
Windungen, Rechenschaft geben kann; 2. Autorität

muss menschlich ansprechend in ihrer

Haltung sein: „anständi g", einfach,
gerade, ritterlich gegen Schwache; 3. Autorität

muss „demütig' sein, fern allem
Prunken und Auftrumpfen, und im ganzen
Gehaben (mehr als durch Worte) spüren
lassen, dass man auch selbst, aus religiöser
Einsicht, zu Gehorsam und Dienst bereit ist

und sich auch selbst zur Ehrfurcht vor dem

„immer Grösseren über dem Menschen"

durchgerungen hat.

Die drei Eigenschaften hangen offensichtlich

zusammen, sie bilden zusammen den

sittlich-religiösen Erziehercharakter. Vom
ersten wird wohl kaum noch ein Wort zu
verlieren nötig sein. Auffallen mag zunächst

das Wort „anständig" an der zweiten Stelle.

Der Begriff erinnert an das englische

„G entleman" und an Försters
„Ehrfurcht" vor der werdenden Menschenperson.
Kardinal Newman hat einmal ein schönes

Bild von solchen Gentleman-Pädagogen
entworfen: „Ein Mensch, der von seiner Ueber-

legenheit den geringsten Gebrauch macht,
sie nicht fühlen lässt; aller Schärfe, Kränkung

und allem Zwang im Tiefsten abhold,
aufmunternd gegen die Schüchternen,
nachsichtig gegen kleinere Schwächen ist; der die
Kunst des Schweigens versteht bei
Gelegenheit eines persönlichen Bekenntnisses,

grosszügig und ritterlich seine eigenen
Dienste gering achtet und sie mehr als eine
ihm geleistete Gunst betrachtet (denn es
freut ihn ja, dass er Gutes tun darf); der
niemals einem Klatsch Gehör schenkt, niemals
niedere Motive voraussetzt, niemals
geringschätzig von andern spricht und
Andersdenkenden weites Verständnis entgegenbringt."

Was hier aus dem Feingefühl des
englischen Geisfes für die allgemeine
Menschenbehandlung ausgesprochen ist, hat man
in neuerer Zeit auf dem Kontinent, speziell
in der Heilpädagogik, gewisser-
massen durch das Experiment vertieft. Die

Beobachtung und Behandlung der
Anormalen ist nicht zufällig wegweisend geworden

für die Behandlung von Normalen.
Denn dort, sagt einmal Förster, wo die
Willensübertragung die grössten Schwierigkeiten

bietet, wo der Disziplin ein verwirrtes
Innenleben gegenübersteht, wo eine mechanisch

zwängende, zurückdrängende
Methode die explosivsten Wirkungen erzeugt,
kann man am besten die feineren Methoden
der Menschenbehandlung erproben. So hat

auch Adler in seiner Studie über den
nervösen Charakter gezeigt, welch starke Kraft
im Menschen das Bedürfnis nach

Selbstachtung ist und welch seltsame Ersatzversuche

sich herausbilden, wo dieses Bedürfnis
ohne Befriedigung bleibt oder getreten wird.
Als Mensch geachtet werden will jeder; eine

202



Empörung richtet sich so gut wie nie gegen
die Ordnung als solche, sondern stets nur

gegen eine verkehrte polizeiliche Art. Und

wenn es bei Schülerselbstmorden oder
Fluchtversuchen immer wieder heisst: „Aus
Furcht vor Strafe", so sagt uns das deutlich
und schmerzlich, dass diese Kinder auf

Anerkennung und Tadel mit der Wachheit von
Erwachsenen reagieren, aber noch nicht die
Stärke der Erwachsenen erreicht haben, und

daran zerbrechen sie. Und ferner, wenn
temperamentvolle Söhne eines herrischen

Vaters erfahrungsgemäss besonders leicht

entarten, wo liegt der Grund, wenn nicht
eben in der gewaltsamen Hemmung ihres

Selbständigkeitsdranges, der sich nicht
anders ausleben konnte, als indem sie das

Gegenteil von dem taten, was der Vater von
ihnen verlangte — nicht aus Lust zur
Unordnung, sondern aus Opposition. Das gilt
von der Schule ähnlich, überhaupt auf allen

Gebieten von Unter- und Ueberordnung:
durch Nichtanhören, schneidige Tonart,
Abblitzenlassen kann man wohl äussere

Ordnung herstellen, aber dahinter züchtet man
den heimlichen Aufruhr, und gerade die

Besten werden störrisch: jene, aus denen
das Meiste herauszuholen wäre, wenn man
ihnen die ihrer Kraft entsprechenden
Aufgaben stellte (oder sie selbst ergreifen
Nesse) — während die „Lammfrommen", die
sich ducken, auch die Schwächsten und im

Leben Mittelmässigen werden.

Das scheinbar auffallendste Stichwort
echter Autorität hiess „Demu t". Aber

gerade diese ist die Krone der
Erziehereigenschaften. Gemeint ist die innerst
religiöse Gesinnung und Haltung der Kreatur
als solcher: die Haltung des Dienstes, des

schlichten „Magdtums", wo die Ueberlegen-
heit dem Erzieher gar nicht im Bewusstsein

zu liegen scheint, wo man kein Aufheben

von sich macht, wo man „nicht zu herrschen,
sondern zu lieben" da ist, auch seinerseits

eingeordnet ins grosse Ganze. Nur
derjenige wird Autorität wirksam verkörpern,

der sich selber der Autorität zu beugen
lernte. Nur wer sich selbst nicht überhebt,

wer die menschliche Schwierigkeit, einer
Idee und ihrer Vertretung sich still zu beugen,

selber an sich durchlitten hat und zu
schätzen weiss, wird auch schwierigen
Charakteren in der Erziehung (und politischen
oder religiösen Gegnern im Leben) Gerechtigkeit

widerfahren lassen. Und gar zu

Gott, dem immer Grösseren, wird nur der
hinführen können, in dessen persönlichem
Sein der Glaube, in dessen Haltung die
Ehrfurcht vor den Menschenbrüdern in Christus

durchleuchtet. Ein solcher wird die Jugend
nicht so sehr für sich, sondern für die Idee

erobern, der er selber dient. An seinem

Beispiel, viel mehr als durch Moralisieren,
erkennen sie: wir gehorchen nicht „ihm",
sondern durch ihn der sittlichen Ordnung,
vor der alle gleich sind, vor der auch „er"
sich beugt. Wo die Autorität nur im Namen

der unbestechlichen Wahrheit spricht, da
lässt man sich gern auch schwere Dinge
zumuten. Wo Autorität nur zum Heroismus

aufruft, indem sie selbst mit heroischem

Beispiel vorausgeht, da wird es ihr nie an

Gefolgschaft fehlen. Wo die Autorität ohne
Ansehen der Person durchgreift und sich

gerade der Armen, Leidenden, Misshandelten

besonders liebevoll annimmt, da stehen

alle Guten zu ihr. Wo man nichts sein will
als Sachwalter Gottes, wo man sich selbst in

Gottes Schule als Schüler fühlt, wo man sich

nicht gefällt im Funkeln des Schwertes,
sondern sich selber sets erforscht im Spiegel
göttlicher Wahrheit und Heiligkeit — wenn
so die Autorität, angefangen von der des

Familienvater, des Lehrers in der Schule,
des Pfarrers in der Gemeinde, bis zur
Regierung des Volkes und zum Hl. Vater der
Christenheit die lebendige Gottheit darstellt

und des Wortes und Beispiels Jesu eingedenk

ist: „Wer von euch herrscht, sei der
Diener aller", d a ist dann auch nicht „zuviel

verlangt", wenn verlangt wird: „Jedermann

unterwerfe sich der Autorität, denn es

203



ist keine Gewalt als von Gott, und die
besteht, ist von Gott geordnet" (Rom. 13, 1).

Des Lehrers Anteil an der Erhaltung

und Pflege des wahren Autoritätsgedankens

im Volke ist von tiefgreifender
Bedeutung. Ist auch seine Arbeit nach aussen

unauffälliger als z. B. die des Journalisten oder
Politikers, so ist sie umso intimer und
nachhaltiger — fast so wie beim rechten

Seelsorger. Gegen Massenbewegungen und

Massenwirkungen wird man zurückhaltender,
je näher man zuschaut; Tieferes geht immer

nur von Mensch zu Mensch, im kleinen
Kreise vor sich; nicht wie im Sturm, der
über die Lande fegt, sondern wie im stillen,
kaum vernehmlichen Windhauch. Was

unauffällig, aber andauernd wirkt, geht umso
tiefer ein. Es entspricht auch mehr der Art,
wie sich gesundes Wachstum in der Natur

vollzieht. Wie oft kann man beobachten,
dass reifere Menschen in entscheidenden

Lebensfragen wieder zu ihrem ehemaligen
Lehrer zurückkehren, der ihnen auch in ihrer
Reife naheblieb mit seinem Gedenken und

seinem Interesse. So erzählte mir kürzlich ein

junger Mann, wie er mit seinen religiösen
Fragen nicht fertig wurde, habe er seinen
katholischen Lehrer von der Schule aufgesucht

und bei ihm Rat geholt — und
bezeichnend, dass er von dort ganz wie von
selbst zum Priester kam! Ein Symbol der

inneren Einheit zwischen Lehrer- und Priesterberuf.

Menschenbildung ist Seelenbildung.
Lehrer und Priester arbeiten am tiefsten im

Stillen — seelisch an den Seelen. Wir können

den Erfolg nicht immer, vielleicht sogar
selten, „sehen" — auch bei uns selber nicht.

Wir müssen dem Heiligen Zeit lassen zu
reifen. Der Geist Gottes ist nicht mit Händen

zu greifen, er wirkt innerlich, wirkt durch die
wortlosen, rein im Sein begründeten
Anregungen von Mensch zu Mensch, im bescheidenen

Glauben, Hoffen, Lieben, sich Gedulden.

Wir können höchstens Ansätze sehen

und hin und wieder ein Zeichen, dass Gott
am Werke ist — und im gleichmässigen
Opfer des Berufes ihm den Weg bereiten.

Mit aller Mühe wird es uns nicht gelingen,
die Welt im grossen zu ändern— noch

weniger ein für allemal, auch mit gewaltsamsten

Methoden oder kunstreichen Finessen

nicht. S o wandeln sich bestenfalls Zustände,
aber nicht Menschen, und es ist nach wie

vor im Ganzen gleich. Schliesslich legt man
alles beiseite, was Methode und Kunst heisst,

und ist einfach Mensch — oder wenn
auch das vereinfacht werden soll:

„Cuor e", Herz, wie ein berühmtes

Erziehungsbuch sich nennt. Indem wir uns selbst

mit unserem ganzen Wesen, „von Herzen"

einsetzen, tun wir, was wir können — und

das andere ist Gottes. Genug, dass uns hin

und wieder (und immer wieder zur rechten

Stunde, wenn uns die Mutlosigkeit beschlei-
chen möchte) ein freundliches Zeichen wird,
dass Gott uns segnet.

Luzern. Otto Karrer.

Ueber die „Volkstümlichkeit"
Jeder Erzieher hat die Aufgabe, die

seinem Wirken anvertraute Umgebung durch

planmässige Einwirkung zu einer höhern
Kulturstufe zu führen. Als religiös eingestellte
Pädagogen sind wir uns darüber klar, dass

das letzte Ziel jedes Unterrichtes und jeder
Erziehung Gott sein muss. In selbstverständlicher

Unterordnung unter das höchste Ziel

verfolgt jeder von uns seine besondern, von

des Erziehers
Fach und Stufen bedingten Programmpunkte.
Wir alle aber stehen vor Leuten, die wir zu
führen haben. Denken wir dabei nicht nur an
die Jugend! Denn mit der Jugend wollen wir
das ganze Volk, in dessen Mitte wir tätig
sind, zu bestimmten Höhen emporführen.
Um es erfolgreich tun zu können, müssen wir
zu unsern Zöglingen, zum Milieu, dem sie
entwachsen sind, hinabsteigen. Doch —

204


	Krise und Rettung des Autoritätsgedankens

