Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 5

Artikel: Krise und Rettung des Autoritdtsgedankens
Autor: Karrer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-528649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-528649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZ

R SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 1.MARZ 1934

20. JAHRGANG + Nr. 5

Krise und Rettung des Autoritatsgedankens

|. Die Krise des Autoritdtsgedankens.

Was die Stellung der Menschen zur Auto-
ritdt betrifft, sind die Dinge seit langem im
Gleiten; am starksten natiirlich in den un-
mittelbar vom Krieg betroffenen Landern.
Aber geistige Stromungen machen nicht an
politischen Grenzen halt; wo der Stein ins
Wasser fallt,
ringsum fort. Eine Besinnung auf die Idee
der Autoritat dirfte auch bei uns zulande

pflanzen sich Wellenkreise

nicht vollig Uberflissig sein, und dass sich
dem Katholischen Lehrerverein schon vor
1% Jahren (anlisslich der Delegiertenver-
sammlung in Chur) das Thema nahelegte, be-
darf bei der beruflichen Verantwortung sei-
ner Mitglieder fir die Geisteshaltung der
jungen Generation wohl keiner Begriindung.

Ueberschauen wir die europaische Lage im
allgemeinen, so erkennen wir: die grossen
Zeitstromun gen sind weit davon ent-
fernt, im Zeichen der christlichen Autori-
tatsidee zu stehen. Da ist (oder wer méchte
schon sagen ,war"?) der weltanschauliche
Liberalismus mit seiner einseitigen Verherr-
lichung der freien Personlichkeit; da ist an-
derseits das Massenproletariat mit seinem
Ersatz der alten, religids begrindeten Auto-
ritdt durch den sozialistischen Organisa-
tionsapparat und die Macht der Parteiparole;
da ist schliesslich die fascistische Diktatur,
die ja auch, wenigstens wie sie sich zu-
nachst anldsst, mehr ein Durchhauen des
Knotens denn eine Lésung des Problems von
innen her darstellt, und so notwendig in ver-
wirrten Zeitlaufen der energische Zugriff fir

die dussere Ordnung ist: eine Neugestaltung
zum Bessern bedarf der geistigen
Krafte zur Erkenntnis- und Gemitsbildung
in der Masse des Volkes. Sind ja doch auch
die politisch-wirtschaftlichen
und  Umwandlungen  nur

Bewegungen
Erschei-
nungsformen einer tiefer liegenden
geistigen und seelischen Krise, die durch die
europaischen Volker geht, und umso tiefer
geht, je langer sich die Zersetzungskrafte
schon auswirken und die einzelnen Bezirke
des Gemeinschaftslebens ergreifen konnten.

So ist die E h e mit der Duldung des Staates
weithin und gerade in den |, besseren”
Schichten zu einer blossen Kameradschaft
geworden, die man schliesst und auflost
nach Belieben. Die Kinder in den armeren
Familien sind meist nur Kostganger, die sich
der elterlichen Fihrung, soweit eine solche
besteht, méglichts bald entziehen. ImW irt-
schaftlichen sind die groken Genossen-
schaften, Banken, Syndikate, Gewerkschaf-
ten zu einer Art Staaten im Staat geworden,
denen gegeniber ,die gesetzlichen Mog-
lichkeiten fehlen'', sie auf die moralischen
und wirtschaftlichen Gesamtinteressen der
Volksgemeinschaft zu zwingen. Das Volk
ertragt vieles; aber wenn das Vertrauen zu
der gegebenen Fihrung schwindet, sei es,
dass man deren moralische Kraft oder Wil-
len oder gar vorbildliches Beispiel zur
Ueberwindung der Schaden in Frage stellt,
so ist der wesentliche Rickhalt der Autori-
tat und Ordnung schon untergraben, auch
wenn sie dusserlich noch besteht.

193



Auch dass sich die kirchliche Auto-
ritat auf die breite Masse des Volkes stiitzen
konnte, unterliegt so vielen Einschrénkungen,
auch bezuglich des katholischen Volksteils,
dass man den Satz kaum mehr aufzustellen
wagen kann. Trotz des friher selten er-
reichten religits-sittlichen Niveaus des Kle-
rus, trotz der starken religidsen Krafte im
Kreis der liturgischen Bewegung, der Ju-
gendbewegung und der zahlreichen Formen
des Laienapostolats — die freilich oft mehr
..Vereins'- als gemeinsam katholische An-
liegen vertreten (geschweige denn, dass
sie ernstlich Wege der Gemeinsamkeit mit
getrennten Christen zur Ueberwindung von
Unmoral und Unglaube suchten und finden)
— ist Europa heute fast Uberall in den
Stadten und weithin auch schon auf dem
Lande ,,Missionsgebiet’” geworden, und auf
die Gefolgschaft der grossen Masse gegen-
uber der kirchlichen Fihrung wird man nicht
allzuviel setzen konnen. In Frankreich hat
man sich langst daran gewohnt; in Deutsch-
land hat eine ungliickliche Vermengung von
Religion und Parteipolitik nach voriiberge-
hendem Scheinglanz einen Riickschlag ge-
bracht, dessen Ergebnis sich zur Stunde noch
nicht Ubersehen lasst — aber wenn schon
vor dem politischen Umschwung die Wis-
senden o&ffentlich aussprechen konnten: ,,Die
Uberwiegende Zahl der Laien ist von der
Fuhrung des Priesters, auch in rein religidsen
Dingen, abgeriickt" (Kathol. Padagogen-
tagung Minster 1930), so droht heute die
nationalistische Erregung der Jugend noch
schmerzlichere Lucken zu reissen, und die
kulturkémpferischen Tendenzen haben sicht-
lich Wind in ihren Segeln.

Haben wir in der Schweiz vielleicht
Grund, uns aufzuwerfen und fiir besser oder
gesicherter zu halten? Ob wohl der Kern
der kirchlich Gefestigten, um den sich die
breite Schicht der Gleichgiiltigen und Ab-
gestandenen gruppiert, bedeutend grosser
wire, als in Deutschland, wenn &hnliche Er-
schiitterungen den Schweizer Katholizismus

194

auf shnliche Proben stellten? Jedenfalls,
was die Haltung gegeniber der Autoritat im
ganzen (der kirchlichen wie der staatlichen)
angeht, hat die geistige Lockerung und Lé&-
sung nicht nur im Arbeiterstand, sondern
ebenso (nur in anderer Form) bei den Ge-
bildeten einen Grad erreicht, liber den die
Artigkeit der dusseren Beziehung nicht hin-
wegtauschen kann.

Dieser Prozess hat seine lange Vorge-
schichte. Wir werden sehen, dass die tie-
fere innere Begrindung der Autoritdt nur
eine religidse sein kann; so ist es folge-
richtig, dass religidse Krisen zugleich
zu Autoritatskrisen werden.  Tatséchlich
geht die Autoritatserschiitterung parallel mit
der seit Jahrhunderten langsam fortschreiten-
den Laisierungder christlichen Welt.

Eine schleichende kirchliche Krise hatte
bereits das friihe Mittelalter durchgemacht,
indem die hohen Autoritatsvertreter in ihrem
Welitsinn das Ideal, das sie verkiindeten,
durch sich selbst Ligen straften. Die Er-
scheinung eines heiligen Franz, einfach in-
dem er zur Darstellung brachte, die Berg-
predigt sei kein leerer Wahn, hat den dro-
henden Riss noch einmal fir ein paar Jahr-
hunderte aufgehalten; aber die Wunde war
noch nicht verheilt, da kam ein neuer Stoss,
diesmal vom Staate her: die gesteigerte
Firstenmacht, durch Uebernahme des Ro-
mischen Rechts zum Absolutismus geworden,
verbreiterte die Kluft zwischen Volk und
Herrscher und reizte zugleich zu Ueber-
griffen auf das kirchliche Gebiet. Ein Uebri-
ges tat die humanistische Bildung; sie wetzte
die scharfen Waffen des geistigen Diinkels
mit um so grésserem Erfolg gegen das, was
die Erasmus, Hutten und Genossen damals
.Pfaffentum'’ zu nennen begannen, als man
die Angriffspunkte nicht zu erdichten
brauchte. Das &ussere Ergebnis der Ent-
wicklung war die kirchliche Revolution,
.Reformation' genannt. Sie hat dem Zu-
sammenhalt des Volkes in allen Gebieten,
wo sie durchdrang, und dem Zusammen-



hang der europaischen Volker unter sich
den schwersten Stoss versetzt, ihm den gei-
stigen Mittelpunkt genommen. Nun war die
berechtigte und notwendige Kritik der kirch-
lichen Autoritat von der Haltung besorgter
Kinder umgeschlagen zu einem Hass von
Gegnern, die sich (gegenseitig) verleumde-
ten, der Protest, von den Tragern der Autori-
tat auf diese selbst Ubergreifend, grundsatz-
lich geworden, das Verfahren als heiliges
Recht des ,freien Christenmenschen'' ver-
kindet und in Permanenz erklart.

Die weitere Entwicklung verlief nur allzu
folgerichtig. Indem die Reformation den sub-
jektiven Glauben als alleinige Heilsbedin-
gung ausrief, sprach sie der Gemeinschaft
und ihrer Autoritit den Heilswert ab. Vom
Subjektivismus des ,freien Christenmen-
schen" bis zum Liberalismus des laisierten
aufgeklarten” Menschen ist eine gerade
Linie. Ob man sage: , die Personlichkeit steht
unmittelbar zu Gott." — oder ob man sage:
wsie steht in sich selbst'': es sind nur Dialekt-
verschiedenheiten einer Grundanschauung.
Und ob das Ideal dann weiterhin heisse:
..die gebildete Personlichkeit'” bei einem
birgerlichen Philisterium, oder ,,der Ueber-
mensch in der genialisch sich gebardenden
Aristokratie des Geistes: auf jeden Fall ist
der Mensch sich selbst Gewahrschaft. Eine
Autoritdt in Gottes Namen dem Menschen
gegenuber, bzw. liber das rein Menschliche
gestellt, wird in jedem Fall abgelehnt, bzw.
nur soweit akzeptiert, als ihre Meinung sich
mit der eigenen deckt. Das Ideal oder jeden-
falls die praktische Haltung ist ausserchrist-
lich auf dem Boden einer &usserlich christ-
lichen Kultur. Das gilt zwar in erster Linie von
der liberal protestantischen Geistesrichtung;
aber da sie die hohere Bildung, Literatur und
Presse beherrscht, geht ihr geistiger Einfluss
weit Uber die konfessionellen Schranken und
durchsetzt die Gesamtbildung des Volkes.
Nietzsche ist nur einer der faszinierenden
Herolde dieses freien Personlichkeitswillens,
der am konsequentesten ausstreicht, was

nicht dem souverénen Ich in seinem Denken
und Wollen gemass ist. Fur die geistige
Oberschicht hat er den Individualismus zu
Ende gedacht und gelitten. Wenn aber der-
selbe Individualismus erst den Durchschnitts-
menschen erfasst, so ist das Ergebnis um so
folgenschwerer. Anstelle der gesunden,
volksbewahrenden Autoritat, die sich auf
Ueberlieferung, Gemeinschaft,
tung vor Gott im Gewissen stitzt und dem
einzelnen, wo er personlich zu schwach sein
sollte, zur Lebensiberwindung durch die
Gemeinschaftsbindung hilft, trat nun fir die
vielen das Recht des subjektiven Einfalls im
Weltanschaulichen und Moralischen. Es ist
klar, dass damit die Gemeinschaft auseinan-
derfallen musste.

Verantwor-

Schauen wiruns imeigenenlande
um: wie macht sich da in wachsendem Mass
die Zuchtlosigkeit im &ffentlichen Leben
breit! Der Staat nach liberalen Grundsatzen
greift nicht ein, fasst wohl das Verbrechen,
aber die Wurzel nicht. Mégen Schmutz und
Schund in Presseerzeugnissen, lllustrierten,
Kinos, frivolen Darbietungen aller Art soviel
zerstoren wie sie wollen — wenn nur die
,Freiheit'" waltet. Was durfen die Bahn-
hotkioske nicht alles feilbieten, was haben in
Bars und selbst in dffentlichen Aufziigen ge-
wisse Zwielicht-Existenzen fir ,,Rechte’’, un-
fer den Augen der Polizei, die es auch selbst
(zugestandenermassen) als argerlich empfin-
det, aber nicht einschreiten darf! Was ist
noch ,,Vétersitte'', was Geist, was Ehrfurcht
vor der Frau und Religion? Aus Gutem und
Bosem, Wahrem und Frivolem mag sich jeder
sein Tranklein mischen, wie es ihm passt,
auch der unreife Jugendliche, je nach der
Gelegenheit (und oft planméssigen Verfih-
rung), die ihm das Warenhaus der Kultur
zutragt — lediglich im Interesse gewisser
Geschaftsunternehmen! Dass die kommuni-
stisch-atheistische Hetze reichlich Spielraum
hat, wéhrend ein von der Kirche empfohle-
ner und vom Vertrauen des katholischen Vol-
kes getragener Orden verboten ist, ist nur

195



einer von den seltsamen Widerspriichen, die
der Achtung auch der Guten vor Gesetz und
kestehender Ordnung nicht eben férderlich
sind.

Am zerstorendsten wirken sich naturge-
mass die schlimmen Einflisse bei den durch
Vererbung und Erziehung schon Ge-
schwachten und Gefahrdeten
aus. Sie sind durch die Freiheit des Gewah-
ren-lassens allen ihren Krankheiten und Stim-
mungen hemmungslos ausgeliefert. Eine
feste, unbedingte Autoritat, an der sich nicht
rutteln lasst, ware fir geschwachte Individuen
die einzige Darstellung des Normalen, das
sie von sich aus nicht finden konnen, die
einzige Zuflucht gegentber den Fratzen ihrer
verwirrten Innenwelt; mit dem Mangel klar
umrissener Normen werden alle Minderwer-
tigkeiten, die sonst gebunden waren, losge-
lassen und wirken sich als verheerende Gifte
im Korper des Volkes aus. Gewisse patho-
logische Zige weist nun aber auch, wie die
Psychologen dartun, die M a s s e als solche,
namentlich in erschwerter Daseinslage auf.
Die Massenpsychologie gleicht der Psy-
des einzelnen seelisch Ge-
Was Macht der Suggestion,
Herrschaft der Phrase, nervose Hilflosigkeit
gegeniilber dusseren Einflissen und Reizen
offenbart den Massenbe-
wegungen eines Volkes, ahnlich wie in je-
nem Individualfall, so dass die Masse, je
nach der sittlich-religidsen Strahlungskraft
der Fihrer, die sie beherrschen, zu ihrem
Heil oder Unheil beeinflusst wird. Man
denke an den Kommunismus: die Welt-
anschauung, die man den Proletariermassen
einimpft, ist in der Wurzel gleich der des
aufgeklarten Liberalismus; ihm hat man ab-
geguckt, wie er sich’ rauspert und wie er
spuckt: die Ehrfurchislosigkeit vor der Auto-
ritat in Gottes Namen. Und da der Mensch
Gotter braucht, wenn er nicht Gott hat,
Parteidoktrinen, wenn er nicht religiosen
Glauben hat, so hat man den Parteibonzen
fur den Priester (wie fir die Staatsgewalt),

chologie
schwachten.

sei, sich in

196

den Drill der straffsten, unbedingtesten
Klassendisziplin an Stelle der religiosen
Volks- und Autoritadtsverbundenheit gesetzt.
Und was den einzelnen angeht, so ist durch
die Loskettung von der religiosen Autoritat
nicht, wie man einst trdumte, der selbstan-
dige Mensch und die Personlichkeit gewor-
den, sondern der von seiner Umwelt be-
herrschte ,,Massenmensch'’, der ,Kollektiv-
mensch”, eigentlich nur mehr arme Men-
schentrimmer, die gleich galvanisierten
Puppen von einem Punkt her in Bewegung
gesetzt werden, auch zum verbrecherischen
Bruderkampf mit den Waffen (die man zur
Verteidigung nach aussen zu tragen als

Mord erklart!).

Man kann den Eindruck haben, das neue
Geschlecht werde noch viel zu leiden ha-
ben, wirtschaftlich und seelisch, bis die ein-
fachen, grossen Prinzipien der sozial-reli-
giosen Menschennatur  wieder zum Ge-
meinbesitz des Volkes geworden sind.  Aber
gerade, weil sie in der Natur des Men-
schen griinden, werden sie sich als uniber-
windlich auf die Dauer zeigen, und die Be-
muhung der noch religios gesinnten Erzie-
her- und Lehrerschaft,
schwere Schiaden nicht fernhalten kann, hat

auch wenn sie

doch aufs ganze gesehen, eine gute, ja
frohe Aussicht. Wir kampfen im Sinn der
gottlichen Idee und haben deshalb nicht
Grund, Uber den trilben Zeitlaufen nervos
zu werden; vielmehr soll sich der Glaube an
Gottes Erziehungsplan gerade in leidvoller
Zeit in uns vertiefen: er wird unserem Be-
muhen um Rettung des Autoritatsgedankens
im Volke von vornherein die rechte Seelen-
haltung, die Wiirde verleihen; wir werden
nicht auf den Wahn verfallen, als konnten
oder gar sollten wir Exireme mit Extremen
heilen, und werden also nicht gegen Leug-
nung der Autoritdt mit einem Popanz, mit
Uebertreibungen der Autoritatsidee zu Felde
ziehen, vielmehr uns ruhig auf die Idee
besinnen, die uns die christliche Betrach-



tung der Dinge und die Erfahrung der Ge-
schichte nahelegen.

Il. Rettung des Autoritdtsgedankens.

W e lchesist die Idee der Autoritat, die
wir aus Ueberlegung und Religion gewinnen
kénnen?

Gott will das Recht der Personlichkeit und
will eine geordnete Gemeinschaft der Per-
sonlichkeiten, also das Recht der Autoritat
in dieser Gemeinschaft. Beides somit im
Wechselverhaltnis, keines von beiden fir
sich und bedingungslos. Er will die Per-
sonlichkeit nur in Gliedschaft, also begrenzt
durch Gemeinschaftsrechte, und will Ge-
meinschaftsrechte (vertreten durch die Auto-
ritat) nicht Gber Personlichkeitsrechte hin-
weg, gewissermassen absolut und um ihrer
selbst willen, sondern Autoritdt im Dienst
der Gemeinschaft, fir das Heil der Glieder:
dass sie in der Gemeinschaft und durch sie
zu reifen Menschen wachsen und sich im
ganzen menschenwiirdig entfalten kénnen.
Das ist die Idee der Autoritat im christlichen
Sinne. (Vgl. Institut fir wissenschaftliche
Padagogik, J. P. Steffes, .,Der Wandel der
Autoritat in der Gegenwart'’, Miinster, 1931,
und neuerdings Jak. Hemmes, ,,Lebens- und
Bildungsphilosophie als volkische und katho-
lische Aufgabe'’, Freiburg, Herder, 1934.)

W i e werden wir diese Idee von Autori-
tat im Bewusstsein der Zeitgenossen, beson-
ders der J u g e nd , aut der die Zukunft ruht,
zu erhalten und zu pflegen suchen?

Zwei grosse Mittel hat alle Erziehung:
Begrindung im Wort, Darstellung im per-
sonlichen Sein. Zunachst von der Begriin-
dung der Autoritdt im Wort (in Familie,
Schule, Presse, Vereinen usf.). Da lasst sich
hinweisen, in Anknlipfung an die Erfahrung
eines jeden,

1. auf die ,physische Unent-
behrlichkeitderAutoritat'. Un-
entbehrlich ist sie in der Familie, im Staat,
in der Kirche, in jeder Gemeinschaft. Kein
Spiel der Buben, ohne dass einer fihrte. Kein

Schiff sticht in See, ohne dass einer auf der
Kommandobriicke das Ganze Uberwachte
und die Verantwortung tberndhme. Keine
Genossenschaft, ohne dass der und jener
mit seiner Unterschrift verantwortlich zeich-
nete. Kein noch so demokratisches Volk
kann umhin, aus seiner Mitte durch seine
Volksvertretung eine Autoritdt zu bestellen,
mit Uberpersonlichen Rechten. Ohne Auto-
ritdt keine Ordnung, Einheit, Sicherheit des
Ganzen, keine Geborgenheit und men-
schenwiirdige Entaltung fir die einzelnen.

Schon dem Schiiler mit seiner begrenzten
Erfahrung lasst sich dies nahebringen, und
es gilt nur, ihm die Idee aus seiner An-
schauung nahezubringen (gemass der allge-
meinen Methodenlehre). Darauf beruht ja
der ,Umgebungsunterricht’”. Nehmen wir
die schwierigsten Voraussetzungen fir un-
sern Fall: die Jugend in einem Industriege-
biet. Die Anknlpfung an das naturgemass
Niachste, an die Autoritit des Vaters in der
Familie (an sich das Beste) kénnte da eine
fragliche Sache sein und bedarf jedenfalls
grosser Vorsicht. Unverfanglicher ist wohl
der ausserhausliche Kreis: an der durchge-
bildeten Arbeitsteilung, dem verwickelten
Verkehrsnetz, den grossen Zweckanlagen
und Bauten wird sich bereits dem Volks-
schiiler zeigen lassen, wie notig Ordnung
und also Ordnungsprinzip und wie sinnlos
jeder Versuch der Gleichmacherei, der Aus-
schaltung von Fihrern und Gefihrten ware.
Je umfassender ein Betrieb, um so mehr be-
darf er des dienenden Geistes und der ord-
nenden Hand; je komplizierter der Verkehr
Stadt oder Bezirkes, desto
grossere Uebersicht muss aufgeboten wer-
den und desto strafferer Gehorsam gegen
behordliche Anordnungen, damit sich alles
reibungslos abwickelt und nicht der ein-
zelne bedroht ist. So lasst sich auch schon
dem jungen Menschen die Einsicht und das
Verstindnis abgewinnen, wie aus dem Ge-
meinschaftsleben und aus dem eigensten
Interesse eines jeden sich das Unter und

einer eines

197



Ueber, Auftrag und Austihrung ergeben
muss. Er begreift die Verantwortung fir
das Gedeihen des Ganzen und fir das
eigene Leben; er empfangt das Gefuhl der
Gliedschaft, der Verflochtenheit aller und
damit die geistige Disposition zur Einord-
nung, zum bewussten Gehorsam gegen die
Autoritat.

2. Aber die Begriindung der Autoritat
aus ihrer Unentbehrlichkeit, so richtig und
einleuchtend sie ist, bleibt unzulanglich,
wenn man dabei schon stehen bleiben
wollte. Man muss tieferdringen und fragen:
worauf beruht letztlich die Kraft der
Autoritat? Ist sie lediglich eine leidige Tat-
sache, eine Machtinstanz, die sich physisch
dem Einzelwillen aufzwingt und deren letzte
Begrindung" gegebenenfalls die Strafe
ist? So bestinde noch kein moralischer
Grund zum Gehorsam, wenn ein zufal-
liger Eigennutz lockt und das Auge des Po-
lizisten fern ist; und es bestiinde kein Mo-
tiv, warum nicht jeder, den die Lust und das
Kraftgefihl anwandelt, einen Kampf um die
Macht zu inszenieren, um darin Hammer zu
sein und die andern zum Amboss zu ma-
chen. Der Besitz der Walfen ware das letzte
Geheimnis derer ,,oben", die Furcht derer
Wir fihlen, dass dabei etwas
Man kann wohl

,unten’’,
nicht in Ordnung waére.
ausserlich zwingen, soweit der Arm reicht;
eine sittliche Gesinnung aber, die Anerken-
nung eines moralischen Sollens, eine innere
Bereitschaft zu personlichen Opfern um des
Ganzen willen, eine Gewissensbindung mit
einem Wort kann nicht von aussen, nicht
von Menschen als solchen aufgelegt werden.
Nur wo ein hoherer Wille Uber Men -
schenwillen verehrt wird, nur wo die
ordnende Instanz als Ausdruck, Offenbarung
eines hoheren Willens geachtet wird, wo
nicht Menschen auf gleicher Ebene sich be-
gegnen, sondern ein Ubermenschlicher,
hoherer Wille steht, kann eine Bindung im
Innern, im Gewissen, auch im Verborgenen,
eine freie moralische Einordnung des Selbst

198

in die Gemeinschaft sein. Autoritat, mit an-
dern Worten, kann nicht letztlich binden
ausser im Namen Gottes.

3. Zum gleichen fiihrt die Aufhel-
lung des Begriffes selbst, so-
bald man dem Wort Autoritat einen ernst-
haften Sinn unter Menschen geben will.
Autoritdt bedeutet Beglaubigung, Gewahr-
schaft, Willenseinfluss auf andere, und dies
nicht so sehr ,,auf die Griinde hin", die man
von Fall zu Fall fir diesen Willen anfiihrt,
vielmehr ,,auf Ansehen hin'': indem der
Wille des Hoheren selbst mir Gewahr ist
und ich ihn auf Vertrauen hin als wertvoll
und gut bejahe. Ich setze also, ohne Un-
tersuchung von Fall zu Fall, voraus, dass der
gebotene Inhalt wertvoll sei und irgendwie
im Dienst des Ganzen stehe. Es steckt
darin ein Moment von Ehrfurcht, von Glau-
ben, von Vertrauen, von Huldigung. Wo der
einzelne sich nur insoweit beugen wollte,
als erst fir jeden Fall der Beweis fiir den In-
halt geliefert ware, mit andern Worten, wo
letztlich des einzelnen Einsicht und Wille zu
befinden hatte, ob er sich einer Massnahme
unterwerfe, und nur soweit, als sie ihm per-
sonlich einleuchte, da ist von Autoritdt gar
nicht die Rede. Die hdohere Instanz muss
auch ohne Beweis im einzelnen den Inhalt
des objektiv Seinsollenden und Verpflich-
tenden aus dem Bereich des sittlich Gleich-
gliltigen herausheben kénnen: durch eben
ihren Willen dem Inhalt den Charakter des
Wertvollen, des Gesollten geben konnen.
Das ist das Ungeheure an der Sache, wie
D. v. Hildebrand sagt: ein Mensch erhebt
den Anspruch, Forderungen an mich stellen
zu diirfen]  Wie kann er das mit Recht, wie
kann ein Mensch so vor Menschen treten?
Gewiss kann er es psychologisch einiger-
massen, wenn die so auftretende Personlich-
keit durch ihre Gesamtiberlegenheit ,,im-
poniert'’. Aber wenn sie dem einen mehr,
dem andern weniger zusagi? Und da
schliesslich auch der ,,Heilige" nur gradver-
schieden von andern ,,Guten"’ ist: wie kann



irgendjemand absolut etwas fordern
und von andern verlangen, so lange er bloss
als Mensch vor Menschen steht? Nur dem
Absoluten gegenuiber, dem Ubermensch-
lichen Geist und Willen, der absoluten
Weisheit und Vorsehung gegeniiber, ist ein
Gehorsam menschenwiirdig und nur so tber-
haupt sittlich zu begrinden. Nur gegen-
uber dem, der nicht , Trdger’' von mehr oder
weniger Werten wie die Geschopfe alle,
sondern , letzte Norm' der Werte ist. Nur
gegeniiber dem absoluten Gut, dessen
Ordnungswille wesenhaft gut ist — nicht ge-
geniiber andern Instanzen, deren Wille qut
sein kann, aber nicht einfach gut ist bzw.
diesen gegeniiber nur insofern, als sie
imNamen des Absoluten da sind
— natirlich auf d e m Gebiet und in den
Grenzen, innerhalb deren sie als Reprasen-
tanten des géttlichen Willens stehen.

Das Wort ,Stellvertretung’” Gottes wird von A.
Heinen bemédkelt, weil Vertretung fir einen Ab-
wesenden eintrete, Gott aber gegenwirtig ist, und
weil das Wort der juridischen Begriffssprache der
Vernunft entnommen, allzu niichtern sei fir den reli-
gidsen Tatbestand; besser sei also von ,,Sichtbar-
werden”, | Offenbarung’’ des Gotteswillens in dem
Organ seiner Vorsehung zu reden. Die Begriindung
l4sst sich horen, aber das Wort ist nun einmal da und
besagt das Wesentliche, was gemeint ist, und man
versteht es allgemein richtig. Denn worauf es an-
kommt: es besteht eine wesenhafte Beziehung zwi-
schen dem Gotteswillen und seinem irdischen Organ,
wird in beiden Ausdrucksweisen (Stellvertretung und
Offenbarung des Gotteswillens) verstanden. st ja
auch ,,Offenbarung” in diesem Zusammenhang zu
erkldren: es besteht nicht unmittelbares Hervortre-
ten und Sprechen Gottes, sondern durch das Medium
der gotigesetzten (kirchlichen) Ordnung, bzw. (bei
den natiirlichen Gemeinschaften) in den Gesetzen
der Natur, die er geschaffen hat: sofern die mensch-
liche Natur, die Gemeinschaft und der einzelne,
sonst nicht menschenwiirdig leben.und sich entfalten
konnte.

Darin also liegt der Grund, der letztlich
einzige, fur die gewissensbindende Kraft der
Autoritat: dass in ihr Gottes Ordnungswille
sichtbar wird.

Man fihlt nun aber wohl, wie sehr die
gedankliche Ueberlegung in psycholo-

gischer Hinsicht: was ihre Wirkkraft auf
Menschen angeht, von den menschlichen
Eigenschaften des ,Stellvertreters Gottes"”
abhéngt. Rein logisch gesehen, spielt
dies eine untergeordnete Rolle, aber das lo-
gisch Wichtige ist nicht immer das psycho-
logisch Wirksamste. Ableitungen und Be-
weise haben wohl! ihren theoretischen Wert,
aber sie machen nicht entscheidenden Ein-
druck auf uns Menschen, wie wir sind, wenn
nicht das lebendige Bild den ,reinen Be-
griff" erldutert und unterstitzt. Die Dar-
stellung also der Autoritat in
ihremmenschlichenTrager, die
personliche Qualitat des Menschen, der die
Autoritat verkorpert, ist praktisch sogar ent-
scheidend fir die Geltung der Autoritat;
und beweist der Trager der Autoritat in
seinem Wesen nicht seine Héherwertigkeit,
so schwindet tatsachlich auch der Glaube an
seine Berufung und sein Recht.

Da liegt nun freilich, man spiirt es, die
grosse Schwierigkeit. Autoritat hat negativ
befrachtet, eine Frontrichtung ,,gegen’ die
Gemeinschaftsglieder, deren Personlichkeits-
rechte sich Beschrankung gefallen lassen
missen. Man vertrdgt das, sofern der p o -
sitive Wert und Sinn der Autforitat auch
splrbar wird: dass sie Sachwalterin im Na-
men Gottes fir die Gemeinschaftsinteres-
sen, flir Gerechtigkeit, Wahrheit, Menschen-
wirde ist. Die hohere Macht im Namen
Gottes entbindet nicht der Pflicht im Namen
Gottes — der Pflicht, in jedem den Men-
schen zu ehren (nicht ihn als eine ,,Nummer"’
zu behandeln), ja mehr als den Menschen:
ein Wesen, das Gott gehort, das mit seinen
Anlagen, Kraften, Eigenheiten ,bei seinem
Namen gerufen ist”’, Gottes Kind. — Wie
die Personlichkeit dazu neigt, sich zu ver-
absolutieren, sahen wir in der Geschichte;
und aus derselben Geschichte sehen wir
auch, wohin es fuhrt, wenn der Autoritats-
vertreter der Versuchung nachgibt, sich zu
verabsolutieren, seine Menschlichkeit zu
vergessen, sich persénlich mit Haut

199



und Haar und allen Launen und Willkirlich-
keiten gleichzusetzen mit der Idee, die er
vertritt. Diese ,,Ueberwertigkeit” im Be-
wusstsein, wie die Psychologen es nennen
(das ,,Bonzentum’ oder die ,Birokratie’,
wie der Volksmund sagt) stachelt naturge-
mass die Reaktion der Unterbewerteten. Wie
mancher Konflikt in Familien, Schuien, Staa-
ten, Kirche erklart sich so, teilweise sogar
die grossen geschichilichen Rebellionen. Sie
sind damit nicht entschuldigt, aber die Auto-
ritdtsvertreter auch nicht, und die Erst-
schuldigen pflegen gerade sie zu sein (denn
das Volk im Ganzen, im Natirlichen wie im
Religisen, schreitet nie ohne schwere
und gehdufte Heraustorderung zum aktiven

Widerstand).

Von der Schwierigkeit, die in der Dar -
stellung der kirchlichen Auto-
ritat besteht, wissen wohl alle Erzieher.
Auch der Lehrer selbst, als Erzieher der Kin-
der, hat in gewissem Masse Anteil an der
Autoritat der Kirche, teilweise direkt: indem
er religidsen Unterricht gibt, und auch in-
direkt: wenn er an katholischen Schulen
wirkt und mit dem Seelsorger gegentber der
Jugend eine gewisse moralische Einheit bil-
det durch sein berufliches Zusammenwirken.
Auch sonst weiss wohl jeder aus Beispielen,
wie durch Missgriffe oder bestimmte Cha-
Idee der
Autoritat: der geistlichen Vaterschaft und
Vaterlichkeit verbiegen, auf das Religidse
selbst ein Schatten fallt. Es kommt wohl
jeder in die Lage, sich mit den Schwierig-
keiten der Menschen in dieser Hinsicht aus-
einanderzusetzen, und nach einigen Beob-
achtungen weiss er: so wie es eine Freude
ist, als Glied der kirchlichen Gemeinschaft
zu leben unter geistlichen Vatern, so ge-
waltig schwer kann es sein bei Missgestal-

rekterziige, die die religiésen

tung des religidsen Autoritatsgedankens.
Die Unterscheidung von Person und Amt ist
theoretisch leicht, im konkreten Falle aber,
besonders bei der verfeinerten Empfindlich-

keit geistig hoher Natur fir Personlichkeits-
200

rechte, kann es liberaus schwer sein. Zehn
von hundert kommen in solchem Fall zu
einem reifen Menschen, zu dem sie das
Vertrauen haben, dass er sie versteht und
nicht einfach ,,abtut’’ — die andern, ehe sie
dazu kommen, werden in einer Stunde der
Bitterkeit von feindlichen Machten einge-
fangen und sind zumeist der Religion, je-
denfalls der Kirche, verloren.

Nicht selten also (namlich in jenen ,,zehn
von hundert Fallen”, wie wir schatzungs-
weise meinten) wird ein katholischer Lehrer
oder auch sonst jemand, der Vertrauen ein-
flosst, die Aussprache sclcher geistig be-
dréangten Menschen entgegenzunehmen ha-
ben. Es gehdren vor allem zwei Eigenschaf-
ten dazu. Die erste: Wahrhaftigkeit (nega-
tiv ausgedriickt: nicht beschdnigen wollen);
die zweite: innere Warme fiir die Religion
und Kirche, fir die Gemeinschaft glaubiger
Liebe. Man halte das erste nicht fir weni-
ger wichtigl Denn der Mensch von heute
ist ungeheuer empfindlich fir Wahrhaftigkeit
im Religidsen und vertragt nichts so wenig,
wie wenn er feststellen muss, dass man aus
,apologetischen Grinden" an Tatsachen
herumfingert und den Sachverhalt zurecht-
rickt. Haufig wird gar nichts anderes
Ubrig bleiben, als von vornherein zu ge-
stehen: ,,Sie haben ganz recht, mein Lieber,
mit dem, was Sie fihlen. Wenn Sie auch
wohl ein wenig Uberempfindlich sind, Sie
sind es aus einem tiefen Gefuhl fir das Hei-
lige (das ist namlich in der Tat fast stets vor-
handen bei solchen, die Uberhaupt den Weg
zur Aussprache finden).
nicht — selber darstellen, was wir meinen,
und es besser zu machen suchen, indem wir
so leben, wie Sie es fuhlen?” Man hat mit
ahnlichen Worten, wenn sie aus ehrlichem
Herzen kommen, mit der Wahrhaftigkeit
zugleich die andere Bedingung erfiillt und
berthrt das Tiefste, was man im religiosen
Menschen bertthren kann.  Mit irgend-
welcher Beschénigung aber ist alles verdor-
ben. Die heutigen Menschen wissen schon

Wollen wir also



friih, wie es im Leben zugeht; Ungezéhlte
haben gegeniiber Zeitungen, politischen
Parteien, selbst wissenschaftlichen Gutachten
und den schonsten Reden den geheimen
Vorbehalt: ,,Was kann man davon glauben?
Was fir ein Geschaft, was fir ein Interesse
steckt wohl dahinter?”’ Da geht es nur um
die Stellung zur Menschenwelt; aber der
Seele Halt und Glaubigkeit, die Ge-
samtstellung des Menschen zur Auto-
ritdt im Namen Gottes steht in Frage, wenn
der geringste Eindruck aufkommt, dass man
inreligidésen Dingen zweideutig sei,
etwas vertuschen oder beschdnigen wolle.

Sprechen wir (klugheitshalber, und weil
es in der Erziehung der Volksschuljugend
noch weniger in Betracht kommt) nicht vom
politischen Feld und gehen gleich auf Fa-
milie und Schule iiber: was kann hier, (iber
das belehrende Wort hinaus, durch die le-
bendige Personlichkeit des Erziehers fiir die
Autoritat geleistet werden?

Ill. Die Autoritdt in der Schule —
Erzieherpersénlichkeit.

Was der heutige Junge, besonders in In-
dustriegebieten, von der natirlichen, kind-
lichen Anlehnung und vom Bediirfnis nach
Autoritat zur Schule mitbringt, ist haufig sehr
wenig. Oft ist schon ,ein Reif gefallen".
Zunachst suchte ja das Kind die elterliche
Autoritat, mit jenem Lebensinstinkt, mit dem
es die Mutterbrust suchte; sucht bei den
Eltern alles, was ihm fehlt. Der Vater ist ihm
der Inbegriff des Grossen, was ihm in seiner
Welt begegnet. Aber wie oft ist diese
Grosse schon erschiittert, langst ehe die
Pubertatszeit kommt (wo sich die meisten
reifenden Menschen durch die Hilflosigkeit
und Unbekimmertheit der hauslichen Er-
zieher allein finden und durch Unberufene
ihre Ehrfurcht einbissen) schon vorher, sage
ich, ist das Kind an der Autoritat der Eltern
haufig irre geworden. Vielen fehlt der Ein-
druck der sichtbaren Leistung des Vaters,
der in der Frihe zur Arbeitsstatte muss und

abends heimkehrt, wenn die Kinder zur
Ruhe sind. In den kargen Stunden des Zu-
sammenseins begegnen sich viele Eltern
stumpf und teilnahmslos, vielleicht auch er-
regt und gereizt und sind gegen alles Be-
stehende voll bitterer, oft auch unsachlicher
Kritik. S o sieht das Kind der Familie oft die
ihm am nachsten stehenden Autoritatsver-
tfreter, von denen aus es den Weg zur
Autoritdt Uberhaupt finden musste, und mit
solchen autoritatsteindlichen Voraussetzun-
gen kommen heute manche Kinder zur
Schule!

Die Volksschule, die alle aufnehmen muss
und die asozialen Elemente nicht fortweisen
kann, wird von vielen als lastige Durch-
gangsstation betrachtet, die sie vom ,le-
ben" trennt. Wenn nun solche Kinder ihren
Lehrern und Lehrerinnen begegnen, Lehrern,
die auch nicht samt und sonders unberihrt
sind von einer kritischen Haltung gegeniber
ihrer Autoritat — Lehrern, die in ihrer
Haltung zu Staat und Kirche oder zu ihrer
engeren Behérde vielleicht selbst voll Ga-
rungsstoffen sind {(und man glaube nicht,
dass Kinder nicht eine Witterung fir das
wie kann

alles haben!) — unter
solchschwierigen Verhéaltnis-
sen die Autoritdt in der Ge-
stalt des Erziehers spurbar

werden?

Man hat festgestellt, dass schon die Jun-
gen selbst, in Schilergesprichen, Tage-
buchern, Jugendzeitschriften, sich lber die
Frage ihre Gedanken machen. Dichter haben
aus Erinnerungen und Einfuhlung in das
junge Seelenleben nicht selten schwere,
auch wohl missverstandliche und Ubertrie-
bene Anklagen gegen die ,,schablonenhaft
verknocherte” Padagogik der , Alten” ge-
schleudert, immerhin in Geschichten wie
.Demian" von Hesse oder ,,Fall Mauritius"
von Wassermann etliches Wahre zu uber-
denken aufgegeben. Feinfihlige Padagogen
erfassten das Bedirfnis nach einer teilweise
mehr psychologisch begriindeten

201

neuen,



Autoritatsform fur die Jugend, wie man z. B.
aus Fr. W. Forsters Blichern sehen kann, bei
dem so nachdriicklich auf das ,,Ehrgefuhl”
des jungen Menschen hingewiesen und ent-
sprechende ,,Ehrfurcht'’ schon vor der rei-
fenden Personlichkeit gefordert wird. Bei
Maria Montessoris Methode ist die Einfiih-
lung in das Kindgemasse (bei Kleinen und
Schwachsinnigen) mit einer restlosen Hin-
gabe und alle Autoritats-
Staffage weicht der still zurtcktretenden,
fein sich anschmiegenden und desto wirk-
sameren seelischen Fihrerschaft, Sehr be-
merkenswert fur die allgemeine Padagogik
sind auch die Ergebnisse, zu denen die Vor-
trage und Aussprachen der katholischen
Padagogen in Munster 1930 fuhrten, und be-
sonders dirfte Maria Offenbergs Zusammen-
fassung der Erziehereigenschaf-
t e n dem Ideal entsprechen, das wohl jeder
religidse Lehrer im Herzen trégt und dessen
Ausfihrung ihm die Grosse und Verantwor-
tung seines Berufes zum Bewusstsein bringt.

angewendet,

Autoritat, so heisst es da etwa, muss
1. ,sinnvoll" sein, d. h. sie darf nur for-
dern, was gerecht und notig ist, und muss
den Eindruck erwecken, dass sie fir alles
und vor jedermann, ehrlich und ohne Win-
dungen, Rechenschaft geben kann; 2. Auto-
ritat muss menschlich ansprechend in ihrer
Haltung sein: ,,anstandig", einfach, ge-
rade, ritterlich gegen Schwache; 3. Autori-
tat muss ,demitig’ sein, fern allem
Prunken und Auftrumpfen, und im ganzen
Gehaben (mehr als durch Worte) spiren
lassen, dass man auch selbst, aus religioser
Einsicht, zu Gehorsam und Dienst bereit ist
und sich auch selbst zur Ehrfurcht vor dem
simmer Grosseren i{iber dem Menschen"
durchgerungen hat.

Die drei Eigenschaften hangen offensicht-
lich zusammen, sie bilden zusammen den
sittlich-religiosen Erziehercharakter.  Vom
ersten wird wohl kaum noch ein Wort zu
verlieren notig sein. Auffallen mag zunéchst
das Wort ,,anstandig" an der zweiten Stelle.

202

Der Begriff erinnert an das englische
,Gentleman'" und an Férsters ,Ehr-
furcht" vor der werdenden Menschenperson.
Kardinal Newman hat einmal ein schones
Bild von solchen Gentleman-Padagogen ent-
worfen: ,,Ein Mensch, der von seiner Ueber-
legenheit den geringsten Gebrauch macht,
sie nicht fuhlen lasst; aller Scharfe, Kran-
kung und allem Zwang im Tiefsten abhold,
aufmunternd gegen die Schiichternen, nach-
sichtig gegen kleinere Schwéchen ist; der die
Kunst des Schweigens versteht bei Gele-
genheit eines personlichen Bekenntnisses,
grossziigig und ritterlich seine eigenen
Dienste gering achtet und sie mehr als eine
ihm geleistete Gunst betrachtet (denn es
freut ihn ja, dass er Gutes tun darf); der nie-
mals einem Klatsch Gehor schenkt, niemals
niedere Motive voraussetzt, niemals gering-
schatzig von andern spricht und Anders-
denkenden weites Verstandnis entgegen-
bringt.”

Was hier aus dem Feingefiihl des eng-
lischen Geistes fur die allgemeine Men-
schenbehandlung ausgesprochen ist, hat man
in neuerer Zeit auf dem Kontinent, speziell
in der Heilpddagogik, gewisser-
massen durch das Experiment vertieft. Die
Beobachtung und Behandlung der Anor-
malen ist nicht zufallig wegweisend gewor-
den fir die Behandlung von Normalen.
Denn dort, sagt einmal Forster, wo die Wil-
lensiibertragung die grossten Schwierigkei-
ten bietet, wo der Disziplin ein verwirrtes
Innenleben gegenlbersteht, wo eine mecha-
nisch zwangende, zuriickdringende Me-
thode die explosivsten Wirkungen erzeugt,
kann man am besten die feineren Methoden
der Menschenbehandlung erproben. So hat
auch Adler in seiner Studie Uber den ner-
vosen Charakter gezeigt, welch starke Kraft
im Menschen das Bediirfnis nach Selbst-
achtung ist und welch seltsame Ersatzver-
suche sich herausbilden, wo dieses Bediirfnis
ohne Befriedigung bleibt oder getreten wird.
Als Mensch geachtet werden will jeder; eine



Empérung richtet sich so gut wie nie gegen
die Ordnung als solche, sondern stets nur
gegen eine verkehrte polizeiliche Art. Und
wenn es bei Schilerselbstmorden oder
Fluchtversuchen immer wieder heisst: ,,Aus
Furcht vor Strafe”, so sagt uns das deutlich
und schmerzlich, dass diese Kinder auf An-
erkennung und Tadel mit der Wachheit von
Erwachsenen reagieren, aber noch nicht die
Starke der Erwachsenen erreicht haben, und
daran zerbrechen sie. Und ferner, wenn
temperamentvolle Sohne eines herrischen
Vaters erfahrungsgemass besonders leicht
entarten, wo liegt der Grund, wenn nicht
eben in der gewaltsamen Hemmung ihres
Selbstandigkeitsdranges, der sich nicht an-
ders ausleben konnte, als indem sie das Ge-
genteil von dem taten, was der Vater von
ihnen verlangte — nicht aus Lust zur Un-
ordnung, sondern aus Opposition.
von der Schule ahnlich, Gberhaupt auf allen
Gebieten von Unter- und Ueberordnung:
durch Nichtanhoren, schneidige Tonart, Ab-
blitzenlassen kann man wohl &ussere Ord-
nung herstellen, aber dahinter ziichtet man
den heimlichen Aufruhr, und gerade die
Besten werden storrisch: jene, aus denen
das Meiste herauszuholen wéare, wenn man
ihnen die ihrer Kraft entsprechenden Auf-
gaben stellte (oder sie selbst ergreifen
liesse) — wahrend die ,,Lammfrommen"’, die
sich ducken, auch die Schwachsten und im
Leben Mittelmassigen werden.,

Das scheinbar auffallendste Stichwort
echter Autoritat hiess ,,Demut’. Aber
gerade diese ist die Krone der Erzieher-
eigenschaften. Gemeint ist die innerst reli-
giose Gesinnung und Haltung der Kreatur
als solcher: die Haltung des Dienstes, des
schlichten ,,Magdtums"’, wo die Ueberlegen-
heit dem Erzieher gar nicht im Bewusstsein
zu liegen scheint, wo man kein Aufheben
von sich macht, wo man ,,nicht zu herrschen,
sondern zu lieben' da ist, auch seinerseits
eingeordnet ins grosse Ganze. Nur der-
jenige wird Autoritat wirksam verkorpern,

Das gilt

der sich selber der Autoritat zu beugen
Nur wer sich selbst nicht Uiberhebt,
wer die menschliche Schwierigkeit, einer
Idee und ihrer Vertretung sich still zu beu-
gen, selber an sich durchliten hat und zu
schatzen weiss, wird auch schwierigen Cha-

lernte.

rakteren in der Erziehung (und politischen
oder religiosen Gegnern im Leben) Gerech-
tigkeit widerfahren lassen. Und gar zu
Gott, dem immer Grosseren, wird nur der
hinfuhren konnen, in dessen personlichem
Sein der Glaube, in dessen Haltung die Ehr-
furcht vor den Menschenbriidern in Christus
durchleuchtet. Ein solcher wird die Jugend
nicht so sehr fur sich, sondern fir die Idee
erobern, der er selber dient. An seinem
Beispiel, viel mehr als durch Moralisieren,
erkennen sie: wir gehorchen nicht ,,ihm"’,
sondern durch ihn der sittlichen Ordnung,
vor der alle gleich sind, vor der auch ,er"
sich beugt. Wo die Autoritat nur im Namen
der unbestechlichen Wahrheit spricht, da
lasst man sich gern auch schwere Dinge zu-
muten. Wo Autoritat nur zum Heroismus
sie selbst mit
Beispiel vorausgeht, da wird es ihr nie an
Gefolgschaft fehlen. Wo die Autoritdt ohne
Ansehen der Person durchgreift und sich
gerade der Armen, Leidenden, Misshandel-
ten besonders liebevoll annimmt, da stehen
alle Guten zu ihr. Wo man nichts sein will

aufruft, indem heroischem

als Sachwalter Gottes, wo man sich selbst in
Gottes Schule als Schiiler fuhlt, wo man sich
nicht gefallt im Funkeln des Schwertes, son-
dern sich selber sets erforscht im Spiegel
gottlicher Wahrheit und Heiligkeit —wenn
so die Autoritat, angefangen von der des
Familienvater, des Lehrers in der Schule,
des Pfarrers in der Gemeinde, bis zur Re-
gierung des Volkes und zum HI. Vater der
Christenheit die lebendige Gottheit darstellt
und des Wortes und Beispiels Jesu einge-
denk ist: ,,Wer von euch herrscht, sei der
Diener aller’, d a ist dann auch nicht ,,zu-
viel verlangt', wenn verlangt wird: |, Jeder-
mann unterwerfe sich der Autoritadt, denn es

203



ist keine Gewalt als von Gott, und die be-
steht, ist von Gott geordnet’” (Rom. 13, 1).

Des Lehrers Anteil an der Erhal-
tung und Pflege des wahren Autoritatsge-
dankens im Volke ist von tiefgreifender Be-
deutung. Ist auch seine Arbeit nach aussen
unauffalliger als z. B. die des Journalisten oder
Politikers, so ist sie umso intimer und nach-
haltiger — fast so wie beim rechten Seel-
sorger. Gegen Massenbewegungen und
Massenwirkungen wird man zuriickhaltender,
je ndher man zuschaut; Tieferes geht immer
nur von Mensch zu Mensch,
Kreise vor sich; nicht wie im Sturm, der

im kleinen

uber die Lande fegt, sondern wie im stillen,
kaum vernehmlichen Windhauch. Was un-
auffallig, aber andauernd wirkt, geht umso
tiefer ein. Es entspricht auch mehr der Art,
wie sich gesundes Wachstum in der Natur
vollzieht. Wie oft kann man beobachten,
dass reifere Menschen in entscheidenden
Lebensfragen wieder zu ihrem ehemaligen
Lehrer zurickkehren, der ihnen auch in ihrer
Reife naheblieb mit seinem Gedenken und
seinem Interesse. So erzéhlte mir kirzlich ein
junger Mann, wie er mit seinen religitsen
Fragen nicht fertig wurde, habe er seinen
katholischen Lehrer von der Schule autge-
sucht und bei ihm Rat geholt — und be-
zeichnend, dass er von dort ganz wie von
selbst zum Priester kam! Ein Symbol der in-
neren Einheit zwischen Lehrer- und Priester-
berut. Menschenbildung ist Seelenbildung.
Lehrer und Priester arbeiten am tiefsten im

Ueber die ,Volkstiimlichkeit”

Jeder Erzieher hat die Autgabe, die sei-
nem Wirken anvertraute Umgebung durch
planmassige Einwirkung zu einer héhern Kul-
turstufe zu fihren. Als religids eingestellte
Padagogen sind wir uns daruber klar, dass
das letzte Ziel jedes Unterrichtes und jeder
Erziehung Gott sein muss. In selbstverstand-
licher Unterordnung unter das hochste Ziel
verfolgt jeder von uns seine besondern, von

204

Stillen — seelisch an den Seelen. Wir kon-
nen den Erfolg nicht immer, vielleicht sogar
selten, ,,sehen'’ — auch bei uns selber nicht.
Wir mussen dem Heiligen Zeit lassen zu
reifen. Der Geist Gottes ist nicht mit Handen
zu greifen, er wirkt innerlich, wirkt durch die
wortlosen, rein im Sein begriindeten Anre-
gungen von Mensch zu Mensch, im beschei-
denen Glauben, Hoffen, Lieben, sich Gedul-
den. Wir konnen hochstens Ansatze sehen
und hin und wieder ein Zeichen, dass Gott
am Werke ist — und im gleichmassigen
Opfer des Berutes ihm den Weg bereiten.
Mit aller Mihe wird es uns nicht gelingen,
die Welt im grossen zu andern— noch we-
niger ein fir allemal, auch mit gewaltsam-
sten Methoden oder kunstreichen Finessen
nicht. S o wandeln sich bestenfalls Zustande,
aber nicht Menschen, und es ist nach wie
vor im Ganzen gleich. Schliesslich legt man
alles beiseite, was Methode und Kunst heisst,
und ist einfach Mensch — oder wenn
auch  das werden  soll:
.Cuore', Herz, wie ein berthmtes Erzie-
hungsbuch sich nennt. Indem wir uns selbst

vereinfacht

mit unserem ganzen Wesen, ,,von Herzen"
einsetzen, tun wir, was wir kénnen — und
das andere ist Gottes. Genug, dass uns hin
und wieder (und immer wieder zur rechten
Stunde, wenn uns die Mutlosigkeit beschlei-
chen mochte) ein freundliches Zeichen wird,
dass Gott uns segnet.

Luzern. Otto Karrer.

des Erziehers

Fach und Stufen bedingten Programmpunkte.
Wir alle aber stehen vor Leuten, die wir zu
flihren haben. Denken wir dabei nicht nur an
die Jugend! Denn mit der Jugend wollen wir
das ganze Volk, in dessen Mitte wir titig
sind, zu bestimmten Hdéhen emporfihren.
Um es erfolgreich tun zu kénnen, miissen wir
zu unsern Zoglingen, zum Milieu, dem sie
entwachsen sind, hinabsteigen. Doch —



	Krise und Rettung des Autoritätsgedankens

