
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 4

Artikel: Die Ehrfurcht in der Erziehung

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


um des lumen fidei willen, dessen Werkzeug es

sein soll, und im Dienste dieses doppelten Lichtes

soll der Mensch sein sittliches Wollen, aber
auch seinen ganzen herrlichen jungen Leib rein
und heilig, gesund und stark bewahren. Auch
diese Mahnung gehört in den Religionsunterricht.

So steht dann katholischer Religionsuntei-
richt wahrlich nicht bloss im Dienste des sog.
einseitigen Verstandesmenschen, über den

heute so viel gelästert wird, obwohl er um eine

ganze Ordnung nobler ist, als der blosse
Willensathlet und um zwei Ordnungen höher als

der blosse Körperathlet. — Der Religionsunterricht

dient aber ebensowenig der Heranbildung
dieser eben erwähnten zwei andern Typen, er
dient auch nicht dem sog. rein natürlichen

Menschen, auch nicht dem braven
sittlichreligiösen Staatsbürger, sondern er dient dem

ganzen katholischen Menschen, der gesund in

seinem natürlichen Denken und unverdorben in

seinem sittlichen Wollen und vom Feuer
göttlichen Glaubens und des christlichen Ethos

durchglüht ist, und in welchem alles, was an

den eben genannten Typen Reines und Wahres

sein könnte, in eine höhere geordnete Einheit

aufgenommen ist. Der katholische Religionslehrer

dient im Vertrauen auf die Gnade Gottes
und im Bewusstsein der Schranken seines

geschöpflichen Dienstes dem jungen Menschen,

der „Christus anziehen" (Rom. 13, 14; Gal. 3,

27), „Christus gemäss" denken und leben

(Rom. 15, 5) und so heranwachsen soll zum

„Vollalter Christi" (Eph. 4, 13).
Das Wissen um die grundsätzlichen Fundamente

jedes katholischen Religionsunterrichtes
ist für alle religionsunferrichtliche Methode die

Hauptsache, so sehr, dass einem, der diese

Hauptsache aus dem Auge verlöre, auch alle
methodischen Nebensachen nichts nützen würden.

Damit will freilich die Wichtigkeit der

Frage nach der rechten Unterrichtsmethode

keineswegs bestritten werden. Es handelt sich

nur ein letztes Mal um die Betonung der „rechten

Ordnung", diesmal der Ordnung von Ziel

und Mittel. Je besser also einer jenes Ziel

kennt, und je ernster er darum jene Hauptsache

nimmt, um so ernster wird er dann auch die
Methode nehmen, die jener Hauptsache dient.

Riehen/Basel. Dr. Jakob Fehr.

Die Ehrfurcht in der Erziehung
Aristoteles sagt einmal, die Liebe zur Weisheit,

das Philosophieren und damit die eigentliche

Bildung, beginne dort, wo der Mensch zu

staunen anfange. Und wahrlich, ein Mensch, der

vor nichts staunt, ist auch nicht fähig, etwas

Wertvolles in sich aufzunehmen und so selber
wertvoll zu werden. — Letzten Endes kommt
aber alles Wertvolle von Gott. Deswegen sagt
der Psalmist (Ps. 110, 9): der Anfang der Weisheit

ist die Furcht Gottes. Das staunende
Hinautschauen zu Gott, verbunden mit dem Gefühl

der eigenen Ohnmacht und Unwertigkeit, ist so

nicht bloss das Grunderlebnis und der Ausgangspunkt

jeglicher Religion, sondern auch jeglichen
innern Wachstums und jeglicher Erziehung.

Der vollendete Gegensatz zu dieser
Ehrfurcht, zu dieser im guten Sinne staunenden

Naivität, ist

der rationalistische und blasierte Mensch.

Mit diesem kann der Erzieher nichts mehr anfangen:

alles weiss er besser, alles kann er besser,

alles hat er schon gesehen und erlebt und genossen,

über alles hat er ein absprechendes Urteil,
keinem fügt und beugt er sich, alles lässt seine

Seele leer und unbefriedigt, bis er, von sich

selber angeekelt, sein Leben leer und nutzlos

findet und es bei der ersten grössern Schwierigkeit

auch von sich wirft. Dieser „Moderne"
kennt keine Ehrfurcht vor sich selber, sonst würde

er mehr auf seine seelische Sauberkeit halten;

er kennt keine Ehrfurcht vor den andern und

ihrem Leben, sonst könnte er nicht so damit

spielen und es nur zu seinem Genüsse

missbrauchen; und er kennt vor sich und andern
keine Ehrfurcht, weil er vor Gott keine Ehrfurcht

hat, von dem aus alles Endliche einen Schimmer

des unendlichen Wertes erhält. Der Blasierte

hält sich für den Mittelpunkt der Welt; alles,

was war, hat er übertroffen; alles, was kommen

wird, ist nichts gegenüber seinen Leistungen. Er

ist der absolut autoritätslose Mensch.

Wir wollen hier nicht über die moderne
Jugend losziehen; es wird wahrlich genug

156



über sie geschimpft, teilweise mit, teilweise auch
ohne Grund. Ein gewisser Zwiespalt zwischen
alt und jung ist sicher nicht immer das schlechteste

Zeichen; wenn die Jugend auch gar keine
Initiative hat und gar keine neuen Ideen hervorbringt,

wird das nur zu geistiger Stagnation
führen. Das Bedauerliche ist nur, dass dieser

Zwiespalt heute sich zum Streit entwickelt hat,

der nur mehr die eigene Meinung gelten lassen

will; die moderne Jugend ist gegenüber dem
Alter blasiert geworden, hat zum Alter das

Zutrauen verloren; der Weltkrieg und unsere heutige

kulturelle Lage beweisen, dass das zum
Teil mit Recht geschehen ist. Eine gesunde
Spannung wäre deswegen zu begrüssen; d i e

Blasiertheit aber muss beseitigt
werden.

Wie kann das geschehen? Durch Aufklärung?,
durch festeres Betonen der Autorität in der
Erziehung oder auf eine andere Art und Weise?
Soll man mit den ganz modernen Pädagogen
der Jugend alles zugestehen und Schülerselbstregierung

einführen, oder soll man mit den ganz
Reaktionären auf die alte Prügelpädagogik
zurückgreifen? — Um das beantworten zu können,
müssen wir wissen, woher die Autorität

s I o s i g k e i t der modernen
Jugend kommt. Ihr Ursprung scheint mir in

jener Zeit zu liegen, da die Menschheit anfing,
sich von allen Bindungen zu lösen, besonders

von der Bindung nach oben, und dafür begann,
sich nur mehr auf das Menschliche zu besinnen*.
Es ist die Zeit der Renaissance. Gewiss hat

diese Zeit auch ihre sehr guten Früchte gereift.
Aber geschichtlich betrachtet, stammt von jener
Zeit her die Erklärung der Absolutheit des
Menschen. Man habe zur selben Zeit den Menschen

entdeckt, heisst es. Dieser Geist der Loslösung
und der Verabsolutierung hat durch die
Jahrhunderte sich weiter entwickelt über die
Reformation und über die Aufklärungstage, bis er in

Kant seinen besten Interpreten fand. Der
Rationalismus versuchte so zum letztenmal die
Aufstellung einer einheitlichen Weltanschauung und

eines geschlossenen Systems**.

Eigenartig ist aber nur, wie gerade der
Rationalismus, der mit seinem Alles-verstehen und
Alles-besser-wissen-wollen die Menschheit au-

* Jakob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in

Italien, S. 261—332.
** A. Schweizer, Kultur und Ethik, S. 100 ff.

toritätslos gemacht hat, nun selber
die grösste Autorität für sich in

Anspruch nimmt. Er duldet keinen Widerspruch,
keinen Zweifel an seiner Hoheit; er ist der Schöpfer

des preussischen Kasernentons und Drills. So

wie er die Autorität einerseits verachtet und

untergräbt und sich an deren Stelle setzt, ebenso

übertreibt er sie wieder und behandelt alle

Untergebenen als willenlose Sklaven und Knechte.
Er erzieht so entweder zu einseitiger Autonomie
oder zu ebenso einseitiger Unselbständigkeit.
Für ihn gibt es keine Gebote, aber wenn er
befiehlt, dann heisst es nur: du musst und du sollst.

Er kennt nicht den edlen, gütigen Menschen,
sondern nur den Herren- und den Sklavenmenschen;

und nach Nietzsche gibt es nur eine
Herren- und eine Sklavenmoral, aber keine

Menschheitsmoral. So begreifen wir die Ratlosigkeit

jener Erzieher, die auf rationalistischem
Boden stehen.

Zwischen diesen beiden Extremen geht immer
noch die christliche Tugend der Ehrfurcht ihren

bescheidenen Weg, der hinaufführt auf die
Höhen der Edelmenschlichkeit. Sie allein ist

imstande, der Autoritätslosigkeit Einhalt zu gebieten

und die übertriebene Autorität auf das richtige

Mass zurückzuführen.

Der Mangel an Ehrfurcht ist das

eigentlich Charakteristische unserer Tage. Der
moderne Ehren- und Anstandskodex kennt weder
das Wort noch die Sache. Die Menschheit ist in

ihrem Dünkel frivol geworden. Gewiss, ich

möchte nicht verallgemeinern, es gibt auch heute

noch ausserordentlich viele edle und gute
Menschen. Aber ist nicht der Geist der modernen
Wirtschaft gegenüber den Menschenleben und

Menschenseelen sehr ehrfurchtslos geworden?
Hat sich nicht in der Kunst oft ein äusserst frivoler
Ton geltend gemacht, der sie zur Dirne erniedrigte?

Muss nun nicht endlich die Wissenschaft

selber zugeben, dass das, was zu Häckels und

Darwins Zeiten als Höchstes gepriesen wurde,
sehr problematisch ist? Und muss nicht selbst

der Ungläubige wieder bekennen, es gebe doch
noch etwas, das über den menschlichen Intellekt

hinausgeht? Heute ist es ja Mode geworden,

wieder religiös zu sein. Man sieht es

allmählich ein: wir sollten wieder etwas demütiger,
bescheidener und vor allem etwas ehrfürchtiger
werden. Der Weltkrieg und das heutige Elend

lehren uns, dass der Mensch doch noch nicht

157



jenes Wunderding ist, als das der Liberalismus
ihn betrachtet hat.

Das Wesen der Ehrfurcht.

Der Hauptmann von Kapharnaum, der sich

voll Demut vor dem Heiland niederwirft, ist das

Urbild der wahren Ehrfurcht. Er

kennt die unermessliche Macht des Sohnes Gottes,

und darum ruft er ihn zu Hilfe; aber er kennt
auch seine eigene Unwürdigkeit und

Geringwertigkeit gegenüber diesem Allmächtigen, und

darum wehrt er ihm, sein Haus zu betreten. Es

geht ihm wie dem Petrus, der nach dem wunderbaren

Fischfang sich vor dem Heiland niederwirft

und ihn bittet: ,,Herr, geh' weg von mir,
denn ich bin ein sündhafter Mensch", der aber

in Kapharnaum, da alle den Heiland verlassen,

sagt: ,,Zu wem sollten wir gehen? d u hast

Worte des ewigen Lebens!" Ehrfurcht ist nicht

bloss Furcht, sondern sie schliesst auch Liebe,

Hochachtung, Vertrauen, Verehrung, Hochschätzung

in sich. Ehrfurcht ist jene sublimierte Liebe,
die einen Petrus treibt, sich ins Wasser zu werfen,

um eher beim Meister am Ufer zu sein, die
ihn aber nicht fragen lasst: bist du es, Herr? Sie

gibt jene Hochschatzung, die die Apostel mit
Freuden den Tod ertragen lasst für das vom
Herrn ihnen anvertraute Gut. Ehrfurcht lasst den
Menschen fur etwas in höchster Liebe entflammen

und gerade darum dann dieses Geliebte
mit grösster Hochachtung und Ehrerbietung pflegen

und beschützen. Ehrfurcht zeigt uns den

Wert eines Dinges in seiner vollen Werthaltig-
keit; und gerade deswegen, weil wir von diesem

Werte ganz erfüllt und durchdrungen sind,
behandeln wir ihn mit ausgesuchter Liebe und

Wertschätzung; wir fühlen uns zu ihm hingerissen,

aber wir wagen es nicht, ihn an uns zu reis-

sen. Wir anerkennen seine Werthaftigkeit; und

weil dieser Wert unsere Werthaftigkeit weit uberragt,

freuen wir uns, ihm dienen zu dürfen und

dadurch von ihm selber an Wert gewinnen zu

können. Wir sind vor ihm wegen seines grossen
Wertes von heiliger Scheu erfasst, aber nicht wie
wir ein drohendes Uebel scheuen und fliehen

und verabscheuen, sondern diese Scheu ist

erfüllt von heiliger Hingabe und Ehrerbietung. So

ist Ehrfurcht letzten Endes eine wunderbar

vergeistigte Liebe, in der das leidenschaftliche Stürmen

der sinnlichen Liebe unterdrückt wird und

nicht zur Geltung kommen kann. Sie ist auch

absolute Wahrheit und Wahrheitsliebe. Alles
Kriechende und Heuchlerische ist nicht von wahrer

Ehrfurcht erfüllt, weil es nicht vom Wert des

Liebesgegenstandes durchdrungen ist, sondern

nur den eigenen Vorteil sucht. Alle Unwahrheit
ist Egoismus; Ehrfurcht aber ist Hingabe.
Ehrfurcht sucht auch den wahren Wert eines Dinges

zu erkennen und anzuerkennen; wo sie keinen
Wert findet, wird sie auch keine Ehre erweisen.
Sie weiss aber von vornherein, dass in jedem
Ding noch irgend ein Abglanz des ewigen Wertes

ist, vielleicht unter viel Unwertigem tief
versteckt. Diesen tiefsten, innersten Wert sucht sie
und ehrt sie. Diesem Wert erweist sie die
gebührende Autoritätsbezeugung und Ehrerbietung.
Was aber nicht wertvoll ist, wird sie nicht
anerkennen und ihm nie ihre Hingabe bezeugen.
Sie schliesst also die Autorität nicht aus und übertreibt

sie anderseits auch nicht, sondern führt sie
auf das allein richtige Mass zurück. Wo daher
noch Ehrfurcht besteht, wird die Autorität nie
Schwierigkeiten haben und verleugnet werden;
angemasste Scheinautorität wird aber als solche
entdeckt und verachtet werden.

Echte Autorität.

Autorität sei die Grundlage jeglicher Erziehung,

wird so oft und so energisch behauptet.
Das ist wahr, wenn der Begriff der Autorität nicht
angekränkelt ist von den oben geschilderten
Uebertreibungen der rationalistischen Autonomie.

Auch in katholischen Kreisen hat jene
übermässige Autorität vielfach Eingang gefunden; wir
waren eben viel stärker unter den Einfluss des
Rationalismus geraten, als wir nur glaubten.
Deswegen mochten wir lieber sagen: Ehrfurcht
sei die Grundlage aller Erziehung;

jene irrigen Meinungen können sich

dann weniger einschleichen. Aber wohlverstanden:

nicht nur Ehrfurcht auf Seite des Kindes,
sondern auch auf Seite des Erziehers.

Ehrfurcht schliesst die Autorität nicht aus, und
echte Autorität schliesst die Ehrfurcht nicht aus.
Im Gegenteil, beide verlangen und fördern
einander. Wer Ehrfurcht vor einem andern hat, wird
sehr gerne bereit sein, auch seine Autorität
anzuerkennen, er wird ihm gehorchen und ihn mit
der gebührenden Ehre umgeben. Umgekehrt
aber ist auch echte Autorität ehrfürchtig. Das

wurde vielfach vergessen. Gewisse Menschen
meinten, wer die Autorität habe, der habe nur zu

158



befehlen, und die Untergebenen haben nur zu

gehorchen, ohne Widerspruch und ohne ein
Recht geltend machen zu können. Das Urbild
aller Autorität aber ist die väterliche Sorge, die

zwar befiehlt, aber immer im Hinblick auf das

Wohl des Kindes, nie aber aus Willkür und Egoismus;

Autorität hat nicht bloss das Recht zu
befehlen, sondern auch die grosse Pflicht, für die
ihr Unterstellten zu sorgen und sie zum Ziele zu
führen. Und nur deswegen, weil ohne Befehlen
nicht zum Ziele geführt werden kann, darf sie

befehlen. Eine Autorität, die alle Pflichten der

Fürsorge ablehnt und glaubt, nur mit Befehlen

alles machen zu können, ist nur halbe Autorität.
Autorität muss unbedingt die dem Kinde von
Gott gegebenen Rechte anerkennen, sie muss
Ehrfurcht haben vor dem Geschöpfe Gottes; sie

muss sich in allem, was Gott mit dem Kinde vorhat,

dem Willen Gottes unbedingt beugen. Darum

kann ein Kind nicht mit Herrschen erzogen
werden, sondern mit väterlicher und mütterlicher
Liebe, die in jedem Kinde ein Geschenk Gottes
und eine unsterbliche Seele sieht. Wir wollen
nicht von den Rechten des Kindes reden, um
nicht Missverständnisse heraufzubeschwören;
aber wir müssen doch sagen, dass Gott in jedes
Kind hinein etwas von seiner Herrlichkeit gelegt
hat, die wir anerkennen und vor der wir uns

beugen müssen. Und es ist möglich, dass Gott
mit dem unscheinbarsten Kinde mehr vorhat und

in seiner Vorsehung ihm einen höhern Platz

bestimmt hat als uns.

Wie war doch unser Herr und Heiland
ehrfürchtig vor allen! Er hat den glimmenden Docht
nicht ausgelöscht. Er hat hinter jedem Menschen
noch etwas Gutes gesehen und hat sich

deswegen seiner in Güte angenommen. Er hat die
Sünderin nicht Verstössen, er hat selbst eine
Maria Magdalena verteidigt gegenüber dem
Geschwätz der Pharisäer. Nur dann ist er hart und

unerbittlich geworden, wenn einer ihm oder
andern Aergernis gegeben hat; dann wurde seine
Rede für uns fast unverständlich hart und streng.
Und gerade diese Härte und Strenge zeigt uns

so recht deutlich, welch grosse Ehrfurcht der
Heiland vor den Seelen gehabt haben muss, denn

weil es um die Majestät einer unschuldigen Seele

ging, deswegen ist er ja hart geworden. Christus
der Herr, dem alle Ehrfurcht und Ehrerbietung
gebührt, er selber hat vor jedem Kind und vor
jedem armen Sünder eine unbegreifliche Ehr¬

furcht, eine Ehrfurcht, die ihm Spott und Verachtung

von Seite der Pharisäer eingetragen hat.

Aber er hat sich nicht beirren lassen in seinem
Tun. Wenn aber der Herr so handelt und denkt,
wie sollten wir es dann wagen dürfen, anders zu
handeln und zu denken? Sollte nicht auch für

uns von jetzt an jeder Mensch ein Heiligtum sein,
in das wir nie mit roher und unehrerbietiger Hand

einzugreifen wagen?

Gerade das Beispiel Christi zeigt uns, wie tief
die Ehrfurcht in den Seelen edler Menschen
verankert ist. Nur ein ganz oberflächliches Bildungsideal

konnte die Menschen von dieser Ehrfurcht

abbringen, ein Bildungsideal, das das Geld und
den irdischen Genuss als das Höchste ansah,

dem alle höhern Werte entschwunden waren.
Gottlob ringt sich allmählich wieder eine gesündere,

menschlichere Auffassung durch. Der alte
Horaz bekommt wieder einmal Recht: naturam

expellas furca, tarnen usque recurret; du magst
die Natur mit der Gabel vertreiben, sie kehrt
doch wieder zurück; du magst der Seele mit
aller Gewalt und List die Ehrfurcht rauben, sie

wird wieder ehrfürchtig werden. Was Gott einmal

in unsere Seele gelegt hat, wird nicht auf

die Dauer ignoriert werden können. Wir stimmen

deswegen Häberlins Worten zu: „Alle noch
nicht falsch erzogenen Kinder sind zur Achtung
bereit und dürsten darnach, achten zu können*."

Eltern und Kind.

Das Kind bringt seinen Eltern von Natur aus
Ehrfurcht entgegen, solange keine erzieherischen
Fehler gemacht werden. Gewiss sucht die
Erbsünde aber auch da zu schaden. Und trotzdem
ist es wahr, dass es für das Kind keine grössere
Enttäuschung geben kann, als die Einsicht in die
moralische Minderwertigkeit seiner Eltern,
wodurch es ihm verunmöglicht wird, diesen
Ehrfurcht zu erweisen. Die Erfahrungen des Kindes

z. B., dass die Eltern es anlügen oder aus ihm

ungehörigen Nutzen zu ziehen suchen, sind die
schwersten des Lebens. Erst nach diesen
Enttäuschungen wird sich dieEhrfurchtslosigkeit in ihrem

ganzen Ausmasse zu zeigen wagen. Vorher aber
ist das Kind vom Wert seiner Eltern voll und ganz
überzeugt: der Vater weiss und kann alles, und
die Mutter ist das Liebste, was ein Kind hat; für
sie tut es alles, was es kann.

* Wege und Irrwege, S. 51.

159



Dieser natürlich ehrfurchtigen Einstellung des

Kindes gegenüber seinen Eltern muss aber eine
ebensolche Einstellung der Eltern zum Kinde

entsprechen Auch die Eltern müssen vom
unschätzbaren seelischen Werte ihres Kindes

uberzeugt sein Wenn das Kind vor Gott schon einen
solchen Wert besitzt, dann ist es selbstverständlich,

dass auch wir Erzieher diesen Wert
anerkennen müssen Wie sollten wir es dann aber

wagen, auf die Fragen eines Kindes z B leichtfertig

eine lugenhafte Antwort zu geben' Und

ist es dann möglich, dass wir ein Kind, wenn es
einmal ein wenig Liebe notig hat und uns

deswegen aufsucht, mit der kurzen Bemerkung
abfertigen ich habe jetzt keine Zeit' Verwundern

wir uns nicht, wenn Kinder spater fur ihre Eltern

auch keine Zeit haben, wenn es ihnen in der

Jugend so ergangen ist Es gibt Kinder, die ihr

ganzes Leben lang darunter leiden, weil sie in

schweren Stunden, die man ihnen ausserlich nicht

ansah, von ihren Erziehern abgestossen wurden
und bei ihnen nicht die notige Liebe und das

notige Verständnis fanden Haben wir doch trotz

unserer angeblich vielen Arbeit Zeit fur die Kinder,

es wird nicht verlorene Zeit sein!

Verliebte Mutter schätzen an ihren Kindern

gewöhnlich alles, was ihrer Sinnlichkeit ein wenig
entgegenkommt, aber das Höhere lassen sie oft
verkümmern Das ist nicht die rechte Ehrfurcht
Aber es bleibt doch dabei wo das Kind den
Eltern nur ein Hindernis und eine Last ist, wo das

Kind seine Unwertigkeit fur die Eltern fühlen

muss, dort wird es unbedingt seelischen Schaden

davontragen, dort wird es sich nicht harmonisch

entwickeln können und werden sich Hemmungen
und Minderwertigkeitsgefühle einstellen. Einerseits

wird es linkisch und scheu werden; anderseits

wird es aber auch gezwungen, sich die ihm

gebührende Achtung zu erkämpfen Ist aber
einmal dieser Weg beschritten, dann ist das

schon ein Irrweg, auf dem sich die Folgen der
Erbsunde schrecklich zeigen werden — Aber
wohlverstanden, die Ehrfurcht vor dem Kinde ist

nicht jene ubermassige Liebe gewisser Mutter

zu ihrem Einzigen, die man gemeinhin als Affenliebe

bezeichnet, sondern sie ist verantwortungs-
bewusste Hingabe an das von Gott anvertraute
Geschenk, sie ist Ehrfurcht vor Gott selbst

Damit wird klar, dass eine Ehrfurcht vor
Menschen nicht möglich wird ohne Ehrfurcht
vor Gott. Diese Ehrfurcht ist das Fundament

aller andern Ehrfurcht. Sie lasst die Eltern den

richtigen Weg der Autorität finden, sie wird die
richtige Strenge mit der notigen Liebe zu
vereinbaren wissen, sie wird dem Kinde jene Pflege
und Sorge zuteil werden lassen, die ihm gerade
zukommen müssen. Wo aber die Ehrfurcht vor
Gott und damit das Verantwortungsgefühl vor
Gott nicht vorhanden sind, wird die Erziehung
fast unmöglich Irrwege vermeiden können. —
Und noch etwas Wie soll ein Kind Ehrfurcht

lernen können, wenn nicht die Eltern mit dem
Beispiel der Ehrfurcht vorangehen' Ehrfurcht der
Gatten voreinander und beider vor Gott miteinander

werden dem Kind zeigen, wie sie zu üben
und wie schon sie ist Diejenigen, die sich heute
nicht genugtun können mit Schimpfen über die
Autoritatslosigkeit der Jugend, bezeugen schon

durch ihr massloses Schimpfen, dass es auch

ihnen an der richtigen Autorität und Ehrfurcht

fehlt. Mochten sie doch wieder einmal vor etwas

rechte Ehrfurcht haben, damit die Jugend an

ihnen sich ein Beispiel nehmen kann' Eben

deswegen hat die Jugend vor nichts mehr Ehrfurcht,
weil ihre Erzieher auch vor nichts Ehrfurcht hatten,

weder vor Gott, noch vor einem absoluten

Wert, und weil sie ihre Zöglinge in dieser Ehr-

furchtslosigkeit auferzogen haben. Denn
erziehen heisst nicht bloss reden und verlangen,
sondern vor allem tun Die Fruchte des
Rationalismus sind auch hier reif geworden.

Lehrer und Schuler

Ganz gleich wie die Eltern und Kinder, so

müssen auch Lehrer und Schuler ihr Erziehungswerk

auf der Ehrfurcht aufbauen Auch hier ist

es eine normale Erscheinung, dass die anfängliche

Furcht der Schulneulinge sich allmählich in
Ehrfurcht verwandelt. Ein Kind, das zu Hause

richtig erzogen wurde, wird dem Lehrer nicht

grosse Schwierigkeiten bereiten; es wird dem
Lehrer recht bald sein ganzes Vertrauen
entgegenbringen Zwischen Lehrer und Schuler
wird ein Verhältnis entstehen, das dem zwischen
Eltern und Kindern analog ist — Kinder aber,
die zu Hause schon Sorgenkinder waren, werden
es vielfach in der Schule auch wieder sein. Der
Lehrer, der ein rechter Erzieher ist, wird auch
hier das Vertrauen durch Ehrfurcht zu erobern
suchen und es vielleicht auch dazu bringen, dass

Kinder ihm nun das Herz offnen, die es vor den
Eltern verschlossen halten

160



Dieses wird vor allem dann der Fall sein,

wenn er das Kind fühlen lässf, dass es ihm nicht

gleichgültig sei, sondern bei ihm ebensoviel und

ebensowenig gelte wie die andern. Diese
Ehrfurcht wird als Lohn wieder die Ehrfurcht des

Kindes ernten. Jeder Lehrer muss die Ehrfurcht,
die die Kinder ihm entgegenbringen, durch
Ehrfurcht verdienen, wenn er will, dass sie auf

beiden Seiten bis ans Ende dauere. Alles, was
die Ehrfurcht zerstören könnte, muss vermieden

werden; hier ist vor allem jegliche Ungerechtigkeit,

Parteilichkeit und Bevorzugung gemeint,
aber auch alles burschikose Wesen und alles,

was irgendwie zu Schwärmerei Anlass geben
könnte. Das Verhältnis von Erzieher und Kind

muss getragen sein von jener absoluten
Wahrhaftigkeit und von jenem absoluten Verantwor-
tungsbewusstsein, die nur wollen, was Gott mit
dem Kinde will und für das Kind bestimmt hat.

In diesem Falle wird in der Schule zwar ein
arbeitsamer und ernster Geist herrschen, aber
auch jene frohe und heitere Stimmung, in der
alle jene sind, denen der Heilige Geist seine

Gnade in reichem Masse mitgeteilt hat.

Es wird jene Stimmung sein, wie sie zwischen
Christus und den Aposteln war, jene Stimmung
der gegenseitigen Liebe und Hilfsbereitschaft,
die bis zur Aufopferung am Kreuze geht und so

alles für das Wohl der andern hingibt; jene
Begeisterung, die die Apostel erfasst hat und nicht
mehr losliess, je mehr sie den Heiland erkannten.
Es wird dann jene Liebe herrschen, die einen

heiligen Benedikt beseelte, der einem jeden Bruder

nachging und ihm alles gab, was er für sein

Leben und seine Seele nötig hatte. Oder jene
Ehrfurcht, die einen heiligen Franziskus antrieb,

jegliche Kreatur als Bruder und Schwester
anzureden und sie zu preisen wegen ihrer Herrlichkeit

und Schönheit, die sie von Gott empfangen
hat. Ehrfurcht vor allem und jeglichem, wie sie

einem jeden gebührt: das wird uns wieder
umwandeln in gute und edle Menschen.

Hier ist eine Bemerkung am Platze über das

sonst gar zu viel besprochene Problem der

Strafe. All das Gerede über Berechtigung
oder Rechtlosigkeit der Körperstrafe scheint mir

unnötig, sobald in der Schule der Geist der

gegenseitigen Ehrfurcht herrscht. Jene Ehrfurcht

wird erstens die Schüler so machen, dass Strafe

überhaupt zur Seltenheit wird. Gewiss sind wir
alle Menschen und fallen in vielem, sagt der hl.

Jakobus (Jac. 3, 2.). Aber es scheint doch etwas
nicht ganz in Ordnung zu sein, wenn der Stock

und das Schimpfen in der Schule eine gar zu

grosse Bedeutung haben. Strafe sollte doch
Ausnahme sein, nicht Regel. Meine eigene
Erfahrung hat mich gelehrt, dass auch bei
wilden und oft unerzogenen Industriejungen
wohl ohne Stock Schule zu halten ist, wenn wir
wirklich am Kind nur Gottes Willen erfüllen
wollen und nicht unsern Vorteil und unsere
Bequemlichkeit suchen. Zweitens wird aber gerade
die Ehrfurcht den Lehrer vor jenen so verderblichen

Vorurteilen und vorgefassten Meinungen
bewahren, die eine fruchtbare Erziehung unmöglich

machen. Die Ehrfurcht wird ihn auch behüten,

im Zorn oder ungerecht zu bestrafen. Und

wenn einmal gestraft werden muss, dann wird
der Schüler aus unserem ganzen Verhalten heraus

merken, dass nicht unsere egoistischen
Wünsche und unsere Vorurteile, sondern sein

eigenes Wohl und die verletzte Gerechtigkeit
die Strafe erheischen. Dadurch wird die Strafe

erst ihren pädagogischen Charakter erhalten und

fruchtbar werden. Ehrfurcht wird unsere schlechte

Laune und unsere zeitweilige Undisponiertheit
im Zaume halten und uns in schwierigen Lagen
Geduld geben; und Geduld ist tausendmal

besser als alles Schreien, Strafen, Moralpaukenhalten

und Sich-selber-vergessen. Ehrfurcht ist

der fruchtbar machende Regen in der Schule.

Ehrfurcht ist kurz: erzieherische Grundhaltung.
Ohne Ehrfurcht ist unser erzieherischer Erfolg

nur Zufallserfolg, mit ihr aber wird er dauernd
werden.

Wie können wir die Menschen wieder
ehrfürchtig machen?

Oben wurde schon gesagt, dass das nur möglich

sei, wenn auch wir wieder allen Ehrfurcht

entgegenbringen, wenn wir selber wieder von
Ehrfurcht beseelt seien. Wir müssen selber wieder

ehrfürchtige Menschen werden, die sich vor
Gott zu demütigen wissen wie der Hauptmann
von Kapharnaum. Wir müssen selber wieder
staunen lernen vor Gottes Macht und Majestät,
müssen die Liebe zu den Seelen wieder in unseren

Herzen fragen, die Christus zu uns trug.
Kurz und gut: wir müssen wieder anfangen, den
andern vollwertige Achtung entgegenzubringen.
Alle Blasiertheit und alles oberflächliche Tun

muss aus unserem Geist heraus, und dafür soll

an ihre Stelle treten liebevolles Verständnis und

161



Erbarmen und der aufrichtige Wille, auch im

Sünder und fehlerhaften Mitmenschen wieder
Gottes Ebenbild und die Erlösergnade Christi
auf dem Grunde der Seele zu entdecken.

Das beste Mittel aber, oder wenigstens eines
der allerbesten, scheint mir gegeben zu sein in

der echten katholischen Frömmigkeit, wie sie in

unserer Liturgie Ausdruck findet. Alles ist

da von heiliger Ehrfurcht erfüllt. Das ist ja der
Grund aller zeremoniellen Vorschriften, dass die
Gott gebührende Ehrfurcht durch nichts verletzt
werde, was allzumenschlich und irdisch wäre.
Alles ist getragen von heiliger Liebe und
Hingabe, von Freude und Begeisterung, und doch
ist alles wieder so massvoll und zurückhaltend,
wie es nur aus edelster Gemütsverfassung
entspringen kann. Was ist es denn anderes, das uns

den Verkehr mit alten Mönchen so anziehend
und begehrt gestaltet, als dieses Mass und diese

Reife, die sie durch den langjährigen Umgang
mit der heiligen Liturgie erworben haben? Vor
allem dem Orden der Benediktiner wird dieser

,,Lebensstil" nachgerühmt, dem Orden, der sich

ganz besonders der Liturgie verpflichtet hat.

Oder man denke an den wunderbaren Einfluss,

den die Pflege des gregorianischen Choralgesanges

auf die Dauer auf einen Menschen haben

muss; die Seele des Sängers muss da selber

auch voller Harmonie, voll Melodie und Rhythmus

werden. Oder erinnern wir uns an die
wunderbaren Ausschnitte aus der heiligen Schrift,

die die Liturgie uns bietet; wie sind sie alle

getragen von bedeutungsvoller Hoheit und menschlichem

Verständnis für alle menschlichen

Notlagen! Kurz und gut: ein Mensch, der durch die

Liturgie sich bilden lässt, wird ein edler, ein

harmonischer Mensch, ein ganzer Mensch werden.

Aber nur jahrelange Vertiefung, nur beständiges

Mitbeten wird dazu führen. Wer immer
sich wahrhaft bestrebt, lebendiger Zweig am

Baume der Kirche zu sein, und aus dem Geiste

der Kirche herauslebt, der wird werden wie die
Kirche: ewig jung und lebenskräftig, wie
Christus es ist.

Der moderne Mensch aber muss wiederum die
Ueberzeugung bekommen, dass es mit seiner
Blasiertheit nichts ist, dass diese ihn ungebildet
und unmenschlich macht. Er muss einsehen

lernen, dass es Werte gibt, die über allem
Materiellen stehen. Er muss einsehen lernen, dass

hinter jedem Menschen — auch hinter dem

einfältigsten und ungebildetsten — etwas ist, vor
dem selbst Gott Ehrfurcht hat. Er muss kurzerhand

einsehen, dass der Geist lebendig macht,
nicht das Fleisch, dass Ideen mehr wert sind als

Geld, dass die Seele mehr ist als der Leib. Rückkehr

zum Geist sei die Losung der neuen Zeit!
Der Mensch soll einsehen, dass über ihm, auch

wenn er der König der Schöpfung ist, noch Einer

steht, der höher, weiser und mächtiger ist als er.
Wir müssen wieder unsere Menschenarmut
einsehen lernen, dann wird es besser werden. Es

scheint fast, als ob der Herrgott der Menschheit
diese Lehre wieder beibringen wolle; dass er
aber nicht aufhöre zu lehren durch Schicksalsschläge

und Heimsuchungen, bis alle es eingesehen

haben. Die heutige geistige und materielle
Not wird sich nicht heben, bis alle wieder zurückkehren

zur Quelle des wahren Reichtums und des
wahren Glückes oder an ihrer Hartnäckigkeit
zu Grunde gehen.

Wie der göttliche Jesusknabe uns selbst

vorangegangen ist mit dem Beispiel der Ehrfurcht

gegen seine Eltern und gegen Gott, so soll auch

unser Leben wieder voll werden von Ehrfurcht

gegen Gott und Mitmenschen, dann werden
auch wir zunehmen an Alter und Weisheit und

Gnade vor Gott und den Menschen. Wer das

Gebäude der Erziehung auf die Ehrfurcht
aufbaut, der wird auf sicheren Grund bauen, und
die Stürme der Welt werden es nicht einstürzen
können. Gegenseitige Ehrfurcht ist der starke
Felsen, der das Gedeihen der Menschheit trägt.
Der Ruf des heiligen Paulus sei auch unsere
Parole: Kommet einander mit Achtung zuvor!
(Rom. 12, 10.)

Sins. Franz Bürkli.

Der demütige Erzieher
Er nimmt es gern auf sich,
Den Boden zu bereiten,
Und — wenn der Sämann kommt —
Stillfroh davonzuschreiten.

Er geht neidlos vorbei,
Wo schwere Halme wogen,
Von ihrer gold'nen Fracht

Beglückt zur Erd' gebogen
Und während man noch singt
Die frohen Sichellieder,
Geht er aufs Feld hinaus
Und pflügt und rodet wieder.

L. Staffelbach.

162


	Die Ehrfurcht in der Erziehung

