Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 4

Artikel: Die Ehrfurcht in der Erziehung
Autor: Brkli, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527915

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

um des lumen fidei willen, dessen Werkzeug es
sein soll, und im Dienste dieses doppelten Lich-
tes soll der Mensch sein sittliches Wollen, aber
auch seinen ganzen herrlichen jungen Leib rein
und heilig, gesund und stark bewahren. Auch
diese Mahnung gehdrt in den Religionsunter-
richt.

So steht dann katholischer Religionsunter-
richt wahrlich nicht bloss im Dienste des sog.
den
heute so viel geldstert wird, obwohl er um eine
ganze Ordnung nobler ist, als der blosse Wil-
lensathlet und um zwei Ordnungen hoher als
der blosse Kérperathlet. — Der Religionsunter-

einseitigen Verstandesmenschen, Uber

richt dient aber ebensowenig der Heranbildung
dieser eben erwahnten zwei andern Typen, er
dient auch nicht dem sog. rein natirlichen
Menschen, sittlich-
religidsen Staatsbirger, sondern er dient dem

auch nicht dem braven

ganzen katholischen Menschen, der gesund in
seinem natiirlichen Denken und unverdorben in
seinem sittlichen Wollen und vom Feuer goti-
lichen Glaubens und des christlichen Ethos
durchgliht ist, und in welchem alles, was an
den eben genannten Typen Reines und Wahres

sein konnte, in eine hohere geordnete Einheit
aufgenommen ist. Der katholische Religions-
lehrer dient im Vertrauen auf die Gnade Gottes
und im Bewusstsein der Schranken seines ge-
schopflichen Dienstes dem jungen Menschen,
der ,,Christus anziehen' (Rom. 13, 14; Gal. 3,
27), ,.Christus gemass' denken und leben
(Rém. 15, 5) und so heranwachsen soll zum
.Vollalter Christi" (Eph. 4, 13).

Das Wissen um die grundsatzlichen Funda-
mente jedes katholischen Religionsunterrichtes
ist flir alle religionsunterrichtliche Methode die
Hauptsache, so sehr, dass einem, der diese
Hauptsache aus dem Auge verlére, auch alle
methodischen Nebensachen nichts niitzen wiir-
den. Damit will freilich die Wichtigkeit der
Frage nach der rechten Unterrichtsmethode
keineswegs bestritten werden. Es handelt sich
nur ein letztes Mal um die Betonung der ,,rech-
ten Ordnung", diesmal der Ordnung von Ziel
und Mittel,
kennt, und je ernster er darum jene Hauptsache
nimmt, um so ernster wird er dann auch die

Methode nehmen, die jener Hauptsache dient.
Riehen/Basel. Dr. Jakob Fehr.

Je besser also einer jenes Ziel

Die Ehrfurcht in der Erziehung

Aristoteles sagt einmal, die Liebe zur Weis-
heit, das Philosophieren und damit die eigent-
liche Bildung, beginne dort, wo der Mensch zu
staunen anfange. Und wabhrlich, ein Mensch, der
vor nichis staunt, ist auch nicht fahig, etwas
Wertvolles in sich aufzunehmen und so selber
wertvoll zu werden. — Letzten Endes kommt
aber alles Wertvolle von Gott. Deswegen sagt
der Psalmist (Ps. 110, 9): der Anfang der Weis-
heit ist die Furcht Gottes. Das staunende Hin-
aufschauen zu Gott, verbunden mit dem Gefihl
der eigenen Ohnmacht und Unwertigkeit, ist so
nicht bloss das Grunderlebnis und der Ausgangs-
punkt jeglicher Religion, sondern auch jeglichen
innern Wachstums und jeglicher Erziehung.

Der vollendete Gegensatz zu dieser Ehr-
furcht, zu dieser im guten Sinne staunenden
Naivitat, ist :

der rationalistische und blasierte Mensch.

Mit diesem kann der Erzieher nichts mehr anfan-
gen: alles weiss er besser, alles kann er besser,

156

alles hat er schon gesehen und erlebt und genos-
sen, Uber alles hat er ein absprechendes Urteil,
keinem fiigt und beugt er sich, alles lasst seine
Seele leer und unbefriedigt, bis er, von sich
selber angeekelt, sein Leben leer und nutzlos
findet und es bei der ersten gréssern Schwierig-
keit auch von sich wirft. Dieser ,,Moderne"
kennt keine Ehrfurcht vor sich selber, sonst wiirde
er mehr auf seine seelische Sauberkeit halten;
er kennt keine Ehrfurcht vor den andern und
ihrem Leben, sonst konnte er nicht so damit
spielen und es nur zu seinem Genusse miss-
brauchen; und er kennt vor sich und andern
keine Ehrfurcht, weil er vor Gott keine Ehrfurcht
hat, von dem aus alles Endliche einen Schimmer
des unendlichen Wertes erhidlt. Der Blasierte
halt sich fir den Mittelpunkt der Welt; alles,
was war, hat er tbertroffen; alles, was kommen
wird, ist nichts gegenuber seinen Leistungen. Er
ist der absolut autoritatslose Mensch.

Wir wollen hier nicht iber die moderne
Jugend losziehen; es wird wahrlich genug



uber sie geschimptft, teilweise mit, teilweise auch
ohne Grund. Ein gewisser Zwiespalt zwischen
alt und jung ist sicher nicht immer das schlech-
teste Zeichen; wenn die Jugend auch gar keine
Initiative hat und gar keine neuen ldeen hervor-
bringt, wird das nur zu geistiger Stagnation
fihren. Das Bedauerliche ist nur, dass dieser
Zwiespalt heute sich zum Streit entwickelt hat,
der nur mehr die eigene Meinung gelten lassen
will; die moderne Jugend ist gegeniber dem
Alter blasiert geworden, hat zum Alter das Zu-
trauen verloren; der Weltkrieg und unsere heu-
tige kulturelle Lage beweisen, dass das zum
Teil mit Recht geschehen ist. Eine gesunde
Spannung ware deswegen zu begrissen; die
Blasiertheit aber muss beseitigt
werden.

Wie kann das geschehen? Durch Aufklarung?,
durch festeres Betonen der Autoritat in der Er-
ziehung oder auf eine andere Art und Weise?
Soll man mit den ganz modernen P3dagogen
der Jugend alles zugestehen und Schiilerselbst-
regierung einfiihren, oder soll man mit den ganz
Reaktionaren auf die alte Priigelpddagogik zu-
rickgreifen? — Um das beantworten zu kénnen,
miissen wir wissen, woher die Autori-
tatslosigkeit der
gend kommt Ihr Ursprung scheint mir in
jener Zeit zu liegen, da die Menschheit anfing,
sich von allen Bindungen zu ldsen, besonders
von der Bindung nach oben, und dafiir begann,

modernen Ju-

sich nur mehr auf das Menschliche zu besinnen®.
Es ist die Zeit der Renaissance. Gewiss hat
diese Zeit auch ihre sehr guten Frichte gereift.
Aber geschichtlich betrachtet, stammt von jener
Zeit her die Erklarung der Absolutheit des Men-
schen. Man habe zur selben Zeit den Menschen
entdeckt, heisst es. Dieser Geist der Loslésung
und der Verabsolutierung hat durch die Jahr-
hunderte sich weiter entwickelt liber die Refor-
mation und lber die Aufkldrungstage, bis er in
Kant seinen besten Interpreten fand. Der Ratio-
nalismus versuchte so zum letztenmal die Auf-
stellung einer einheitlichen Weltanschauung und
eines geschlossenen Systems™*.

Eigenartig ist aber nur, wie gerade der Ratio-
nalismus, der mit seinem Alles-verstehen und
Alles-besser-wissen-wollen die Menschheit au -

i JakoB Burckhardt, [5ie Kultur &er Re;aissance in
ialien, S. 261—332.
** A Schweizer, Kultur und Ethik, S. 100 ff.

toritatslos gemacht hat, nun selber
die grosste Autoritat fiar sich in
Anspruch nimmt. Er duldet keinen Widerspruch,
keinen Zweifel an seiner Hoheit; er ist der Schép-
fer des preussischen Kasernentons und Drills. So
wie er die Autoritat einerseits verachtet und
untergrabt und sich an deren Stelle setzt, ebenso
ubertreibt er sie wieder und behandelt alle Un-
tergebenen als willenlose Sklaven und Knechte.
Er erzieht so entweder zu einseitiger Autonomie
oder zu ebenso einseitiger Unselbstandigkeit.
Fir ihn gibt es keine Gebote, aber wenn er be-
fiehlt, dann heisst es nur: du musst und du sollst.
Er kennt nicht den edlen, giitigen Menschen,
sondern nur den Herren- und den Sklavenmen-
schen; und nach Nietzsche gibt es nur eine
Herren- aber keine
Menschheitsmoral. So begreifen wir die Ratlosig-
keit jener Erzieher, die auf rationalistischem
Boden stehen.

und eine Sklavenmoral,

Zwischen diesen beiden Exiremen geht immer
noch die christliche Tugend der Ehrfurcht ihren
bescheidenen Weg, der hinauffihrt auf die
Hohen der Edelmenschlichkeit. Sie allein ist im-
stande, der Autoritatslosigkeit Einhalt zu gebie-
ten und die (ibertriebene Autoritat auf das rich-
tige Mass zuriickzufihren.

Der Mangel an Ehrfurcht ist das
eigentlich Charakteristische unserer Tage. Der
moderne Ehren- und Anstandskodex kennt weder
das Wort noch die Sache. Die Menschheit ist in
ihrem Diinkel frivol geworden. Gewiss, ich
méchte nicht verallgemeinern, es gibt auch heute
noch ausserordentlich viele edle und gute Men-
schen. Aber ist nicht der Geist der modernen
Wirtschaft gegeniiber den Menschenleben und
Menschenseelen sehr ehrfurchtslos geworden?
Hat sich nicht in der Kunst oft ein dusserst frivoler
Ton geltend gemacht, der sie zur Dirne ernied-
rigte? Muss nun nicht endlich die Wissenschaft
selber zugeben, dass das, was zu Hackels und
Darwins Zeiten als Hochstes gepriesen wurde,
sehr problematisch ist? Und muss nicht selbst
der Unglaubige wieder bekennen, es gebe doch
noch etwas, das lber den menschlichen Intel-
lekt hinausgeht? Heute ist es ja Mode gewor-
den, wieder religidos zu sein. Man sieht es all-
mahlich ein: wir sollten wieder etwas demiitiger,
bescheidener und vor allem etwas ehrfirchtiger
werden. Der Weltkrieg und das heutige Elend
lehren uns, dass der Mensch doch noch nicht

157



jenes Wunderding ist, als das der Liberalismus
thn betrachtet hat,

Das Wesen der Ehrfurcht.

Der Hauptmann von Kapharnaum, der sich
voll Demut vor dem Heiland niederwirft, ist das
Urbild der wahren Ehrfurcht Er
kennt die unermessliche Macht des Sohnes Got-
tes, und darum ruft er ihn zu Hilfe; aber er kennt
auch seine eigene Unwirdigkeit und Gering-
wertigkeit gegeniiber diesem Allmachtigen, und
darum wehrt er ihm, sein Haus zu betreten. Es
geht ihm wie dem Petrus, der nach dem wunder-
baren Fischfang sich vor dem Heiland nieder-
wirft und ihn bittet: ,,Herr, geh' weg von mir,
denn ich bin ein siindhafter Mensch”, der aber
in Kapharnaum, da alle den Heiland verlassen,
sagt: ,,Zu wem sollten wir gehen? du hast
Worte des ewigen Lebens!"” Ehrfurcht ist nicht
bloss Furcht, sondern sie schliesst auch Liebe,
Hochachtung, Vertrauen, Verehrung, Hochschét-
zung in sich. Ehrfurcht ist jene sublimierte Liebe,
die einen Petrus treibt, sich ins Wasser zu wer-
fen, um eher beim Meister am Ufer zu sein, die
ihn aber nicht fragen lasst: bist du es, Herr? Sie
gibt jene Hochschatzung, die die Apostel mit
Freuden den Tod ertragen lasst fir das vom
Herrn ihnen anvertraute Gut. Ehrfurcht lasst den
Menschen fir etwas in hochster Liebe entflam-
men und gerade darum dann dieses Geliebte
mit grosster Hochachtung und Ehrerbietung pfle-
gen und beschiitzen. Ehrfurcht zeigt uns den
Wert eines Dinges in seiner vollen Werthaltig-
keit; und gerade deswegen, weil wir von die-
sem Werte ganz erfillt und durchdrungen sind,
behandeln wir ihn mit ausgesuchter Liebe und
Wertschitzung; wir fihlen uns zu ihm hingeris-
sen, aber wir wagen es nicht, ihn an uns zu reis-
sen. Wir anerkennen seine Werthaftigkeit; und
weil dieser Wert unsere Werthaftigkeit weit tber-
ragt, freuen wir uns, ihm dienen zu dirfen und
dadurch von ihm selber an Wert gewinnen zu
konnen. Wir sind vor ihm wegen seines grossen
Wertes von heiliger Scheu erfasst, aber nicht wie
wir ein drohendes Uebel scheuen und fliehen
und verabscheuen, sondern diese Scheu ist er-
fillt von heiliger Hingabe und Ehrerbietung. So
ist Ehrfurcht letzten Endes eine wunderbar ver-
geistigte Liebe, in der das leidenschaftliche Stiir-
men der sinnlichen Liebe unterdriickt wird und
nicht zur Geltung kommen kann. Sie ist auch

158

absolute Wahrheit und Woahrheitsliebe. Alles
Kriechende und Heuchlerische ist nicht von wah-
rer Ehrfurcht erfliillt, weil es nicht vom Wert des
Liebesgegenstandes durchdrungen ist, sondern
nur den eigenen Vorteil sucht. Alle Unwahrheit
ist Egoismus; Ehrfurcht aber ist Hingabe. Ehr-
furcht sucht auch den wahren Wert eines Dinges
zu erkennen und anzuerkennen; wo sie keinen
Wert findet, wird sie auch keine Ehre erweisen.
Sie weiss aber von vornherein, dass in jedem
Ding noch irgend ein Abglanz des ewigen Wer-
tes ist, vielleicht unter viel Unwertigem tief ver-
steckt. Diesen tiefsten, innersten Wert sucht sie
und ehrt sie. Diesem Wert erweist sie die ge-
bihrende Autoritatsbezeugung und Ehrerbietung.
Was aber nicht wertvoll ist, wird sie nicht aner-
kennen und ihm nie ihre Hingabe bezeugen.
Sie schliesst also die Autoritdt nicht aus und uber-
treibt sie anderseits auch nicht, sondern fihrt sie
auf das allein richtige Mass zurlick. Wo daher
noch Ehrfurcht bestehi, wird die Autoritadt nie
Schwierigkeiten haben und verleugnet werden;
angemasste Scheinautoritat wird aber als solche
entdeckt und verachtet werden.

Echte Autoritét.

Autoritat sei die Grundlage jeglicher Erzie-
hung, wird so oft und so energisch behauptet.
Das ist wahr, wenn der Begriff der Autoritat nicht
angekrankelt ist von den oben geschilderten
Uebertreibungen der rationalistischen Autono-
mie. Auch in katholischen Kreisen hat jene tiber-
massige Autoritat vielfach Eingang gefunden; wir
waren eben viel starker unter den Einfluss des
Rationalismus geraten, als wir nur glaubten. Des-
wegen mochten wir lieber sagen: Ehrfurcht
sei die Grundlage
hung; jene irrigen Meinungen konnen sich

aller Erzie-
dann weniger einschleichen. Aber wohlverstan-
den: nicht nur Ehrfurcht auf Seite des Kindes,
sondern auch auf Seite des Erziehers.

Ehrfurcht schliesst die Autoritit nicht aus, und
echte Autoritat schliesst die Ehrfurcht nicht aus.
Im Gegenteil, beide verlangen und férdern ein-
ander. Wer Ehrfurcht vor einem andern hat, wird
sehr gerne bereit sein, auch seine Autoritat anzu-
erkennen, er wird ihm gehorchen und ihn mit
der geblihrenden Ehre umgeben. Umgekehrt
aber ist auch echte Autoritdt ehrfirchtig. Das
wurde vielfach vergessen. Gewisse Menschen
meinten, wer die Autoritat habe, der habe nur zu



befehlen, und die Untergebenen haben nur zu
gehorchen, ohne Widerspruch und ohne ein
Recht geltend machen zu kénnen. Das Urbild
aller Autoritat aber ist die vaterliche Sorge, die
zwar befiehlt, aber immer im Hinblick auf das
Wohl des Kindes, nie aber aus Willkir und Egois-
mus; Autoritat hat nicht bloss das Recht zu be-
fehlen, sondern auch die grosse Pilicht, fir die
ihr Unterstellten zu sorgen und sie zum Ziele zu
fihren. Und nur deswegen, weil ohne Befehlen
nicht zum Ziele gefiihrt werden kann, darf sie
befehlen. Eine Autoritat, die alle Pflichten der
Fursorge ablehnt und glaubt, nur mit Befehlen
alles machen zu koénnen, ist nur halbe Autoritat.
Autoritdt muss unbedingt die dem Kinde von
Gott gegebenen Rechte anerkennen, sie muss
Ehrfurcht haben vor dem Geschopfe Gottes; sie
muss sich in allem, was Gott mit dem Kinde vor-
hat, dem Willen Gottes unbedingt beugen. Dar-
um kann ein Kind nicht mit Herrschen erzogen
werden, sondern mit vaterlicher und mutterlicher
Liebe, die in jedem Kinde ein Geschenk Gottes
und eine unsterbliche Seele sieht. Wir wollen
nicht von den Rechten des Kindes reden, um
nicht Missverstandnisse heraufzubeschworen;
aber wir miissen doch sagen, dass Gott in jedes
Kind hinein etwas von seiner Herrlichkeit gelegt
hat, die wir anerkennen und vor der wir uns
beugen miissen. Und es ist moéglich, dass Gott
mit dem unscheinbarsten Kinde mehr vorhat und
in seiner Vorsehung ihm einen héhern Platz be-
stimmt hat als uns.

Wie war doch unser Herr und Heiland ehr-
firchtig vor allen! Er hat den glimmenden Docht
nicht ausgeldscht. Er hat hinter jedem Menschen
noch etwas Gutes gesehen und hat sich des-
wegen seiner in Giite angenommen. Er hat die
Stnderin nicht verstossen, er hat selbst eine
Maria Magdalena verteidigt gegenliber dem Ge-
schwitz der Pharisder. Nur dann ist er hart und
unerbittlich geworden, wenn einer ihm oder an-
dern Aergernis gegeben hat; dann wurde seine
Rede fiir uns fast unverstandlich hart und streng.
Und gerade diese Harte und Strenge zeigt uns
so recht deutlich, welch grosse Ehrfurcht der Hei-
land vor den Seelen gehabt haben muss, denn
weil es um die Majestat einer unschuldigen Seele
ging, deswegen ist er ja hart geworden. Christus
der Herr, dem alle Ehrfurcht und Ehrerbietung
gebuhrt, er selber hat vor jedem Kind und vor
jedem armen Sinder eine unbegreifliche Ehr-

furcht, eine Ehrfurcht, die ihm Spott und Verach-
tung von Seite der Pharisder eingetragen hat.
Aber er hat sich nicht beirren lassen in seinem
Tun. Wenn aber der Herr so handelt und denkt,
wie sollten wir es dann wagen diirfen, anders zu
handeln und zu denken? Sollte nicht auch fiir
uns von jetzt an jeder Mensch ein Heiligtum sein,
in das wir nie mit roher und unehrerbietiger Hand
einzugreifen wagen?

Gerade das Beispiel Christi zeigt uns, wie tief
die Ehrfurcht in den Seelen edler Menschen ver-
ankert ist. Nur ein ganz oberflachliches Bildungs-
ideal konnte die Menschen von dieser Ehrfurcht
abbringen, ein Bildungsideal, das das Geld und
den irdischen Genuss als das Hochste ansah,
dem alle hohern Werte entschwunden waren.
Gottlob ringt sich allmahlich wieder eine gesiin-
dere, menschlichere Auffassung durch. Der alte
Horaz bekommt wieder einmal Recht: naturam
expellas furca, tamen usque recurret; du magst
die Natur mit der Gabel vertreiben, sie kehrt
doch wieder zuriick; du magst der Seele mit
aller Gewalt und List die Ehrfurcht rauben, sie
wird wieder ehrfiirchtig werden. Was Gott ein-
mal in unsere Seele gelegt hat, wird nicht auf
die Dauer ignoriert werden konnen. Wir stim-
men deswegen Héberlins Worten zu: ,,Alle noch
nicht falsch erzogenen Kinder sind zur Achtung
bereit und diirsten darnach, achten zu kénnen*."”

Eltern und Kind.

Das Kind bringt seinen Eltern von Natur aus
Ehrfurcht entgegen, solange keine erzieherischen
Fehler gemacht werden. Gewiss sucht die Erb-
sinde aber auch da zu schaden. Und trotzdem
ist es wahr, dass es fur das Kind keine grossere
Enttauschung geben kann, als die Einsicht in die
moralische Minderwertigkeit seiner Eltern, wo-
durch es ihm verunmoglicht wird, diesen Ehr-
furcht zu erweisen. Die Erfahrungen des Kindes
z. B., dass die Eltern es anligen oder aus ihm
ungehodrigen Nutzen zu ziehen suchen, sind die
schwersten des Lebens. Erst nach diesen Enttau-
schungen wird sich die Ehrfurchtslosigkeit in ihrem
ganzen Ausmasse zu zeigen wagen. Yorher aber
ist das Kind vom Wert seiner Eltern voll und ganz
Uberzeugt: der Vater weiss und kann alles, und
die Muftter ist das Liebste, was ein Kind hat; fiir
sie tut es alles, was es kann.

* Wege und Irrwege, S. 51.
159



Dieser natirlich ehrfirchtigen Einstellung des
Kindes gegeniber seinen Eltern muss aber eine
ebensolche Einstellung der Eltern zum Kinde
entsprechen. Auch die Eltern mussen vom un-
schatzbaren seelischen Werte ihres Kindes tber-
zeugt sein. Wenn das Kind vor Gott schon einen
solchen Wert besitzt, dann ist es selbstverstand-
lich, dass auch wir Erzieher diesen Wert aner-
kennen missen. Wie sollten wir es dann aber
wagen, auf die Fragen eines Kindes z. B. leicht-
fertig eine lugenhafte Antwort zu geben? Und
ist es dann moglich, dass wir ein Kind, wenn es
einmal ein wenig Liebe notig hat und uns des-
wegen aufsucht, mit der kurzen Bemerkung ab-
fertigen: ich habe jetzt keine Zeit? Verwundern
wir uns nicht, wenn Kinder spéater fir ihre Eltern
auch keine Zeit haben, wenn es ihnen in der
Jugend so ergangen ist. Es gibt Kinder, die ihr
ganzes Leben lang darunter leiden, weil sie in
schweren Stunden, die man ihnen ausserlich nicht
ansah, von ihren Erziehern abgestossen wurden
und bei ihnen nicht die ndtige Liebe und das
notige Verstandnis fanden. Haben wir doch trotz
unserer angeblich vielen Arbeit Zeit fir die Kin-
der; es wird nicht verlorene Zeit sein!

Verliebte Mitter schatzen an ihren Kindern
gewohnlich alles, was ihrer Sinnlichkeit ein wenig
entgegenkommt; aber das Héhere lassen sie oft
verkimmern. Das ist nicht die rechte Ehrfurcht.
Aber es bleibt doch dabei: wo das Kind den
Eltern nur ein Hindernis und eine Last ist, wo das
Kind seine Unwertigkeit fir die Eltern fihlen
muss, dort wird es unbedingt seelischen Schaden
davontragen, dort wird es sich nicht harmonisch
entwickeln kénnen und werden sich Hemmungen
und Minderwertigkeitsgefihle einstellen. Einer-
seits wird es linkisch und scheu werden; ander-
seits wird es aber auch gezwungen, sich die ihm
gebuhrende Achtung zu erkampfen. Ist aber
einmal dieser Weg beschritten, dann ist das
schon ein Irrweg, auf dem sich die Folgen der
Erbsiinde schrecklich zeigen werden. — Aber
wohlverstanden, die Ehrfurcht vor dem Kinde ist
nicht jene libermassige Liebe gewisser Miitter
zu ihrem Einzigen, die man gemeinhin als Affen-
liebe bezeichnet, sondern sie ist verantwortungs-
bewusste Hingabe an das von Gott anveriraute
Geschenk, sie ist Ehrfurcht vor Gott selbst.

Damit wird klar, dass eine Ehrfurcht vor Men-
schen nicht moglich wird ohne Ehrfurcht
vor Gott. Diese Ehrfurcht ist das Fundament

160

aller andern Ehrfurcht. Sie lasst die Eltern den
richtigen Weg der Autoritat finden, sie wird die
richtige Strenge mit der notigen Liebe zu ver-

‘einbaren wissen, sie wird dem Kinde jene Pflege

und Sorge zuteil werden lassen, die ihm gerade
zukommen mussen. Wo aber die Ehrfurcht vor
Gott und damit das Verantwortungsgefiihl vor
Gott nicht vorhanden sind, wird die Erziehung
fast unméglich Irrwege vermeiden kénnen. —
Und noch etwas: Wie soll ein Kind Ehrfurcht ler-
nen kénnen, wenn nicht die Eltern mit dem Bei-
spiel der Ehrfurcht vorangehen? Ehrfurcht der
Gatten voreinander und beider vor Gott mitein-
ander werden dem Kind zeigen, wie sie zu (iben
und wie schoén sie ist. Diejenigen, die sich heute
nicht genugtun kénnen mit Schimpfen tUber die
Autoritatslosigkeit der Jugend, bezeugen schon
durch ihr massloses Schimpfen, dass es auch
ihnen an der richtigen Autoritat und Ehrfurcht
fehlt. Mochten sie doch wieder einmal vor etwas
rechte Ehrfurcht haben, damit die Jugend an
ihnen sich ein Beispiel nehmen kann! Eben des-
wegen hat die Jugend vor nichts mehr Ehrfurcht,
weil ihre Erzieher auch vor nichts Ehrfurcht hat-
ten, weder vor Gott, noch vor einem absoluten
Wert, und weil sie ihre Zéglinge in dieser Ehr-
furchtslosigkeit auferzogen haben. Denn er-
ziehen heisst nicht bloss reden und verlangen,
sondern vor allem tun. Die Friichte des Ratio-
nalismus sind auch hier reif geworden.

Lehrer und Schiiler.

Ganz gleich wie die Eltern und Kinder, so
mussen auch Lehrer und Schiiler ihr Erziehungs-
werk auf der Ehrfurcht auftbauen. Auch hier ist
es eine normale Erscheinung, dass die anfang-
liche Furcht der Schulneulinge sich allmahlich in
Ehrfurcht verwandelt. Ein Kind, das zu Hause
richtig erzogen wurde, wird dem Lehrer nicht
grosse Schwierigkeiten bereiten; es wird dem
Lehrer recht bald sein ganzes Vertrauen ent-
gegenbringen. Zwischen Lehrer und Schiiler
wird ein Verhaltnis entstehen, das dem zwischen
Eltern und Kindern analog ist. — Kinder aber,
die zu Hause schon Sorgenkinder waren, werden
es vielfach in der Schule auch wieder sein, Der
Lehrer, der ein rechter Erzieher ist, wird auch
hier das Vertrauen durch Ehrfurcht zu erobern
suchen und es vielleicht auch dazu bringen, dass
Kinder ihm nun das Herz offnen, die es vor den
Eltern verschlossen halten.



Dieses wird vor allem dann der Fall sein,
wenn er das Kind fihlen lasst, dass es ihm nicht
gleichgiiltig sei, sondern bei ihm ebensoviel und
ebensowenig gelte wie die andern. Diese Ehr-
furcht wird als Lohn wieder die Ehrfurcht des
Kindes ernten. Jeder Lehrer muss die Ehrfurcht,
die die Kinder ihm entgegenbringen, durch
Ehrfurcht verdienen, wenn er will, dass sie auf
beiden Seiten bis ans Ende dauere. Alles, was
die Ehrfurcht zerstéren konnte, muss vermieden
werden; hier ist vor allem jegliche Ungerechtig-
keit, Parteilichkeit und Bevorzugung gemeint,
aber auch alles burschikose Wesen und alles,
was irgendwie zu Schwarmerei Anlass geben
kénnte. Das Verhalinis von Erzieher und Kind
muss getragen sein von jener absoluten Wahr-
haftigkeit und von jenem absoluten Verantwor-
tungsbewusstsein, die nur wollen, was Gott mit
dem Kinde will und fur das Kind bestimmt hat.
In diesem Falle wird in der Schule zwar ein
arbeitsamer und ernster Geist herrschen, aber
auch jene frohe und heitere Stimmung, in der
alle jene sind, denen der Heilige Geist seine
Gnade in reichem Masse mitgeteilt hat.

Es wird jene Stimmung sein, wie sie zwischen
Christus und den Aposteln war, jene Stimmung
der gegenseitigen Liebe und Hilfsbereitschaft,
die bis zur Aufopferung am Kreuze geht und so
alles fiir das Wohl der andern hingibt; jene Be-
geisterung, die die Apostel erfasst hat und nicht
mehr losliess, je mehr sie den Heiland erkannten.
Es wird dann jene Liebe herrschen, die einen
heiligen Benedikt beseelte, der einem jeden Bru-
der nachging und ihm alles gab, was er fiir sein
Leben und seine Seele notig hatte. Oder jene
Ehrfurcht, die einen heiligen Franziskus antrieb,
jegliche Kreatur als Bruder und Schwester anzu-
reden und sie zu preisen wegen ihrer Herrlich-
keit und Schonheit, die sie von Gott emptangen
hat. Ehrfurcht vor allem und jeglichem, wie sie
einem jeden gebiihrt: das wird uns wieder um-
wandeln in gute und edle Menschen.

Hier ist eine Bemerkung am Platze iber das
sonst gar zu viel besprochene Problem der
Strafe. All das Gerede iiber Berechtigung
oder Rechtlosigkeit der Korperstrafe scheint mir
unndtig, sobald in der Schule der Geist der
gegenseitigen Ehrfurcht herrscht. Jene Ehrfurcht
wird erstens die Schiiler so machen, dass Strafe
tiberhaupt zur Seltenheit wird. Gewiss sind wir
alle Menschen und fallen in vielem, sagt der hl.

Jakobus (Jac. 3, 2.). Aber es scheint doch etwas
nicht ganz in Ordnung zu sein, wenn der Stock
und das Schimpfen in der Schule eine gar zu
grosse Bedeutung haben. Strafe sollte doch
Ausnahme sein, nicht Regel. Meine eigene
Erfahrung hat mich gelehrt, dass auch bei
wilden und oft unerzogenen Industriejungen
wohl ohne Stock Schule zu halten ist, wenn wir
wirklich am Kind nur Gottes Willen erfillen
wollen und nicht unsern Vorteil und unsere Be-
quemlichkeit suchen. Zweitens wird aber gerade
die Ehrfurcht den Lehrer vor jenen so verderb-
lichen Vorurteilen und vorgefassten Meinungen
bewahren, die eine fruchtbare Erziehung unmég-
lich machen. Die Ehrfurcht wird ihn auch behi-
ten, im Zorn oder ungerecht zu bestrafen. Und
wenn einmal gestraft werden muss, dann wird
der Schiler aus unserem ganzen Verhalten her-
aus merken, dass nicht unsere egoistischen
Wiinsche und unsere Vorurteile, sondern sein
eigenes Woh!l und die verletzte Gerechtigkeit
die Strafe erheischen. Dadurch wird die Strafe

. erst ihren padagogischen Charakter erhalten und

fruchtbar werden. Ehrfurcht wird unsere schlechte
Laune und unsere zeitweilige Undisponiertheit
im Zaume halten und uns in schwierigen Lagen
Geduld geben; und Geduld ist tausendmal
besser als alles Schreien, Strafen, Moralpauken-
halten und Sich-selber-vergessen. Ehrfurcht ist
der fruchtbar machende Regen in der Schule.
Ehrfurcht ist kurz: erzieherische Grundhaltung.
Ohne Ehrfurcht ist unser erzieherischer Erfolg
nur Zufallserfolg, mit ihr aber wird er dauernd
werden.

Wie kénnen wir die Menschen wieder
ehrfiirchtig machen?

Oben wurde schon gesagt, dass das nur még-
lich sei, wenn auch wir wieder allen Ehrfurcht
entgegenbringen, wenn wir selber wieder von
Ehrfurcht beseelt seien. Wir missen selber wie-
der ehrflirchtige Menschen werden, die sich vor
Gott zu demitigen wissen wie der Hauptmann
von Kapharnaum. Wir missen selber wieder
staunen lernen vor Gottes Macht und Majestat,
missen die Liebe zu den Seelen wieder in unse-
ren Herzen tragen, die Christus zu uns trug.
Kurz und gut: wir missen wieder anfangen, den
andern vollwertige Achtung entgegenzubringen.
Alle Blasiertheit und alles oberflachliche Tun
muss aus unserem Geist heraus, und dafir soll
an ihre Stelle treten liebevolles Verstandnis und

161



Erbarmen und der aufrichtige Wille, auch im
Stinder und fehlerhaften Mitmenschen wieder
Gottes Ebenbild und die Erlésergnade Christi
auf dem Grunde der Seele zu entdecken.

Das beste Mittel aber, oder wenigstens eines
der allerbesten, scheint mir gegeben zu sein in
der echten katholischen Frommigkeit, wie sie in
unserer Liturgie Ausdruck findet. Alles ist
da von heiliger Ehrfurcht erfillt. Das ist ja der
Grund aller zeremoniellen Vorschriften, dass die
Gott gebihrende Ehrfurcht durch nichts verletzt
werde, was allzumenschlich und irdisch ware.
Alles ist getragen von heiliger Liebe und Hin-
gabe, von Freude und Begeisterung, und doch
ist alles wieder so massvoll und zuriickhaltend,
wie es nur aus edelster Gemltsverfassung ent-
springen kann. Was ist es denn anderes, das uns
den Verkehr mit alten Monchen so anziehend
und begehrt gestaltet, als dieses Mass und diese
Reife, die sie durch den langjéhrigen Umgang
mit der heiligen Liturgie erworben haben? Vor
allem dem Orden der Benediktiner wird dieser
..Lebensstil"” nachgeriihmt, dem Orden, der sich
ganz besonders der Liturgie verpflichtet hat.
Oder man denke an den wunderbaren Einfluss,
den die Pflege des gregorianischen Choralge-
sanges auf die Dauer auf einen Menschen haben
muss; die Seele des Sangers muss da selber
auch voller Harmonie, voll Melodie und Rhyth-
mus werden. Oder erinnern wir uns an die wun-
derbaren Ausschnitte aus der heiligen Schrift,
die die Liturgie uns bietet; wie sind sie alle ge-
tragen von bedeutungsvoller Hoheit und mensch-
lichem Verstindnis fiir alle menschlichen Not-
lagen! Kurz und gut: ein Mensch, der durch die
Liturgie sich bilden lasst, wird ein edler, ein
harmonischer Mensch, ein ganzer Mensch wer-
den. Aber nur jahrelange Vertiefung, nur bestan-
diges Mitbeten wird dazu fiihren. Wer immer
sich wahrhaft bestrebt, lebendiger Zweig am
Baume der Kirche zu sein, und aus dem Geiste
der Kirche herauslebt, der wird werden wie die
Kirche: ewig jung und lebenskraftig, wie
Christus es ist.

Der moderne Mensch aber muss wiederum die
Ueberzeugung bekommen, dass es mit seiner
Blasiertheit nichts ist, dass diese ihn ungebildet
und unmenschlich macht. Er muss einsehen ler-
nen, dass es Werte gibt, die iiber allem Mate-
riellen stehen. Er muss einsehen lernen, dass
hinter jedem Menschen — auch hinter dem

162

einfaltigsten und ungebildetsten — etwas ist, vor
dem selbst Gott Ehrfurcht hat. Er muss kurzer-
hand einsehen, dass der Geist lebendig macht,
nicht das Fleisch, dass Ideen mehr wert sind als
Geld, dass die Seele mehr ist als der Leib. Riick-
kehr zum Geist sei die Losung der neuen Zeit!
Der Mensch soll einsehen, dass tiber ihm, auch
wenn er der Kénig der Schépfung ist, noch Einer
steht, der hoher, weiser und machtiger ist als er.
Wir missen wieder unsere Menschenarmut ein-
sehen lernen, dann wird es besser werden. Es
scheint fast, als ob der Herrgott der Menschheit
diese Lehre wieder beibringen wolle; dass er
aber nicht authére zu lehren durch Schicksals-
schldge und Heimsuchungen, bis alle es einge-
sehen haben. Die heutige geistige und materielle
Not wird sich nicht heben, bis alle wieder zurtick-
kehren zur Quelle des wahren Reichtums und des
wahren Glickes oder an ihrer Harinickigkeit
zu Grunde gehen.

Wie der gottliche Jesusknabe uns selbst vor-
angegangen ist mit dem Beispiel der Ehrfurcht
gegen seine Eltern und gegen Gott, so soll auch
unser Leben wieder voll werden von Ehrfurcht
gegen Gott und Mitmenschen, dann werden
auch wir zunehmen an Alter und Weisheit und
Gnade vor Goft und den Menschen. Wer das
Gebaude der Erziehung auf die Ehrfurcht auf-
baut, der wird auf sicheren Grund bauen, und
die Stirme der Welt werden es nicht einstiirzen
konnen. Gegenseitige Ehrfurcht ist der starke
Felsen, der das Gedeihen der Menschheit tragt.
Der Ruf des heiligen Paulus sei auch unsere
Parole: Kommet einander mit Achtung zuvor!
(Rom. 12, 10)

Sins. Franz Biirkli.

Der demiitige Erzieher
Er nimmt es gern auf sich,
Den Boden zu bereiten,
Und — wenn der Sdmann kommt —
Stillfroh davonzuschreiten.

Er geht neidlos vorbei,

Wo schwere Halme wogen,
Von ihrer gold'nen Fracht
Begliickt zur Erd' gebogen .

Und wahrend man noch singt
Die frohen Sichellieder,
Geht er aufs Feld hinaus
Und pfliigt und rodet wieder.
L. Staffelbach.



	Die Ehrfurcht in der Erziehung

