
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 4

Artikel: Grundsätzliches zum Religionsunterricht

Autor: Fehr, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Wir und die andern." Man tadle diesen
Titel nicht! Es steht dahinter nicht — wie

es anfänglich scheinen mochte — der
Pharisäer, der betet: „Herr, ich danke dir, dass

wir nicht sind wie die andern.. .",
sondern eher etwas vom Geiste des Zöllners:

„Herr, sei uns armen Sündern gnädig!"
Hitzkirch. Lorenz Rogger.

Grundsätzliches zum Religionsunterricht*
Unter diesem und ähnlichen Titeln

veröffentlichte die „Schweiz. Erziehungsrundschau"
im letzten November- und Dezemberheft (Nr. 8

und 9 des sechsten Jahrganges) zwei Folgen

von Antworten katholischer und protestantischer

Religionslehrer auf eine von Prof. Dr. Guyer

ergangene Rundfrage. Bei der Isoliertheit und

Distanz, deren sich Religionsunterricht und

Religionslehrer gegenüber den andern Fächern

und Lehrern vielerorts erfreuen, war es von
Prof. Guyer sicher ein sehr verdankenswerter

Versuch, auf dem Wege einer Aussprache „die
Anbahnung dieser notwendigen Verbindung
einigermassen zu fördern". Im folgenden wollen

die grundsätzlichen Ergebnisse dieser

Rundfrage — aus Gründen, die bald klar sein

werden — zusammengefasst und kritisch
beleuchtet werden.

Es sei hier zunächst auf die Tatsache der

offenkundigen Uneinigkeit hingewiesen, in der
sich die protestantischen Pfarrer in ihren

grundsätzlichen Artikeln über die Problematik
des Religionsunterrichtes befinden. Da äussert

sich zunächst einer (Pfr. von Greyerz, Bern),

dessen Denken sich immer noch behaglich in

den Niederungen des theologischen Liberalismus

des 19. Jahrhunderts weiterzubewegen
scheint. Ein christlicher Religionslehrer hat sich

nach seiner Meinung an die Bibel zu halten,

weil eben leider „wie auf allen Gebieten", —
er erwähnt Sprache, Kunst, Wissenschaft, Recht

— so „auch auf dem Gebiete der Religion die

meisten Menschen nicht schöpferische Geister"

seien, und weil man deswegen auch nicht

verlangen könne, „dass jeder Lehrer religiöse
Schöpferkraft in sich trage"! Wenn nun also

die Religion nicht „entsprechend mittelmässig
oder unter mittelmässig, dürftig und kümmerlich

ausfallen" solle, müsse sich der Religions-

* Wegen der beiden Sonderhefte für den Aufsatz

musste dieser Artikel bis heute zurückgestellt
werden. — Red.

lehrer an die „Urkundensammlung" der „wirklich

schöpferischen Geister auf dem Gebiete
der Religion" halten, und somit die „liebe
Jugend" in das einführen, „was Andere, Tiefere,
Reifere als du erlebt und verkündigt haben"!
Darum soll der Religionslehrer zur Bibel greifen.

Aber warum denn ausgerechnet zur Bibel?

Warum nicht zum Koran oder Talmud oder zu

einer der andern religiös-schöpferischen
Urkundensammlungen? Darauf erhalten wir keine
Antwort. Denn es gibt auch tatsächlich keine
für den, der die Bibel nur unfer dem Gesichtspunkt

der „schöpferischen Religiosität"
betrachtet. Für die zünftigen Vertreter des

theologischen Liberalismus waren ja auch wirklich
die Unterschiede zwischen diesen

religiösschöpferischen Urkundensammlungen nur relative,

etwa der Unterschied zwischen höher und

tiefer, zwischen reiner und weniger rein, und

bei konsequenterem Weiterdenken — man
denke an Ernst Tröltsch! — wurden schliesslich

auch diese Unterschiede fallen gelassen. Man
kann es dann mit Friedrich Heiler fertigbringen,
Buddha, Plotin, Jesus, Paulus, Augustin, Luther,
Schleiermacher in einem Atemzuge als „schöpferische

religiöse Einzelpersönlichkeiten"
aufzuzählen und nebeneinanderzustellen. * Und
doch sollte es heute jedem Theologen sonnenklar

sein, dass es für derlei Zusammenstellungen
keineswegs eines evangelischen Theologen
bedurft hätte, sondern dass ähnliche Kombinationen

bei jedem beliebigen modischen Asphaltliteraten

auch zu finden sind. So eröffnet
uns doch selbst Klabund in seiner Literaturgeschichte,

dass Krischma, Laotse, Buddha und
Christus „vier Gestalten eines Wesens"
seien." In analoger Weise bedarf es aber
wahrlich auch keines christlichen Religionslehrers,

um die „liebe Jugend" in die schöpferische

* Fr. Heiler: Das Gebet, München, 1923. S. 16

und 19.
** Klabund: Literaturgeschichte, Wien 1932. S. 29.

150



Religiosität jener reineren und tieferen Geister
einzuführen, um sie so vor dem „Platten und

Trivialen" zu bewahren, sondern es bedarf dazu

höchstens eines ästhetisch und „religiös" eini-

germassen begabten Literaturlehrers, der die

Fähigkeit hat, sich in jene „Grosseren,
Auserwählten einzufühlen"! — Dies scheinen nun
auch die andern protestantischen Pfarrer, die
sich zum gleichen Problem in der SER äusserten,

aus der neuesten Entwicklung der
protestantischen Theologie gelernt zu haben.
Besonders hat Pfr. Dr. Weidenmann (St. Gallen)
unter dem offenbaren Eindruck der heutigen
theologischen Krisis die entsprechenden
Applikationen auf den Religionsunterricht zu machen

gewagt. Sein Votum ist um so ernster zu
nehmen, als es die Haltung der jungem reformierten

Pfarrergeneration der Schweiz in ihrer grossen

Mehrheit ziemlich getreu zum Ausdruck

bringen dürfte.

Auch nach Pfr. Dr. Weidenmann hat sich der

Religionsunterrichl an der Bibel zu orientieren.
Aber nicht an der Bibel, als einer Urkundensammlung

schöpferischer Religiosität, zum
Zwecke der Anregung des „religiösen Lebens"
der lieben Jugend. Im Gegenteil, das „was so

landläufig das Zentrum des Religionsunterrichtes

bildet", nämlich die Heranbildung
sogenannter „sittlich-religiöser Persönlichkeiten"
kennt nach Weidenmanns Ueberzeugung die

Bibel nicht einmal; davon redet sie gar nicht,
sondern sie „redet nur ausgerechnet von dem,

womit wir im Religionsunterricht nichts

anzufangen wissen, von Gericht und Gnade, von
Furcht und Zittern, von Freude im heiligen
Geist, von Leben verlieren, um es zu gewinnen,
von den Letzten, die die Ersten sein werden,
und von der menschlichen Weisheit, die vor
Gott Torheit ist". — So sind denn wirklich alle
die schönen Konstruktionen von der
Heranbildung des braven „sittlich-religiösen
Staatsbürgers", wie sie seit Schleiermacher den
Anfang, das Ende und die Mitte der kulturprotestantischen

Blütezeit bildeten, für Weidenmann
resflos „in Nichts zerflossen"! (Wenn nur nicht
diese Ideologien, kaum dass man glaubte, sie
seien durch die „Theologie der Krisis"
endgültig zerschlagen und begraben, unter den

heutigen „Deutschen Christen" blühender als je
wieder erstünden!) Was also die Bibel lehrt,

ist nicht Persönlichkeitsbildung, auch nicht
Bildung der religiösen Persönlichkeit, sondern eher
das Gegenteil: das Gericht über alles das! An
der Bibel soll sich der Mensch zur Frage werden,

soll er der Sündhaftigkeit und Gottwidrig-
keit seiner ganzen, auch seiner religiösen
Existenz bewusst, soll er desillusioniert, „haltlos"
gemacht, entsichert werden. Diese Unsicherheit

und Krisis alles Denkens und Glaubens,

überhaupt der ganzen menschlichen Existenz,
sei erst die wahre Lage des Menschen vor Gott,
in welcher er dann Gott als den einzigen Halt
aller seiner eigenen „Haltlosigkeit" gegenüber
erkenne. Aufgabe des Religionsunterrichtes sei

es deshalb, nicht mehr ahnungslos das „fröhliche

Spiel in der sogenannten Heranbildung
sittlich-religiöser Persönlichkeiten zu betreiben",
sondern die anvertrauten Schuler „ihrer Lage

vor Gott bewusst werden zu lassen", also auch

sie in die Krisis zu fuhren, auch sie „in das

reissende Wasser zu stossen"! Methodische
Anleitung fur diese wunderliche Erzieherarbeit
kann es nach Weidenmanns ehrlicher
Versicherung keine geben, denn für den, der selber

existenziell in diese religiöse und Glaubenskrisis

hineingerissen sei, für den ergebe sich

alles andere von selbst.

Ja, wenn's nur wirklich so wäre! Dann hatte
sich nämlich Weidenmann die Muhe seines
Artikelschreibens ersparen können! Denn wenn
wirklich alles Denken und aller Glaube des

Menschen unter dem Gericht steht und in der
Krisis, dann wird davon wohl auch Weidenmanns

Artikel und sein Religionsunterricht nicht

ausgenommen sein, und auch die Theologie
nicht, auf deren Grund er das alles geschrieben
hat. Wenn wirklich all unser Denken und

Glauben angefressen ist von jener radikalen

Fragwürdigkeit und teilhaft jener absoluten

Relativität, warum dann nicht auch die Behauptung,

dass gerade in dieser Krisis, in diesem

„Gerissenwerden von Gott" unsere „Heimat
und Sicherheit" sei' Was da Weidenmann von
unserer angeblich allein wahren religiösen
Existenz behauptet, ist dann doch ebenso

fragwürdig und der Relativität und Unwahrheit teil -

haft, wie alles andere menschliche Denken und

Behaupten auch. Und dann ware es doch offenbar

das beste, zu schweigen, und nicht durch
das muntere Weiterreden den Eindruck zu er-

151



wecken, als ob an unserm Denken und Reden

doch noch irgend etwas von der vorher
proklamierten allgemeinen Fragwürdigkeit
ausgenommen wäre. Das ist es, und nur das, was sich

„von selbst" ergeben müsste, wenn einer wirklich

existenziell in jener absoluten Krisis stünde.
Aber es hebt sich eben jede grundsätzliche
Skepsis immer wieder unvermeidlicherweise von
selber auf, weil Grundsätzlichkeit offenbar kein

skeptisches Verhalten ist. Und jener radikale

theologische Agnostizismus bzw. Relativismus,
der Weidenmanns Denken zugrunde liegt, kann

unmöglich sich selber als Prinzip ausgeben, ohne
sich selber eben damit als sinnlos und absurd

zu erweisen, weil er offenbar selber nicht relativ,
sondern als Prinzip wahr sein will! „Welcher
Hohn", würde hier Theodor Hacker ebenso wie

gegen Oswald Spengler ausrufen, „welcher
Hohn aus unwandelbarem Sein heraus, welche
Ironie welche ontologische Satire trifff doch
das nichtige Unterfangen dieser Sophisten, die
allein schon durch den Versuch, etwas beweisen

zu wollen, das doch nach ihrer Meinung der

Unterscheidung von wahr und falsch entzogen
ist, sich selber radikal widerlegen"!*

Es wäre nun unendlich wohltuend gewesen,
wenn in den katholischen Beiträgen zum
Problem des Religionsunterrichts in der SER deutlich

zum Ausdruck gekommen ware, wie denn

nun die katholische Position sich von beiden

vorgenannten Anschauungen abgrenze. Man

sage mir nicht, dass man dies erst jetzt, also

nach Erscheinen jener Artikel tun könne, weil

man gerade s o geartete Voten nicht habe
voraussehen können. Es hat doch unter den Katholiken,

die sich an jener Rundfrage beteiligten,
besonders einer, von dem im Folgenden immer
die Rede sein wird, mit grossem Pathos betont,
dass der Religionslehrer stets Kontakt mit der

sogenannten „Realität des Lebens" bewahren
müsse Er meinte damit doch wohl nicht das

vegetative, sondern das geistige, und wo es um
das Problem des Religionsunterrichts geht, das

religiöse und letztlich das theologische Leben!
Und nun weiss doch jeder, der mit der „Realität

dieses Lebens" auch nur einigen Kontakt hat,
dass heute nicht bloss in der Theologie, aber
dort vor allem, ein Kampf gekämpft wird, der

* Theodor Hacker Was ist der Mensch7 Leipzig
1933 S 116

aufs genaueste dem Widerstreit der zwei
vorgenannten Anschauungen entspricht. Und so
wäre es doch gewiss keine unbescheidene
Forderung gewesen, wenn man gewünscht hätte,
dass das, was da mit grossen Worten als „der
Blick ins Leben als einer Totalitätsschau" gefordert

wurde, wenigstens einigermassen zuerst
sich selber hier bewährt hätte. Nun hat aber
dieser katholische Einsender allerdings unter
anderm auch an Kants bekannte Definition der

Religion erinnert, von der aus sich sehr schön

die ganze Tragik der protestantischen Theologie

und des protestantischen Christentums des

letzten Jahrhunderts (also des Kulturprotestantismus)

und dann die grosse Reaktion unserer
Tage dagegen (in der dialektischen Theologie)
und schliesslich unsere eigene Position hätte

aufzeigen und entwickeln lassen. Aber, o
Jammerl Unser katholischer Einsender findet
Kants Definition von der Religion nicht nur
richtig, sondern sogar — „sehr richtig"! Das

einzige, was er beanstandet, ist der Umstand,
dass sie in Kants Buch: Religion innerhalb der
Grenzen der blossen Vernunft „niedergelegt"
sei, wogegen nun doch wahrlich im Ernst nichts
einzuwenden ist! Aber einzuwenden wäre und
ist gegen jene kantische Definition — was freilich

selbst im kürzesten Leitfaden katholischer

Dogmatik oder Apologetik auf einer der ersten
Seiten zu lesen wäre — dass diese Definition

grundfalsch ist und dass in ihr, wie in einem
deutlichen Symbol der ganze Jammer eines

unglücklichen philosophischen und theologischen

Jahrhunderts beschlossen ist. Es ist doch
v/ahrlich Immanuel Kant wohl zuzutrauen, dass

er eine Definition der Religion finden konnte,
die seiner eigenen philosophischen Spekulation
ebenso getreu entsprach, wie sie jeder andern

widerspricht. So hat er es denn unternommen,
die „Pflicht", das reine sittliche Sollen als das
Wesen der Religion auszugeben, diese Begriffe
idealistisch zu verabsolutieren und zu identifizieren

und nun musste nur noch der geschäftige
Theologe kommen, — er kam in Albrecht
Ritsehl! — der in dieser wunderbaren
idealistischen Begründung der Absolutheit der Religion

zugleich das Heil für das bedrängte
Christentum erblickte, sie beide vermengte und
vermanschte, und das Unheil war vollendet. Ja,

schon bevor Kants Religionsbegründung von den

152



Theologen adoptiert wurde, hatte sie via

Schleiermacher und Hegel verheerend auf die

Theologie gewirkt. Denn bei aller Verschiedenheit

des Ausgangspunktes liegt es doch auf der

Hand, dass alle diese theologisierenden
Philosophen formell demselben Ziele zustrebten: sie

suchten eine Synthese von Christentum und

idealistischer Religionsbegründung, indem sie

entweder das reine Denken (Hegel) oder den

reinen sittlichen Willen (Kant, Fichte) oder das

grenzenlose Fühlen (Schleiermacher) zur apriorischen

Norm der Religion und darum auch des

Christentums als der „höchstentwickelten
Religionsform" machten und so die Transzendenz

und Absolutheit des christlichen Offenbarungsbegriffes

in die Pseudo-Transzendenz einer dieser

verselbständigten und verabsolutierten
Grundformen des geistigen Lebens hinein
auflösten. — Gegen diese Vergoldung idealistischer

Konstruktionen mit dem Nimbus des Christentums

richtet sich heute der leidenschaftliche
Protest so vieler, die den philosophischen
Idealismus aus der Mode kommen sahen und nun

— in der „Krisis" sind!

Dabei hat dieser leidenschaftliche, im Namen

der Bibel geführte Protest gegenüber der Ver-
manschung idealistischen Denkens mit
christlichem Glauben so viel für sich, dass manche

die Grösse und die Gefahr dieser neuen Häresie

übersehen. — Es wurde freilich bereits oben,
nämlich am Beispiel Weidenmanns, das uns hier

zunächst beschäftigt, gezeigt, wie absurd und

widerspruchsvoll das Denken dieser neuen
Theologen und Religionslehrer der „Krisis" ist.

Es liesse sich aber leicht nachweisen, in wie
krasser Weise sie selber dem Uebel verfallen,
das sie so leidenschaftlich bekämpfen. Wer nämlich

wirklich in so absoluter Weise an der Wahrheit

des menschlichen Vernunftdenkens zweifelt
und auch allen unsern Glauben nur in seiner

Fragwürdigkeit sieht, wie es die Theologen der

„Krisis" tun, und wer trotzdem sowohl im

Bücherschreiben als auch im Redenhalten so
unerschöpflich ist, wie es ebendieselben Theologen

sind, der muss für sein unermüdliches
Reden längst eine geheime Quelle und für die

von ihm so leidenschaftlich bekämpften
Erkenntnisprinzipien einen reichlichen Ersatz gefunden
haben. Dieses Surrogat aber ist wiederum das

— „Erlebnis"! Freilich ein ganz radikales, ein

ganz ernsthaftes, ein existenzielles, aber immerhin

ein — Erlebnis: das Erlebnis des „fernen,
fremden Gotfes" „in Furcht und Zittern". Und so

ist letzten Endes auch aller dieser Protest gegen
die Erlebnistheologie Schleiermachers u. a.

nichts anderes als die Ablehnung des harmloseren,

bloss romantischen im Namen des radikalen,
existenziellen Erlebnisses. Les extremes se tou-
chentl*

So erübrigt sich denn ein letztes, positives
Wort über den katholischen Standpunkt gegenüber

dem religionsunterrichtlichen Problem. Das

Wort „Religion" ist längst ein schwer „belasteter

Begriff", — belastet nicht bloss durch
idealistischen Missbrauch, sondern noch mehr durch
die Tatsache, dass die Theologen des

„religionsvergleichenden" Historismus und Psychologismus

allzu lange und allzu geschäftig die
„religiös-schöpferischen" Produkte des Ostens und

Nordens, ohne hinreichende grundsätzliche
Unterscheidungen sichtbar zu machen, neben der
„christlichen Religion" auf dem „religiösen
Jahrmarkt" (K. Barth) ausbreiteten. So ist es wohl
verständlich, dass heute das Wort „Religion" und

„religiös" in Verbindung oder gar an Stelle von
Christentum einen irgendwie verdächtigen Klang
besitzt, und dass es darum katholischem Denken

an sich durchaus besser entspräche, etwa von
„Christenlehre", statt — in der genannten
Gefährdung — von „Religionsunterricht" zu reden.
Dieser Wunsch hat freilich noch einen tiefern
Grund. Unser bereits erwähnter katholischer
Einsender in der SER hat geschrieben, dass die

„wuchtigen Hammerschläge der Zeit seit Kant

bis heute laut wie Donnerhall" gezeigt haben,
dass „jede rein natürliche Religion versagt und

versandet, und dass nur die übernatürlich
eingestellte Religion standhält". Dieser Satz ist

sicher sehr gut gemeint, aber, um alle
Missverständnisse auszuschliessen, müsste (wenigstens
für die Leserwelt der SER) doch betont werden,

* Es ist klar, dass hier nur der Ersatz der göttlichen
Offenbarung durch das sog. „religiöse Erlebnis" als

Quelle des christlichen Glaubens bekämpft werden

will, nicht aber der pädagogisch-praktische Versuch,
das Kind im Unterricht zum lebendigen Erfassen des

gottgegebenen Inhaltes christlicher Offenbarung zu

führen, und so diese Offenbarungswirklichkeit zum

Gegenstande seines „Erlebnisses", d. h. seines

persönlich-lebendigen Umfassens und Bejahens in der
Kraft der Glaubensgnade zu machen.

153



dass es nach katholischem Denken so etwas wie
eine „rein natürliche Religion", die laut jenen
„Hammerschlägen" angeblich versandet wäre,
faktisch gar nicht gibt, noch nie gegeben hat,
noch überhaupt je geben wird. Es ist katholische

Wahrheit, dass vor allem unserem eigenen
„Einstellen", unsere Religion durch das Faktum

der Erbsünde (bzw. der Erlösung) bereits exi-
stenziell in sehr bestimmter Weise eingestellt
i s t. Für den katholischen Theologen gibt es

deshalb eine „rein natürliche Religion" ebensowenig,

als es einen sogenannten „bloss natürlichen

Menschen" gibt, welcher offenbar die
Voraussetzung jener wäre. Nicht als ob ein

„bloss natürlicher Mensch" vor Gott nicht möglich

wäre! Aber es handelt sich hier, und

schon gar im Religionsunterricht, nicht um
Möglichkeiten, die hätten sein können, sondern

um die tatsächliche Ordnung. Nun ist aber
nach dem Zeugnis der Bibel die Natur des
Menschen durch die Erhebung in die Gnadenordnung

Bestandstück eines übergreifenden Ganzen

geworden. Sie wurde damit aufgenommen
in die Beziehungseinheit auf ein einziges, und

zwar ihre natürlichen Kräfte schlechterdings

übersteigendes, also übernatürliches Endziel: die

Anschauung Gottes. Und weil nun die Menschennatur

nicht anders existiert, noch je anders

existiert hat oder existieren wird, als in der

positiven oder negativen, aber immer höchst

realen Beziehungseinheit auf ein einziges,
übernatürliches Endziel, ist auch der Mensch und sein

ganzes Leben, seine Religion, seine Tugend und

seine Sünde, von diesem einen Endziel her

qualifiziert, und darum ist in der Tat sowohl der

„bloss natürliche Mensch" als auch die „rein
natürliche Religion", wirklich nicht mehr als

eine Hypothese, ein von den Theologen erfundener

Hilfsbegriff, aber keine je real

dagewesene Wirklichkeif.

Indem der katholische Theologe um die
Schranken weiss, die der Natur in ihrem
Relationscharakter zur Gnade gesetzt sind, und

indem er um die Grösse der Gnade weiss, von
der Thomas von Aquino die für einen nomina-
listischen Betrachter der Gnadenordnung ewig
unverständlichen Worte schrieb: bonum gratiae
unius maius est quam bonum naturae totius uni-
versi (Summa theol. I—II. q. 113 a. 9. ad 2), ist

er weder genötigt, die Transzendenz der gött¬

lichen Gnade (bzw. des Glaubens) durch eine

tumultuarische Erniedrigung der Natur (bzw. des

natürlichen Denkens und des Menschen

überhaupt) künstlich zu betonen, wie es die Theologie

der „Krisis" tut, noch wird er versucht

sein, auf dem entgegengesetzten (kulturprotestantischen)

Wege, nämlich durch den Nachweis

der vollendeten Identität von christlichem
Glauben und höchstentwickeltem reinem Denken

(sittlichem Tun oder grenzenlosem Fühlen

und Erleben am „Busen der Natur") dem
verkannten Christentum einen höhern Schimmer zu

sichern. Beides ist gleich unkatholisch und

kann bestenfalls nur zur Begründung einer no-
minalistischen Pseudotranszendenz führen. Für

den Katholiken ist die Natur (bzw. natürliches

Denken) weder Gegensatz zur Gnade (bzw.

zum Glauben), noch ist sie mit derselben identisch,

sondern sie ist derselben untergeordnet
und hat ihr zu dienen, weil die Gnade selber
über der Natur ist, wie der Himmel über der
Erde.

Es ist eine Banalität, mit Weidenmann zu

sagen, dass „in der ganzen Bibel nirgends auch

nur von Persönlichkeit, geschweige denn von
religiös-sittlichen Persönlichkeiten die Rede sei".
Aber nicht bloss Banalität, sondern Unwahrheit ist

es, zu behaupten, dass die Bibel „nur Sünder und

Geschöpfe als Menschentypen" kenne. Die Bibel
weiss nämlich neben Geschöpfen und Sündern
auch noch von Menschen in der Gnade, von
Gerechtfertigten und Erlösten. Nach all dem

Gesagten ist es vielleicht überflüssig, zu
versichern, dass nach katholischem Schriftverständnis

der „Erlöste" allerdings auch nicht dasselbe

ist, wie der „religiös Begabte", wie der „ästhetisch

oder sittlich Eingestellte und dergleichen
mehr". Aber er ist derjenige, der aus
unbegreiflichem Erbarmen Gottes aus dem Heiligen
Geiste wiedergeboren wurde (Joh. 3, 4—6;
Tit. 3, 5), dessen verlorenes Leben ihm
wiedergegeben, wieder erneuert wurde in Christus

(2. Kor. 4, 16; Eph. 1, 10), der nun als „neues
Geschöpf in Christus" ein „neues Leben" lebt
im Heiligen Geiste (2. Kor. 5, 17; Gal. 6, 15;
Eph. 2, 10; 1. Petr. 1, 3; Joh. 1, 13; 5, 1). Die
Gerechtfertigten sind diejenigen, von denen
Paulus sagt, dass sie wohl einst alle Unzüchtige,

Götzendiener usf. waren, dass sie aber
jetzt „rein gewaschen, geheiligt und gerecht-

154



fertigt sind im Namen unseres Herrn Jesus

Christus und durch den Geist unseres Gottes"
(1. Kor. 6, 10—11; Tit. 3, 3—8). Einen

Menschen, der nach dem berühmten Reformatoren-

Wort „simul peccator et justus" wäre, kennt
die Bibel nicht, vielmehr lehrt sie, dass

Erbsünde und Gnade sich ausschliessen wie Tod

und Leben, wie Finsternis und Licht (2. Kor. 6,

14; Kol. 1, 11—15; Eph. 5, 8).

So wird nun der katholische Mensch die Natur

weder überschätzen, noch unterschätzen,
sondern er ist, nach einem schönen Worte
Theodor Hackers, hier wie überall, wesentlich —
„Hierarchist"! Er weiss um Ordnungen, um
Ueber- und Unterordnungen, er weiss, dass die
Gnade wirklich durch einen „unendlichen
qualitativen Unterschied" (Kierkegaard) von der
Natur verschieden ist, und dass die Natur der
Gnade gegenüber wesentlich im Verhältnis der

Unterordnung und des Dienstes steht, und
gerade darum wird er — weder theoretisch noch

praktisch — die Rechte der Natur nicht nur
nicht verkürzen, sondern vielmehr ihre objektiv
wahre Aktuierung umso ernstlicher fordern. —
Das alles sind ebensoviele Gesetze christlicher

Erziehung, und darum auch des
Religionsunterrichtes. So sei denn in dieser Hinsicht
noch eine kurze Applikation gemacht.

Innerhalb der oben erwähnten Aufsätze hat

unser wiederholt erwähnter katholischer Einsender

als das Ceterum censeo seiner Mahnungen
an die Religionslehrer die Forderung aufgestellt:
„Macht den Religionsunterricht beliebt, und

macht damit die Religion beliebt"! Auch dieser
Satz kann an sich in einem durchaus harmlosen
und gutmütigen Sinn verstanden werden.
Bedenklich oder doch verdachtig wird er erst

durch die Verbindung mit jener berüchtigten
Definition der Religion von Kant, wie denn ja
auch unser Einsender der ausdrücklichen

Meinung war, diese seine Forderung durch jene
kantische Definition „schlaglichtartig" zu
beleuchten! Wenn nun die Religion nach jener
wahrlich nicht „sehr richtigen" Definition Kants

nur in einer Sammlung von „Pflichten" bestünde,
dann müsste das „Beliebtmachen" solcher
Religion allerdings Tag und Nacht des Religionslehrers

bange Sorge sein. Für den katholischen

Menschen, der ja wesentlich „Hierarchist" ist,

ist nun glücklicherweise die christliche Religion

wahrlich nicht bloss „Pflicht" und „kategorischer

Imperativ", ja sie ist dies nicht einmal in

erster und nicht in zweiter Linie! Für ihn liegt
ja der menschliche Verstand um eine ganze
Ordnung höher als der Wille, und die göttliche
Gnade, die „jeden Menschen erleuchtet, der in

diese Welt kommt" (Joh. 1, 9), ist um eine
unendliche, absolute Distanz hoher als Verstand

und Wille zusammen. So muss also wirklich
der katholische Religionslehrer seinen Unterricht

nicht mit Willenstraining beginnen, und

sein Unterricht braucht sich wahrlich nicht im

„Beliebtmachen" von Pflichten zu erschöpfen,
sondern er darf und soll damit beginnen und

schliessen, dass er der göttlichen Gnade
gedenkt, die weder er noch seine ihm Anvertrauten

schaffen oder anerziehen können, aber um
die ohne Unterlass zu beten uns der Herr
befiehlt und auf die in entscheidender Weise zu

vertrauen er uns ermuntert. Darauf soll sich der

Religionslehrer an den glaubigen Verstand der

Schüler wenden, und soll zu ihnen reden von
der Schönheit der ewigen gottlichen Ordnungen,

aber auch von der Verkehrung dieses
gottlichen „Ordo" durch die Sünde der Menschen,
und dann nochmals von den Wundern und
Geheimnissen der Erlösung, der in Jesus Christus

noch wunderbarer wiederhergestellten Gnadenordnung

(mirabiliter condidisti, mirabilius refor-

masti)! Er wird sich dabei an die Bibel halten,
nicht zwar wegen seines zufalligen Mangels an

„religiöser Schöpferkraft", sondern weil er da

von etwas redet, das ihm „Fleisch und Blut",

ja selbst ein Maximum an religiöser Schöpferkraft

nicht eingeben konnte, sondern allein

„der Vater, der im Himmel ist" (Math. 16,

17). Er wird bei allem dem einen starken

Glauben daran haben, dass die im

Lichte der Glaubensgnade erkannten Ordnungen

Gottes auf den Geist des jungen
Menschen ungleich tiefer und bestimmender
einwirken, als alle reinen Moralreden, und so ist

ihm dann mehr als die halbe Sorge um das

„Beliebtmachen" der Religion, die freilich an

einer bestimmten Stelle innerhalb der rechten

Ordnung auch eine Summe von „Pflichten"
enthalt, schon abgenommen, ehe er bewusst an

sie herantritt. Der Religionslehrer soll darüber
wachen, dass im jungen Menschen das lumen

rationis rein bewahrt werde, auch und gerade

155



um des lumen fidei willen, dessen Werkzeug es

sein soll, und im Dienste dieses doppelten Lichtes

soll der Mensch sein sittliches Wollen, aber
auch seinen ganzen herrlichen jungen Leib rein
und heilig, gesund und stark bewahren. Auch
diese Mahnung gehört in den Religionsunterricht.

So steht dann katholischer Religionsuntei-
richt wahrlich nicht bloss im Dienste des sog.
einseitigen Verstandesmenschen, über den

heute so viel gelästert wird, obwohl er um eine

ganze Ordnung nobler ist, als der blosse
Willensathlet und um zwei Ordnungen höher als

der blosse Körperathlet. — Der Religionsunterricht

dient aber ebensowenig der Heranbildung
dieser eben erwähnten zwei andern Typen, er
dient auch nicht dem sog. rein natürlichen

Menschen, auch nicht dem braven
sittlichreligiösen Staatsbürger, sondern er dient dem

ganzen katholischen Menschen, der gesund in

seinem natürlichen Denken und unverdorben in

seinem sittlichen Wollen und vom Feuer
göttlichen Glaubens und des christlichen Ethos

durchglüht ist, und in welchem alles, was an

den eben genannten Typen Reines und Wahres

sein könnte, in eine höhere geordnete Einheit

aufgenommen ist. Der katholische Religionslehrer

dient im Vertrauen auf die Gnade Gottes
und im Bewusstsein der Schranken seines

geschöpflichen Dienstes dem jungen Menschen,

der „Christus anziehen" (Rom. 13, 14; Gal. 3,

27), „Christus gemäss" denken und leben

(Rom. 15, 5) und so heranwachsen soll zum

„Vollalter Christi" (Eph. 4, 13).
Das Wissen um die grundsätzlichen Fundamente

jedes katholischen Religionsunterrichtes
ist für alle religionsunferrichtliche Methode die

Hauptsache, so sehr, dass einem, der diese

Hauptsache aus dem Auge verlöre, auch alle
methodischen Nebensachen nichts nützen würden.

Damit will freilich die Wichtigkeit der

Frage nach der rechten Unterrichtsmethode

keineswegs bestritten werden. Es handelt sich

nur ein letztes Mal um die Betonung der „rechten

Ordnung", diesmal der Ordnung von Ziel

und Mittel. Je besser also einer jenes Ziel

kennt, und je ernster er darum jene Hauptsache

nimmt, um so ernster wird er dann auch die
Methode nehmen, die jener Hauptsache dient.

Riehen/Basel. Dr. Jakob Fehr.

Die Ehrfurcht in der Erziehung
Aristoteles sagt einmal, die Liebe zur Weisheit,

das Philosophieren und damit die eigentliche

Bildung, beginne dort, wo der Mensch zu

staunen anfange. Und wahrlich, ein Mensch, der

vor nichts staunt, ist auch nicht fähig, etwas

Wertvolles in sich aufzunehmen und so selber
wertvoll zu werden. — Letzten Endes kommt
aber alles Wertvolle von Gott. Deswegen sagt
der Psalmist (Ps. 110, 9): der Anfang der Weisheit

ist die Furcht Gottes. Das staunende
Hinautschauen zu Gott, verbunden mit dem Gefühl

der eigenen Ohnmacht und Unwertigkeit, ist so

nicht bloss das Grunderlebnis und der Ausgangspunkt

jeglicher Religion, sondern auch jeglichen
innern Wachstums und jeglicher Erziehung.

Der vollendete Gegensatz zu dieser
Ehrfurcht, zu dieser im guten Sinne staunenden

Naivität, ist

der rationalistische und blasierte Mensch.

Mit diesem kann der Erzieher nichts mehr anfangen:

alles weiss er besser, alles kann er besser,

alles hat er schon gesehen und erlebt und genossen,

über alles hat er ein absprechendes Urteil,
keinem fügt und beugt er sich, alles lässt seine

Seele leer und unbefriedigt, bis er, von sich

selber angeekelt, sein Leben leer und nutzlos

findet und es bei der ersten grössern Schwierigkeit

auch von sich wirft. Dieser „Moderne"
kennt keine Ehrfurcht vor sich selber, sonst würde

er mehr auf seine seelische Sauberkeit halten;

er kennt keine Ehrfurcht vor den andern und

ihrem Leben, sonst könnte er nicht so damit

spielen und es nur zu seinem Genüsse

missbrauchen; und er kennt vor sich und andern
keine Ehrfurcht, weil er vor Gott keine Ehrfurcht

hat, von dem aus alles Endliche einen Schimmer

des unendlichen Wertes erhält. Der Blasierte

hält sich für den Mittelpunkt der Welt; alles,

was war, hat er übertroffen; alles, was kommen

wird, ist nichts gegenüber seinen Leistungen. Er

ist der absolut autoritätslose Mensch.

Wir wollen hier nicht über die moderne
Jugend losziehen; es wird wahrlich genug

156


	Grundsätzliches zum Religionsunterricht

