
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 4

Artikel: Wir und die andern

Autor: Rogger, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. FEBRUAR 1934

Wir und die andern
Ja, wir sind etwas Besonderes. Und wir

glauben sogar, dass wir etwas Einzigartiges
sind und uns darum mit allen andern eigentlich

gar nicht vergleichen lassen. Wir: die
Vertreter und Anhänger der katholischen

Pädagogik nämlich. Etwas Eigenes und

Einzigartiges — gerade so, wie unsere katholische

Religion etwas Eigenes,
Einzigartiges, Einmaliges ist. Keine andere Religion
macht darum darauf Anspruch, wenigstens
mit dem gleichen Rechte darauf Anspruch,
die alleinseligmachende zu sein wie die
katholische. Keine Religion hat darum auch

das gleiche Recht, dogmatisch intolerant zu
sein wie die katholische. (Wer als Katholik
seinen Katechismus kennt, weiss, was die
beiden Wörter: „alleinseligmachend" und

..dogmatisch intolerant" sagen und nicht

sagen wollen, und dass sie durchaus nicht so
hart und unsinnig sind, wie viele Nichtkatho-
liken, die es nicht besser verstehen, meinen.)
Gerade so, nicht mehr und nicht weniger,
ist auch die katholische Pädagogik
etwas Eigenes, Einmaliges, Einzigartiges.
Oder genauer: gerade so ist auch das, was
in unserer Pädagogik katholisch ist, das

heisst, was daran katholische Wahrheit und
katholische Forderung ist, etwas Eigenes,
Einzigartiges. (Dass daneben der katholische

Pädagoge vieles, Hunderterlei zu vertreten,
zu lehren, zu tun hat, was nicht vom katholischen

Katechismus gelehrt oder vorgeschrieben

wird, sondern vielleicht vom staatlichen
Schulherrn oder vom Leben um uns herum
oder vom Lehrbuch der Psychologie und
der Methodik, und dass er dabei nicht an

20. JAHRGANG + Nr. 4

den katholischen Katechismus gebunden ist,

wissen wir ja doch hoffentlich alle.)
Aber die Hauptsache in unserm

Erziehungsgeschäft ist das Weltanschauliche, als

das, was aus dem katholischen Katechismus

stammt. In der Erziehung geht es uns
zuallererst um die Frage, wohin erzogen
werden soll, also um das Erziehungs ziel.
Und die Antwort darauf: den Zögling
fähig und geneigt zu machen, auf Erden

durch bestimmte religiöse und sittliche

Akte, durch treue Erfüllung der Berufspflichten

und zwar durch religiöse Erfassung und

Erfüllung der Berufspflichten Gott zu dienen,

um dadurch in den Himmel zu kommen".
Dann um die weitere Frage: welches
sind diese religiösen Akte, und welches sind

diese sittlichen Normen, nach denen der Zögling

sein Leben — sein persönliches, sein

berufliches und sein gesellschaftliches Leben

— einzurichten hat, um dadurch Gott zu
gefallen und in den Himmel zu kommen?

Dann um die Frage: welches ist die tiefste

Natur des Zöglings? Ist er ein „Engel" im

Sinne Rousseaus, oder trägt er unausrottbar
den Zwiespalt zwischen Höherm und
Niedern-!, zwischen Geist und Fleisch in sich?

Und endlich um die Frage: w e r alles hat ein
Recht und gar die Pflicht zu erziehen? Und
in Auswirkung dieser Frage: Was für eine

Stellung hat die Schulerziehung im Rahmen

der Gesamterziehung einzunehmen und
besonders in weltanschaulicher Hinsicht
einzunehmen.

Das sind die Fragen, die die katholische

Pädagogik, die überhaupt das Tiefste einer

145



jeden Pädagogik ausmachen. Pädagogik ist

ihrem tiefsten Wesen nach Religion,
Weltanschauung. Katholische Pädagogik ist ihrem
tiefsten Wesen nach nichts anderes als katholische

Religion, angewendet auf die Erziehung

des Kindes.

Die Alleinseligmachende.

Von der katholischen Pädagogik behaupten

wir, wie von der katholischen Religion,
sie sei die alleinseligmachende.

Man erschrecke nicht! Wir sagen damit

nicht, dass an den andern Erziehungssystemen

alles oder nur der grossere Teil falsch

sei. Wir geben zu, dass vieles, sehr vieles

wahr, richtig sein mag daran. Aber dann ist

dieses Wahre, dieses Richtige, doch Gut

von unserem Reichtum. Die andern brauchen

es nicht von uns bekommen zu haben.

Denn der blosse menschliche Verstand kann

einen guten Teil der Wahrheiten und

Forderungen, die die katholische Pädagogik
ausmachen, von sich aus finden. Und

diejenigen unter den andern, die auf
christlichem Boden stehen (aber nicht katholisch

sind), finden die meisten dieser Wahrheiten

in jenem Buche, das die Hauptquelle des

katholischen Glaubens und darum auch der
katholischen Pädagogik ist: in der Heiligen
Schrift. Aber dieses Wahre bei den andern

— und es mag sehr viel sein — ist nur ein

Teil, ein mehr oder weniger grosser Teil

jenes erzieherischen Wahrheitsgutes, das

Gott durch die Kirche in der ganzen Fülle

uns anvertrauen wollte. Es ist also Gut von

unserem Gute Und wir behaupten, dass

wir, im wesentlichen Unterschiede von den

andern, diese erzieherischen Werte
unverfälscht besitzen: weil die von Christus
gestiftete Kirche sie uns verbürgt.

Die alleinseligmachende Pädagogik! Wir

sagen damit nicht, dass ein Kind, das nicht

nach der katholischen Pädagogik erzogen
worden ist, sein Ziel: die ewige Seligkeit,
nicht erreichen könne. Aber wir sagen, dass

dieses gleiche Kind sein Ziel vollkommener

erreichen könnte, wenn es nach den Grundsätzen

der katholischen Pädagogik erzieherisch

ausgerüstet worden wäre. Wir sagen
damit nicht, dass ein nach den Grundsätzen

der katholischen Pädagogik erzogenes Kind

sein Ziel sicher erreiche; wir sagen damit nur,
dass dieses Kind sein Ziel sicher erreiche und

möglichst vollkommen erreiche, wenn es

wirklich nach den Grundsätzen lebe, die von
der katholischen Pädagogik gelehrt werden.
Und darum ist es wohl möglich und kommt
sicher sehr oft vor, dass Menschen, die nicht

von katholischen Pädagogen und nicht
ausdrücklich nach den Grundsätzen der
katholischen Pädagogik erzogen wurden, ihr Ziel
vollkommener erreichen, als viele andere,
die von katholischen Pädagogen im Namen

der katholischen Pädagogik erzogen worden

waren: dann nämlich, wenn jene gewissenhafter

lebten als diese.

Das ist der Sinn des berüchtigten Wortes

von der alleinseligmachenden katholischen

Pädagogik.

Und diese katholische Pädagogik ist, wie
die katholische Religion, einseitig,
intolerant.

Man erschrecke auch ob diesem Worte
nicht! Es sagt nichts Ungeziemendes und

nichts Liebloses. Es sagt etwas
Selbstverständliches. Etwas, das jede andere Pädagogik,

die an sich glaubt und etwas auf sich

hält, auch sagt.

Wir katholischen Pädagogen seien
intolerant, haben die Pflicht intolerant zu sein,
heisst: wir dürfen eine pädagogische Lehre

oder Forderung der andern, die einem klaren

Grundsatze der katholischen Pädagogik
widerspricht, nie als richtig anerkennen. Das

heisst weiter: wir müssen die Verbreitung
solcher Lehren und Forderungen und erst
recht deren Eindringen in die eigene Schulstube,

soweit es in unserer Macht liegt und
mit unserm Amte vereinbar ist, zu verhindern
suchen. Und die Frage, ob eine pädagogische

Lehre oder Forderung der andern mit

146



den Grundsätzen der katholischen Pädagogik

vereinbar sei oder nicht, haben letzten
Endes nicht wir selber zu entscheiden; für
diese unsere Stellungnahme — für die
innere und die äussere Stellungnahme —
ist das katholische Lehr- und Hirtenamt
zuständig. Unsere pädagogische Intoleranz ist

also nichts anderes als die dogmatische
Intoleranz, die für jeden Katholiken
selbstverständliche Pflicht ist, angewendet auf die

religiös-sittliche Seite der Erziehung.

Gefahren und Verpflichtungen.

Es ist etwas Erhebendes und Beruhigendes

um diesen Glauben an die Einzigartigkeit,

an die Ueberlegenheit der katholischen

Pädagogik. Aber dieser Glaube ist nicht
frei von Gefahren. Eine erste Gefahr: dass

wir uns selber überschätzen, dass wir uns
selber als überlegen einschätzen, indem wir

an die Ueberlegenheit unserer Pädagogik
denken. Eine andere Gefahr: dass wir, im

Vertrauen auf die Ueberlegenheit unserer
Grundsätze, uns zu wenig darum bemühen,

uns methodisch zu vervollkommnen.
Zweitausend Jahre schon hielten diese Grundsätze

allen Angriffen gegenüber stand, und

wir wissen, dass sie auch die nächsten
zweitausend Jahre überdauern werden. So leicht

übertragen wir dann etwas von unserer
Achtung vor dem, was war und ist und immer
sein wird, auch auf die Methode. Und denken

dann zu wenig daran, unser methodisches

Gehaben den veränderten Verhältnissen

und damit der veränderten seelischen

Einstellung der jeweiligen Jugend anzupassen.

Und die weitere Gefahr: dass wir die
andern gering schätzen oder wenigstens
unterschätzen. Weil wir an ihrem System so
manches auszusetzen haben. Als ob sie

schuld wären an den Irrtümern ihres Systems!
Die Schuld der andern an ihren Irrtümern
ist wohl meistens nicht grösser als unser
Verdienst, dass wir uns zur katholischen
Pädagogik bekennen dürfen. Das Wort Jesu

Christi an die Apostel und Jünger gilt auch

hier: «Non vos elegistis me — Nicht ihr habt
mich auserwählt, ich habe euch auserwählt».
Und wir wissen doch aus dem
Religionsunterrichte, dass der andere, der Irrende,
persönlich wertvoller, also trotz seines
Irrtums Gott wohlgefälliger sein kann, als wir,
die Besitzer der doch so kostbaren Wahrheit.

Nein, der Glaube an die Ueberlegenheit,
an die Einmaligkeit unserer Pädagogik darf

uns nicht hindern, von uns selber gering und

von den andern gross zu denken, vor allem
nicht hindern, bei den andern guten Glauben

und guten Willen anzunehmen.

Wir dürfen stolz sein — nicht auf uns,
sondern bloss auf unsere katholische
Pädagogik. Aber dieser Stolz hindert uns ferner

nicht, gelegentlich mit den andern an einen

gemeinsamen Tisch zu sitzen. Wir haben ja
so viel Gemeinsames zu besprechen: etwa

Fragen der beruflichen Bildung oder Standesfragen;

und dann wieder so viele psychologische

und pädagogische Fragen, die nicht

religiös-sittlicher Natur oder die als solche

uns alle in gleicher Weise Herzenssache sind;
endlich unsere immer wieder neuen
methodischen Angelegenheiten.

Und vor allem darf der Glaube an die

Ueberlegenheit der katholischen Pädagogik
uns nicht hindern, von den andern zu lernen,

überhaupt mit weit aufgeschlossener Seele

dem gegenüberzutreten, was in aller Welt
als gut und ehrlich gemeint sich uns anbietet.
Seien wir uns nur bewusst: in den Dingen
des natürlichen Erkennens— und dazu
gehört einmal die Kenntnis des Kindes nach

seiner körperlich - seelischen Beschaffenheit
und Beeinflussbarkeit; dazu gehören ferner
die tausend Fragen der Methodik; gehört
weiter die Kenntnis des Lebens und seiner

Bedürfnisse; gehört endlich die Beherrschung
der Profanwissenschaften — in all diesen

Dingen des natürlichen Erkennens sind uns
die andern allerwenigstens ebenbürtig. Sie

besitzen hier die gleichen Erkenntnismittel:
den Wahrheits- oder Erkenntnistrieb, die

147



Phantasie und den Verstand. Und finden wir
uns nur auch mit der Tatsache ab, dass in

diesen Dingen weltlicher oder irdischer
Belange die andern uns sehr oft nicht nur
ebenbürtig, sondern überlegen sind. Warum?
Weil wir, wie wir schon oben gestanden,
uns um diese Fragen oft zu wenig kümmern:
die „beati possidentes die glücklichen
Besitzenden" sind ja immer ein wenig in

Gefahr, bequem zu werden. Und es ist ja ferner
schon alte biblische Weisheit, dass, wer dem
Irdischen dient, in seiner Art schlauer ist,

als derjenige, der für das Ewige zu sorgen
hat. Das wohl darum, weil das Irdische, als

das mehr sinnlich zu Geniessende, stärkere

Gefühle und damit ein leidenschaftlicheres
Streben auslöst als die noch so fernen und

dazu unanschaulichen ewigen Dinge, denen

wir unsere stärkste Liebe zu schenken haben.

Und vielleicht finden sich Menschen mit un-
geduldigerm Erkenntnistrieb, mit rascherer

Phantasie und mit unruhigerm Denken bei

„den andern" besser zu Hause als bei uns

und sind darum bei ihnen zahlreicher
vertreten als in unserer friedlicheren Stube. Auch

in der Methode, in der Zubereitung des Weges,

um den jungen Leuten die Bildungsgüter

zu vermitteln, sind uns die andern —
aus den gleichen Gründen — sehr oft

voraus.
Es gibt also Gebiete, wo die andern uns

ebenbürtig und gar oft überlegen sind, und

wo wir von ihnen lernen können. Das ist

die Ueberlegenheit der andern. Freilich eine

Ueberlegenheit im weniger Wichtigen,
eigentlich in Nebensachen. In der Hauptsache,

im System, bleiben wir immer die

Ueberlegenen.

Eine Schwierigkeit.
Aber jetzt noch eine böse Frage der

andern an uns: „Wenn es so ist, wenn eure

Pädagogik der unsern so sehr überlegen ist,

dann zeigt uns doch eure reichern Früchte!

An ihren Früchten, heisst es doch, werdet
ihr sie erkennen."

Eine peinliche Frage wahrhaftig!

Wir könnten jetzt wohl mit unsern

prächtigen Heiligen aufwarten. Aber einmal

sind diese doch auch bei uns nicht sehr

zahlreich; und ich sehe daneben so viele

Unheilige, die aus unsern Familien stammen

und durch unsere Schulstuben gingen.
Und dann stellen uns auch die andern so

viele heiligmässige Menschen vor, denen

nur das Wunder und der kirchliche Heiligenschein

zu fehlen scheint, um mit unsern
kanonisierten Heiligen konkurrieren zu können.

Wenn wir wenigstens sagen könnten:
schaut doch uns an, uns Vertreter der
katholischen Pädagogik! Lernet von unserer
Tugendhaftigkeit an die Ueberlegenheit
unseres Systems glauben! Aber von diesem
Thema wollen wir schon lieber gar nicht
reden. Wir müssen also dem Einwand auf

andere Weise beizukommen suchen.

Etwa so: Das Aeussere der Früchte einer

Religion oder einer Pädagogik, das in die
Augen Springende, erlaubt nicht immer ein
sicheres Urteil über die wirkliche
Ueberlegenheit dieser Religion oder Pädagogik.
Die wahren religiösen und sittlichen Werte
liegen so tief in der Seele, dass der Statistiker

mit seinen Methoden ihnen nie ganz
nahe kommt.

Wenn die Früchte unserer Pädagogik —
immer mit dem unzulänglichen Massstabe

der Statistik gemessen — nicht augenscheinlich

besser sind, so kommt das sicher auch

daher, dass auch wir unter den Irrtümern
der andern leiden und dass auch die andern

— unbewusst — vom Segen unserer Wahrheit

zehren. Und wir leiden unter den
Irrtümern der andern einmal darum, weil
diese Irrtümer und die sich daraus ergebenden

pädagogischen Folgen sich der ganzen
Umwelt, deren Luft auch unser Zögling
einatmen muss, mitteilen. Und zudem lassen

auch wir katholische Erzieher selber, wir
Vertreter der katholischen Pädagogik, uns
so gern von diesen Irrtümern anstecken, so
dass wir dann die Möglichkeiten der
katholischen Pädagogik viel zu wenig ausnützen.

148



Es geht uns leicht, theoretisch und praktisch
treu zur katholischen Pädagogik zu stehen,

wenn unsere Umwelt einstimmig und
entschieden die gleiche Stellung einnimmt.
Wenn aber die Umwelt materialistisch, stark

weltlich eingestellt ist, dann fangen die
Werte des Ewigen, des Himmlischen leicht
auch bei uns, bei Erziehern und Zöglingen,
zu sinken an. Ist die Umwelt naturalistisch,

dann kommen bald auch in unserer pädagogischen

Theorie und Praxis die übernatürlichen

Erziehungsmittel zu kurz. Wenn die
Umwelt liberal, unkirchlich ist, dann fangen
sehr leicht auch wir an, vom Pfarrhause einen

gewissen vorsichfigen Abstand zu nehmen.
Das will nicht ein Vorwurf sein, sondern
einfach die Feststellung der psychologischen
Gesetzmässigkeit: dass wir alle vom
Zeitgeiste, von der Umwelt, von den
Mitmenschen, auch von den Gegnern uns
beeinflussen lassen — nicht nur wir von den
andern, sondern — welch ein schöner Trost!

— die andern auch von uns.

Und dann unterscheidet sich unser Zögling

seiner Natur nach nicht vom
Zögling der andern. Er lebt unter der
gleichen Erbschuld, trägf also die gleichen
menschlichen Armseligkeiten und Schwachheiten

mit sich herum. Begreiflich, dass

auch wir, die Besitzer einer reichern

Pädagogik, mit jungen Leuten nur schwer
und nur langsam Heilige, Engel machen können

— auch wenn wir schlauere Methodiker
und selber grössere und reifere Heilige
wären, als wir oft sind. Und anderseits ist

die Natur eines gesunden, unverdorbenen

jungen Menschen, der den Einflüssen der
andern, also irrigen pädagogischen Grundsätzen,

ausgesetzt wird, so stark, dass er
nicht allzusehr Schaden nimmt davon. Umso

weniger Schaden nimmt, als die andern ja
sehr oft besser erziehen, als sie es nach ihren

pädagogischen Grundsätzen fun müssten;
denn auch bei ihnen bricht ja die Natur, die
anima naturaliter christiana (catholica),
immer wieder durch.

Und jetzt ein letztes noch, vielleicht das

Allerwichtigsfe zur Erklärung der Tafsache,

dass die Früchte unseres pädagogischen
Tuns nicht auffällig besser sind als die

Früchte der andern! Um gut, um ein Edel-
mensch zu werden, braucht es nicht nur gute
Erziehungsgrundsätze und gute Erzieher und

gute Umwelteinflüsse, es braucht neben
allem dem noch zweierlei: die eigene
Willensbereitschaft des Zöglings und die

Gnadenhilfe Gottes. Aber auch

in diesen beiden so entscheidenden

Belangen ist kein wesentlicher Unterschied
zwischen uns und den andern, zwischen

unsern Zöglingen und den Zöglingen
der andern. Auch die andern haben

von Natur aus einen freien Willen, und sicher

keinen schlechtem freien Willen als wir und

unsere Zöglinge. Und Gott hilft mit seiner

Gnade nicht nur uns, sondern auch den

andern, wenngleich wir wohl, vermöge
reichlicherer Mittel, auch reicher begnadigt werden.

„Der milde Hauch der Gnade", sagt

ein katholischer Dogmatiker, „weht nicht

nur in den Mauern der katholischen
Kirchen". Gott gibt seine Gnade auch jenen,
die die Gnadenmittel, deren wir uns bedienen,

nicht kennen. Gott gibt überall da

seine Gnade, wo er Menschen mit gutem
Willen findet. Und wir haben kein Recht,

bei den andern einen schlechtem Willen
vorauszusetzen als bei uns. Was der Jesuit

Max Pribilla einmal von den Protestanten

sagt, gilt wohl auch für alle nicht-katho-
lischen Gottesgläubigen: „Der Profestant

kann mit zwei Sakramenten ein besserer

Mensch sein als der Katholik mit sieben. Der

sittliche Wert des Menschen hängf ab von
der göttlichen Gnade und der menschlichen

Mitwirkung. Gott aber ist bei der Verteilung

der Gnade an keine Grenzen der
Konfession gebunden, der gute Wille
(aber) ist eine Palästra, in der sich jeder
auszeichnen und der Irrgläubige den
Rechtgläubigen übertreffen kann."

149



„Wir und die andern." Man tadle diesen
Titel nicht! Es steht dahinter nicht — wie

es anfänglich scheinen mochte — der
Pharisäer, der betet: „Herr, ich danke dir, dass

wir nicht sind wie die andern.. .",
sondern eher etwas vom Geiste des Zöllners:

„Herr, sei uns armen Sündern gnädig!"
Hitzkirch. Lorenz Rogger.

Grundsätzliches zum Religionsunterricht*
Unter diesem und ähnlichen Titeln

veröffentlichte die „Schweiz. Erziehungsrundschau"
im letzten November- und Dezemberheft (Nr. 8

und 9 des sechsten Jahrganges) zwei Folgen

von Antworten katholischer und protestantischer

Religionslehrer auf eine von Prof. Dr. Guyer

ergangene Rundfrage. Bei der Isoliertheit und

Distanz, deren sich Religionsunterricht und

Religionslehrer gegenüber den andern Fächern

und Lehrern vielerorts erfreuen, war es von
Prof. Guyer sicher ein sehr verdankenswerter

Versuch, auf dem Wege einer Aussprache „die
Anbahnung dieser notwendigen Verbindung
einigermassen zu fördern". Im folgenden wollen

die grundsätzlichen Ergebnisse dieser

Rundfrage — aus Gründen, die bald klar sein

werden — zusammengefasst und kritisch
beleuchtet werden.

Es sei hier zunächst auf die Tatsache der

offenkundigen Uneinigkeit hingewiesen, in der
sich die protestantischen Pfarrer in ihren

grundsätzlichen Artikeln über die Problematik
des Religionsunterrichtes befinden. Da äussert

sich zunächst einer (Pfr. von Greyerz, Bern),

dessen Denken sich immer noch behaglich in

den Niederungen des theologischen Liberalismus

des 19. Jahrhunderts weiterzubewegen
scheint. Ein christlicher Religionslehrer hat sich

nach seiner Meinung an die Bibel zu halten,

weil eben leider „wie auf allen Gebieten", —
er erwähnt Sprache, Kunst, Wissenschaft, Recht

— so „auch auf dem Gebiete der Religion die

meisten Menschen nicht schöpferische Geister"

seien, und weil man deswegen auch nicht

verlangen könne, „dass jeder Lehrer religiöse
Schöpferkraft in sich trage"! Wenn nun also

die Religion nicht „entsprechend mittelmässig
oder unter mittelmässig, dürftig und kümmerlich

ausfallen" solle, müsse sich der Religions-

* Wegen der beiden Sonderhefte für den Aufsatz

musste dieser Artikel bis heute zurückgestellt
werden. — Red.

lehrer an die „Urkundensammlung" der „wirklich

schöpferischen Geister auf dem Gebiete
der Religion" halten, und somit die „liebe
Jugend" in das einführen, „was Andere, Tiefere,
Reifere als du erlebt und verkündigt haben"!
Darum soll der Religionslehrer zur Bibel greifen.

Aber warum denn ausgerechnet zur Bibel?

Warum nicht zum Koran oder Talmud oder zu

einer der andern religiös-schöpferischen
Urkundensammlungen? Darauf erhalten wir keine
Antwort. Denn es gibt auch tatsächlich keine
für den, der die Bibel nur unfer dem Gesichtspunkt

der „schöpferischen Religiosität"
betrachtet. Für die zünftigen Vertreter des

theologischen Liberalismus waren ja auch wirklich
die Unterschiede zwischen diesen

religiösschöpferischen Urkundensammlungen nur relative,

etwa der Unterschied zwischen höher und

tiefer, zwischen reiner und weniger rein, und

bei konsequenterem Weiterdenken — man
denke an Ernst Tröltsch! — wurden schliesslich

auch diese Unterschiede fallen gelassen. Man
kann es dann mit Friedrich Heiler fertigbringen,
Buddha, Plotin, Jesus, Paulus, Augustin, Luther,
Schleiermacher in einem Atemzuge als „schöpferische

religiöse Einzelpersönlichkeiten"
aufzuzählen und nebeneinanderzustellen. * Und
doch sollte es heute jedem Theologen sonnenklar

sein, dass es für derlei Zusammenstellungen
keineswegs eines evangelischen Theologen
bedurft hätte, sondern dass ähnliche Kombinationen

bei jedem beliebigen modischen Asphaltliteraten

auch zu finden sind. So eröffnet
uns doch selbst Klabund in seiner Literaturgeschichte,

dass Krischma, Laotse, Buddha und
Christus „vier Gestalten eines Wesens"
seien." In analoger Weise bedarf es aber
wahrlich auch keines christlichen Religionslehrers,

um die „liebe Jugend" in die schöpferische

* Fr. Heiler: Das Gebet, München, 1923. S. 16

und 19.
** Klabund: Literaturgeschichte, Wien 1932. S. 29.

150


	Wir und die andern

