
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 24

Artikel: Optimismus und Pessimismus

Autor: Moos, R.W. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Völkergeschichfe immer auch Zeiten waren,
welche durch starke Gemeinschaftsmächte

zu einer geistigen und kulturellen Einheit
verbunden waren. Eine Unmenge neuer
Gesichtspunkte wird sich demjenigen er-
schliessen, der nicht nur die allgemeine
Geschichte, sondern vor allem auch unsere
Landesgeschichte von diesem gesunden
Friedensstandpunkte aus in Betracht zieht.
Die Schweiz bewahrt heute noch das Siegel
des letzten Restes der abendländischen
Kulturgemeinschaft und erweist sich in ihrer
Geschichte als ein erhabenes Musterbild
vereinender Kraft in der Mannigfaltigkeit.

In unserer Geschichte lebt eine der

grössten Friedensgestalten der Menschheit,
der sei. Bruder Klaus, aus dessen Friedenswirken

unverfälscht und ungebrochen die
Stimme der anima naturaliter christiana

spricht. Dr. Durrer nennt diesen Propheten
einen „echten Vorläufer des modernen
Pazifismus"; so sehr war die Politik dieses

Einsiedlers — der in diesen Dingen die Gabe
der Unterscheidung hatte wie kaum einer —
eindeutig und mutvoll auf die Befriedung
der öffentlichen Tätigkeit seiner Landsleute

gerichtet. Das „Stanser Verkommnis", die
„pazifistische Grosstat" des Seligen (Dr.
Durrer), lässt doch erkennen, wie nicht Streit
und Hader die staatliche Gemeinschaft
aufbauen, sondern Eintracht und Dienst am
Ganzen. Der alte Staatenbund der

Eidgenossen ist so durch die friedenstiftende
Mitwirkung des Seligen aus dem Ranft ein
echtes Vorbild auch der Völkereintracht
geworden und hat die Möglichkeit eines
Friedensbundes der Völker Europas vorausgenommen.

Nichts tut der Welt heute so not, als die

Erziehung der Menschheit zum wahren Frieden

im Geiste der Prophetengestalt aus dem
Ranft, dieses „heremita sapientia plenus et
propheta magnus".

Zürich. Dr. Karl Fleischmann.

Optimismus und Pessimismi
„Seht, ich verkündige euch eine grosse Freude,

die allem Volk zuteil werden soll

(Luk. 2, 10.)

Weihnachten gilt dem spontanen
Empfinden wohl allgemein als frohes, mildes

und liebenswürdiges Fest. Denn unsere
Gedanken kreisen um das göttliche Kind und

um die Krippe. Aber die Krippe sagt uns

auch, dass dieses Kind bei Nacht und Kälte

in einem Stall geboren und auf hartes Stroh

gebettet wurde. Schon das Jesuskind und

seine Eltern mussten neben dem Gloria in

excelsis die Bitterkeit der Armut, der

Verfolgung und Verbannung kosten. So ist ja

unser Christenleben: ein Kreuzweg, der

über Golgatha zum ewigen Ostermorgen
führt. Und so kommt es auch, dass wir, je
nach Leid und Freud, das eine Mal mehr

das Kreuz Christi auf unseren Schultern spüren,

das andere Mal mehr den Jubelruf der

Kinder, die der Heiland in seine Arme

schliesst. Darum wird der verehrte Leser

gerade in den Weihnachtstagen mit ihrem

doppelten Charakter der Freude und des

Ernstes die beiden Stimmungen und

Strömungen in unserem Leben, die man mit
Optimismus und Pessimismus zu bezeichnen

pflegt, nicht ungern ins Auge fassen.

Die folgenden Worte sind zunächst im
Studio Basel für den Schweiz. Landessender

gesprochen worden. Daher die etwas
allgemeine, nicht unmittelbar der Schule oder
einem katholischen Auditorium angepasste
Form. Aber der Grundgehalt ist durchaus
christlich und auch für den katholischen
Lehrer und Erzieher erwägenswert.

* * *

Optimismus und Pessimismus können
zunächst den Stimmungswechsel in unserem
Leben bezeichnen. Nach einem guten
Geschäft, nach der glücklichen Geburt eines

1113



Jungen (eines Achtpfünders), nach einem

gesellschaftlichen oder politischen Erfolg ist

man bei bester Laune. Man besitzt plötzlich

neuen Lebensmut, Tatkraft und
Entschlossenheit. Aber ach, nur allzu rasch

zeigt sich wieder ein trüber Tag, ein dies

ater: ein Autounfall, die Erkrankung eines

Kindes, ein Aerger in der Schule oder in

der Nachbarschaft. Oft braucht es nur eine

Kleinigkeit, vielleicht nur einen Wort- oder

Wetterwechsel, und der heiterfrohe Himmel,
der nach einem originellen Sprichwort noch

eben voller Bassgeigen gehangen hat, ist

mit schweren, nasskalten Nebelschwaden

überzogen. Dazu braucht es noch keinen

wetterwendischen Charakter. Das liegt in

unser aller Blut. Aber neben der frohen und

düsteren Augenblicksstimmung gibt es auch

eine pessimistische und eine optimistische
Grundhaltung. Auch diese ist fürs erste
durch das Temperament bedingt. Es gibt
die angeborene Melancholie ganz ebenso
wie den unverwüstlichen Humor. Zwei Kinder

fallen beim Schlittschauhlauf: das eine
lacht, das andere weint.

Von diesen Naturanlagen führt unauffällig

und unbemerkt der Weg zu den
weltanschaulichen Grundhaltungen, die man vor
allem mit dem Worte Pessimismus und
Optimismus bezeichnen will. Die Philosophie
ist vielfach, selbst bei ihren ersten Vertretern,

der Niederschlag des Schicksals, die

geistige Formulierung der Strebungen und

Triebe, sogar die Rechtfertigung persönlicher

Verhältnisse und leidenschaftlicher

Kämpfe. Die grossen philosophischen
Systeme sind nur scheinbar abstrakte und
ätherische Gebilde, sie wurzeln meistens in der

Gesamtanschauung der Zeit, sie wissen

bloss wie mit einer Zauberformel das

auszusprechen, was alle dumpf bewegt, und

das zur vollen Klarheit und Zielstrebigkeit
zu wecken, was schon lange unbewusst von
der grossen Mehrheit empfunden wird. Das

gilt vor allem von politischen Systemen,
denen eine Weltanschauung zugrunde liegt,

heisse sie nun Demokratie oder Faszismus.

Es gilt aber auch im Bereich des sogenannten

reinen Geistes. Denn auch die hohe

Schule des Denkens steigt letztlich in die
Niederungen des Alltags hinab und wird
als Ethik zur Lebensphilosophie, mag sie

nun stoisch oder epikuräisch, buddhistisch
oder christlich, optimistisch oder pessimistisch

ausgerichtet sein.

Für den Erwachsenen ist die Zeit vorüber,
da er sich nach Kindesart vom Wellenspiel
der guten oder üblen Laune beherrschen
Iiess. Der gereifte Mensch sucht sein
privates Leben ebenso nach bestimmten

Gesichtspunkten zu ordnen wie sein geschäftliches

und berufliches. Er arbeitet an einer

geschlossenen und sicheren Weltanschauung,

er sucht die ihm eigenfümliche Richtung

seines Lebens, er fragt sich, ob er
der pessimistischen oder der optimistischen

Weltanschauung verfallen ist. Es

handelt sich dabei nur selten um die

einseitige und überspifzte Ausprägung des

Typus. Es genügt völlig die massgebende,
mein Leben beherrschende Grundhaltung.
Soll ich — ganz abgesehen von traurigen
und fröhlichen Wechselfällen, wie sie stets

wiederkehren — soll ich mein Dasein eher

von den ernst schwermütigen, von der

tragisch-pathetischen, von der letztlich
pessimistischen Seite nehmen oder soll ich hoffen

und erwarten, wagen und vertrauen,
wirken und gestalten, soll ich eher optimistisch

an einen Aufstieg, eine Entwicklung,
kurz an das Gute glauben?

Es kann bei dieser Fragestellung um das

Ganze der Lebensgestaltung gehen.

Friedrich Nietzsche und Rieh.
Wagner sind Schulbeispiele dafür. Nietzsche,

der sich in langem inneren und
literarischen Kampf von der pessimistischen
Lebensanschauung Schopenhauers
und Wagners loslöst, um sein Evangelium
des Uebermenschen zu verkünden, Wagner,

der seinerseits den umgekehrten Weg
geht. Der Umbruch der Weltanschauung ist

1114



auch leichter zu vollziehen als die Um-

pragung der angeborenen Seelenstruktur,
obwohl auch solche Falle bekannt geworden

sind Der Stifter des Jesuitenordens,

Ignatius von Loyola, hat sich nach

seiner Bekehrung von einer überschäumenden

Cholerik zu einer phlegmatisch
scheinenden Gelassenheit des Gehabens durcn-

gerungen Bei ihm und andern war dieser
Wechsel die Folge einer Wende der Welt
anschauung Fur gewöhnlich aber entfaltet
sich das Weltbild des heranreifenden
Menschen nach seinem seelischen Grundgefuge
Der aktive Typ wird sich kaum in eine
finstere Enge zurückziehen, der introvertierte
in eine zerfahrene Oberflächlichkeit
verfluchten Aber so sehr Temperament,
bluthaftes Erbe und psychische Energie an der

Wegrichtung auch der geistigen und
ethischen Persönlichkeit mitbeteiligt und
mitbestimmend sind, es kann ein jeder nicht

nur über seine Anlagen reflektieren, er hat

letztlich das souveräne Vermögen zu
sondern und zu wählen, sich nach dem Beispiel
Nietzsches oder Wagners anders zu
entscheiden und umzustellen, in unserem Falle

Pessimismus und Optimismus als

Weltanschauung zu überprüfen und sich trotz
naturhafter Ab- und Hinneigung von der Warte

des richtenden Verstandes oder des

religiösen Glaubens aus seinen Willen endgültig

nach der einen oder anderen Seite
einzustellen

Die Entscheidung fallt nicht leicht Man
kann förmlich in den Strudel einer qualenden

Problematik hineingerissen werden Ein

allbekanntes und aktuelles Beispiel, nur
als Tatbestand, ohne politisches Werturteil
soll man alle Hoffnungen auf das Friedensund

Versohnungswerk des Volkerbundes
fahren lassen und nun selber zum Wettrüsten

der Volker Ja und Amen sagen, also

vom Optimismus zum Pessimismus ubergehen,

oder soll man vielleicht in jener nach

dem Weltkrieg angebahnten Politik der
uberstaatlichen Vertrage und Gebilde eher

eine Schwache sehen, das Ende einer
müden, zerrissenen und abgelebten Welt, in

dem elementar aufbrechenden Nationalismus

dagegen, der im Zeichen Nietzsches
und Macchiavellis steht, das Aufblühen

einer neuen Kraft und die Zukunft der

Geschichte, sich also in diesem Sinne vom
Pessimismus zum Optimismus wenden7
Umfassen Optimismus und Pessimismus unser

gesamtes Fuhlen und Denken oder ist das

eine im Leben pessimistisch, das andere

optimistisch zu bewerten7 Gibt es vielleicht
eine Synthese, eine Zusammenschau7 Wo
findet sich die Losung und wie sieht sie aus7

Um auf alle diese Fragen eine befriedigende

Antwort zu suchen, müssen wir uns

vorerst das Wesen des Pessimismus und das

des Optimismus sozusagen in Reinkultur vor

Augen stellen Aller Pessimismus, der nicht
schlechte Laune, sondern grundsatzliche
Haltung ist, geht irgendwie von der hohen

Schule indischen Weistums aus, das in den

Schriften Schopenhauers und in den
Liedern W a g n e r s so verführerisch an unser

Ohr klingt ,,Durch Mitleid
wissend der reine Tor Harre sein,
den ich erkor" Abertausende hat es

in Bayreuth durchschauert Und doch, dieses

christlich verklarte Mitleid, das um den

heiligen Gral erblüht, ist in seinem Ursprung
und in seiner letzten Tiefe doch nur ein
Wissen um das Leid des anderen, die be-
wusst gewordene, alle verbindende
Leidensgemeinschaft, das Leiden ist trotz Kar-

freitagszauber und Entsuhnung durch den

heiligen Speer doch nicht vollends erhöht,

es weist noch immer auf den Fluch, der an

dem Nibelungenringe haftet, auf den Brand

Walhalls und die Dämmerung der Gotter

Mag auch der Meister in seinem letzten

Werke Parsifal seine fundamental
pessimistische Lebensuberzeugung durch christliches

Hoffen sozusagen versöhnlich gemildert

haben, so blieb die Tetralogie des

„Nibelungenringes" doch der reinste

Ausdruck seines eigentlichen Denkens

1115



So hatte er nach der endgültigen Abkehr

vom hellenistisch-optimistischen Tat- und
Liebeswillen auch B r u n h i I d e statt des

ursprünglichen Liebesabschiedes an den
toten Siegfried die neuen und anderen
Worte in den Mund gelegt:

Führ' ich nun nicht mehr
nach Walhalls Feste,

wisst ihr, wohin ich fahre?

Aus Wunschheim zieh ich fort,
Wahnheim (lieh' ich auf immer;

des ew'gen Werdens
offne Tore

schliess ich hinter mir zu:
nach dem wünsch- und wahnlos

heiligsten Wahlland,
der Weltwanderung Ziel,

von Wiedergeburt erlöst,
zieht nun die Wissende hin.

Alles Ew'gen

sel'ges Ende

wisst ihr, wie ich's gewann?
Trauernde Liebe
tiefstes Leiden

schloss die Augen mir auf'
enden sah ich die Welt. — *

Wenn Wagner diese Worte auch wieder

fallen liess, so war es doch nur deshalb,

weil der lebensverneinende Sinn, wie er es

selber deutete ,,in der Wirkung des
musikalisch ertönenden Dramas bereits mit höchster

Bestimmtheit ausgesprochen sei". •—

Nahe bei seiner „Villa Wahnfried" ruht denn

auch sein Leib.

Was ist also Pessimismus? .— Buddha, der

Fürstensohn, der die Fülle indischen Reichtums

verlässt um der Erlösung willen — und

jede Religion ist irgendwie Erlösung:

Erlösung vom ewigen Kreislauf der Dinge,
Erlösung von dämonischer Macht, Erlösung

von Schrecken und Schmerzen, Erlösung

von der Sünde — Buddha, sucht die Erlösung

in Kasteiung und Askese, in Fasten und

Entsagung, in freiwilliger Qual, er findet sie

aber erst im Nirwana der Wunschlosigkeit,
im Verzicht auf das Verlangen, aus den

* Wolfgang Golther: Richard Wagner. Gesammelte

Schriften und Dichtungen. Sechster Band,

Seite 255/56.

Quellen der Erde und aus den Saaten der

Gefilde Labung, Kraft und Leben zu gewinnen.

Pessimismus heisst, auf alles verzichten,
innerlich und — so weit es angeht — auch

äusserlich, weil das Leben sinnlos ist, weil

wir keinen Zweck erfüllen, weil wir keinem
Ziel entgegen wallen, weil sich nur Enttäuschung

und Entsagung folgen wie im Strom

die Wellen; aber dieser Strom führt nicht
schwerbeladene Kauffahrteischiffe, es ist der
Strom der Unterwelt, der versickernd durch
dunkle Tore und Todesschatten gleitet.
Pessimismus als Weltanschauung konsequent
durchdacht, ist — ohne dass er notwendig
zum Selbstmord führen müsste — Verzicht
auf den Lebenswillen, auf die Hoffnung, auf
die Gestaltung eines Menschenwerkes und
auf die Sinnerfüllung des Menschendaseins.

Nur wenige werden den philosophischen
Pessimismus in ihrem Gehaben und Gebaren

folgerichtig zur Gestaltung bringen. Das

geht über unsere Kraft, denn es ist gegen
unsere Natur. Der Mensch wird geboren, um

zu leben. Pessimismus heisst darum bei den

meisten, die ihn mehr oder weniger be-
wusst zu ihrer Weltanschauung erkoren
haben, nicht Verzicht auf das Leben selber.
Man ist einmal da, man arbeitet und schafft,

man freut sich des Lebens, „solange das

Lämplein glüht" — aber es ist ein
grundsätzlicher Verzicht auf eine Sinndeutung des

Lebens und noch mehr auf eine Sinnerfüllung.

Das Leben fliesst dahin: woher? wohin?

wer kann es wissen? Man richtet sich

stoisch gelassen oder epikuräisch praktisch
ein, bis alles vorüber ist. Es bleibt dann

noch die Urnenasche, ein Grabstein, ein

paar Tränen und ein paar Rosen. Aber es

ist vorbei. Der so gestaltete Pessimismus

braucht nicht einmal bewusst gewollt oder
überlegt zu sein, er steckt schon in jedem
materialistischen und atheistischen Weltbild,
er ist die kurze Formel für das chaotische

All, er ist wie das Echo, wenn man den

Wald oder eine Wand frägt; er ist die hohle
Phrase für eine entleerte Welt.

1116



Wenden wir uns aber zum Optimismus,
so werden wir paradoxerweise fürs erste

eine vielleicht nicht weniger pessimistische
Empfindung spüren. Bezeichnet man ihn

doch als einen Vetter des Enthusiasmus, und

von da ist es nicht mehr weit zu allen
Formen des Fanatismus, zur Intransingenz, zur
Intoleranz, zum Chauvinismus usw. Aber
man braucht nicht gleich an jenen „zudringlichen

Massenoptimismus" zu denken, über
den Jakob Burckhardt in einem
Brief an P r e e n seinen Abscheu
ausgesprochen hat. Und doch, auch in dieser

triebhaften, mehr instinktiven als rationalen
Gestalt hat der Optimismus seine gute Seite.
Er ist von elementarer Kraft, von
durchschlagender, gemeinschaftsbildender Dynamik.

Ohne irgend einen populären Mythos,
ohne ein utopisches Wunschbild scheinen

grosse Massen selten in Bewegung zu
geraten. Der Bund der alten Eidgenossen war
in seinen Anfängen ein Schutz- und

Trutzgelöbnis. Aber bald gesellte sich zur Kraft

der Defensive die Romantik der Eroberung
und des Reisläufertums. Unsere Söldner

fluteten in die fremden Heere, weil das

Strombett der engen Täler ihrer Heimat sie

nicht mehr fassen konnte und weil für die
Offiziere Titel und Pensionen winkten. Aber
über dieser materiellen Grundschicht lag
verklärend ein Schimmer der Treue und des

Heldentums, der im Schmuck der Waffen
und Standarten noch heute von den Wänden
der alten Häuser seinen Zauber ausstreut,
der im sterbenden Löwen von L u z e r n

seinen ehrenden und erhebenden Ausdruck
gefunden hat.

Dieser weltanschaulich fundierte Optimismus

wirkte in der liberalen Aera als Glaube

an die Freiheit und den Fortschritt, im
Proletariat als Emanzipation und Rache, in der

politischen Frauenfrage als Ruf zur Gleichheit,

in der Jugendbewegung der Vor- und

Nachkriegsjahre als der neue Mensch, im

Mythos der heutigen Jugend als nationaler
Aufbruch. Man mag allen diesen Gestalten

und Formen gleichgültig, ablehnend oder
zustimmend gegenüberstehen und sich doch
sachlich dahin verständigen, dass der
Optimismus, voll schöpferischer Kraft, Leben und
Tat gebiert, während der Pessimismus lähmt
und auflöst und höchstens zu einem

schöngeistigen Aesthetentode hinführt. Auch in

seiner Verzerrung und Verbiegung ist der

Optimismus Zeuge, dass seine Grundrichtung

der Natur entspricht und selbst aus dem

Tode Leben spriessen lässt, wie nach dem

Worte Christi das Samenkorn in der Erde zu

neuem Leben abstirbt.

Das Stirb und Werde war auch das

Geheimnis der antiken Mysterienwelt, die den

Eingeweihten mehr zu bieten wusste als der
homerische Götterhimmel und der offizielle
Staatskult. Dürfen wir in diesem Wechsel

von Tod und Leben einen Hinweis sehen,

der uns vielleicht zu einer Synthese führt,
in der die echten und gesunden Elemente

der optimistischen, aber auch der
pessimistischen Tendenz zu einer ausgeglichenen
Einheit gelangen? Ja, auch der Pessimismus!

Denn steckte nicht Wahres in beiden
Grundhaltungen, so hätten sie nie diese
weltbewegende Werbekraft erlangt.

Die Mysterien der Antike dürfen nicht als

blosse Spiele angesehen werden, in denen

die Wende der Jahreszeiten, das Stirb und

Werde der Natur, dichterische Umschreibung

sucht. Ihr Sinn liegt tiefer. Es ist

eher umgekehrt: Die Mysterien sind nicht
Gleichnisse der Natur, sondern die Natur

selber ist ein Spiegelbild jenes urtümlichen

Gesetzes, das im Weistum der Mysterien
einen religiös-künstlerischen Ausdruck
gefunden hat. Denn Optimismus und
Pessimismus tragen nicht deshalb Wahres in

ihrem Schoss, weil es schöne und traurige
Tage im Leben gibt. Sie sind schlechthin
der Ausdruck des tragischen Risses, der
durch unser gesamtes Dasein geht. Mit
allen Fasern unseres Seins sind wir auf Glück
und Frieden eingestellt, im kalten Weltraum
aber und sogar in uns selber stossen wir auf

1117



die furchtbaren Schranken des Schicksals

und der Sunde. Wir freuen uns wie Kinder

über eine Blume, über einen Stern, über

den Flug des Vogels, und eine Stunde später

nagt an unserer Seele der Zweifel, die
Zwietracht, die Rache und die Roheit

,,Das Licht leuchtet in der Finsternis, aber
die Finsternis hat es nicht ergriffen". Mit
diesem einen Satze hat Johannes die

ganze Problematik und Tragik aufgezeigt.
Aber er beeilt sich, die frohe Botschaft
beizufügen: „Allen aber, die ihn aufnahmen,
gab er die Macht, Kinder Gottes zu
werden." Es ist das Lied vom verlorenen
Paradies, das früher in das Ohr des Kindes

dringt als das Lied der Liebe und das noch

vom Greise sehnsuchtig gelispelt wird, wenn
die irdischen Lieder schon längst von seinen

Lippen verklungen sind. Alle Volker kennen

die Sage einer verschollenen, goldenen
Zeit und einer grossen Flut, die wegen der
Sunde über die Menschen gekommen ist.
Es sind nur Variationen derselben Melodie,
wenn Piaton von ewig leuchtenden Ideen

spricht, die unsere Seele vor ihrer

Vereinigung mit dem Leibe geschaut und auch

nach ihrem Falle nicht vergessen hat, oder

wenn sich P I o t i n und mit ihm alle Gno-
stiker bis auf die Tage Rudolf S i e i -
n e r s nach der Erlösung der Psyche aus der

Umkrallung der Materie sehnen oder wenn
die Junger an den Tempelstufen fragen:
„Meister, wer hat gesündigt, dieser oder
seine Eltern, dass er blind geboren wurde?"
Es ist die Frage nach dem Ursprung des

Uebels und nach dem Sinn des Lebens

Keine Philosophie konnte auf diese Frage
die vollgültige Antwort geben, wenn sie

nicht von einem Vatergotte ausging, der die
Menschenkinder um sich versammeln
wollte und der ihnen dafür die Freiheit liess,
selbst die Freiheit zur Sunde und zum Abfall,

weil man einer werbenden Liebe nur
dann Folge leisten kann, wenn man auch

die Freiheit hat, sie abzuweisen. Es war
keine personliche Frage, die der Dulder

J o b in den Tagen seiner Prüfung an seine

Freunde stellte. Seit urher ringt die Menschheit

um das Problem, warum der gute Gott
eine so schlechte Welt erschaffen konnte
und woher das Böse und das Leiden stammt,

wenn Gott die unendliche Güte und Liebe
ist. Den alten Persern schien der Zwiespalt
so abgrundig aufgerissen, dass sie an zwei

ewige Prinzipien dachfen, an O r m a z d

den guten Gott, und an seinen Gegenspieler

A h r i m a n. Aber auch nach ihrer

Lehre wird das Bose letztlich uberwunden
durch den Vermittler aus dem Samen

Zarathustras Diese Erloserhoffnung
fand in allen Religionen ihren Widerhall. Bei

den Primitiven ist es noch irgendwie der

kommende Richter, der seine Kinder wegen
einer alten Schuld fur einige Zeit verlassen

hat. Bei den Indern ist es eine der vielen

Avataras des Gottes Wischnu, bei den Griechen

und Römern ist es ein schon geläutertes

Verlangen, wie es besonders in der

Erwartung der Proselyten sichtbar wird, bei

Johannes dem Taufer ist es der eine,

„der da kommen soll" und bei Johannes
dem Evangelisten ist es das ewige

Wort, das am Anfang bei Gott war, in der

Zeit aber Fleisch geworden ist.

So finden wir in unserem Leben notwendig

beide Linien, die dunkle und die lichte

Aber das Gewittergrollen geht der heiteren

Himmelsherrlichkeit voraus. Es ist ein Zwiespalt,

aber in der Form des Kampfes; es ist

ein Unheil, aber aus alter und eigener
Schuld; es ist eine Entscheidung, aber durch

Finsternis zum Licht. Ave crux spes unica!

Pessimismus in seinem wahren Gehalt
besagt also Anerkennung des Leidens als

schmerzlicher Prüfung, als Folge der Sünde

und als Sühne der persönlichen und der

fremden Schuld. Pessimismus besagt,
soweit er berechtigt ist, dass der Mensch

keineswegs von Natur aus gut ist, wie es

Rousseau geglaubt hat, dass alle unter
dem gleichen Schicksal und einer Erbschuld

leiden, dass der Zwiespalt durch unsere

1118



eigene Seele geht, dass wir heute gut und

morgen böse denken. Optimismus aber

besagt, dass es eine Heilung und Genesung
aller Wunden gibt, dass wir Kinder des

Lichtes werden können, wie sich Paulus
ausdrückt, um nicht mehr der Nacht, der
Finsternis anzugehören. Optimismus besagt
die uralte Sehnsucht nach dem Erlöser, auf
den die Völker bauen, der uns endgültig in

das Vaterhaus des guten Gottes heimführt.
Es ist also nicht wahr, dass die Welt die

denkbar schlechteste zu nennen ist, wie es

Schopenhauer und Eduard von
H a r t m a n n wollten, wie es auch anderseits

nicht wahr ist, was Leibniz gelehrt
hat, dass sie die denkbar beste ist. Die

Welt ist vielmehr gut und bös, das Böse

aber lässt sich überwinden. Ohne diese

Hoffnung siegt der Pessimismus, mit ihr läutert

sich im Leid der Optimismus und wird

zu jener frohmütigen Christentugend, die

uns auch in den Tagen der Not und Sehnsucht

heiteren Sinnes auf Gottes

unbegrenzte Güte, Vorsehung und Treue hoffen
und vertrauen lässt. Am herrlichsten hat

sich diese christliche Hoffnungsfreude, dieser

vertrauende Frohsinn bei den blutigen
Bekenntnissen der Märtyrer bewährt. Gertrud

von Le Fort hat in ihrer Novelle
aus den Tagen der grossen französischen

Revolution, „Die Letzte am Schaf-
f o t" eine solche Todesstunde dargestellt,
die wie ein Anfang der ewigen Herrlichkeit

zu sein schien. Sechzehn Karmeliterinnen

aus dem Kloster von Compiegne wurden

von der Conciergerie in Paris zur
Guillotine auf die Place de la revolution
geführt. Obwohl es in den Tod ging, aber in

den Tod für Christus, kamen sie, Hymnen
singend, auf ihren Wagen an, und ihr

Gesang erlosch, Stimme für Stimme, erst, als

die letzte ihr Haupt dem Fallbeil dargeboten
hatte.

Auch wir sollten jenen Frohmut der
Heiligen, dieser grossen Männer und Frauen,

im Herzen hegen, der uns alle Mühen,
Arbeiten und Leiden in ihrer Gemeinschaft
und in der Nachfolge Christi bis zum Ende
in Treue und Tapferkeit, in christlichem
Optimismus ertragen (ässt.

So ist also die heilige Weihnacht trotz
allen Ernstes, der in ihr beschlossen liegt, in

erster Hinsicht doch das Fest der Freude.

Mag auch der Kreuzweg schon an der

Krippe seinen Anfang nehmen: das Leiden

Christi und unser aller Leiden ist durch das

Licht verklärt, das vom Sterne ausgeht, der
über Bethlehem gestanden und die Weisen

aus dem Morgenland zum Herrn geführt hat,

aber zeitweilig in dunkler Seelennot und

Angst verschwand, um dann umso herrlicher

wieder aufzustrahlen. Gavisi sunt gaudio

magno valde. Die Freude der heiligen
Männer war über die Massen gross So wird

es auch am Ende der Tage unserer eigenen
Wanderung heissen.

Basel. Dr. R. W. von Moos.

Weihnachtsfeiern in der Schule?
„Lasst uns nach Bethlehem gehn

(Luk. 2, 15.)

Unter vielen Vorwürfen, die der Schule

gemacht werden, heisst einer:
Vernachlässigung der Gemütspflege — Ueberbor-
den des Verstandes. Der ernste Wille
zahlreicher Lehrer, auch diese Seite der

Erziehung zu pflegen — dem Kinde Gemütswerte

edelster Art zu vermitteln — hat wohl

den Gedanken erweckt, Weihnachten in der
Schule zu feiern. Landauf und landab hört

man von solchen Veranstaltungen, hier im

schlichten Rahmen bei Kripplein, Lied und

Deklamation, dort grossartiger mit Christbaum,

Geschenken und Theater.

Da meint aber ein Kollege: „In der Schule

die beiden schönen Kinderfeste St. Nikolaus
und Weihnachten zu begehen, halte ich für

1119


	Optimismus und Pessimismus

