Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 24

Artikel: Erziehung zum Frieden

Autor: Fleischmann, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-540722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-540722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erziehung zum Frieden

w-.. Und Friede den Menschen auf Erden,
die eines guten Willens sind.”
(Luk. 2, 14))
.Der Eifer zugunsten des Friedens bildet eine
moralische Pflicht."” (Pius XI.)
Es liegt eine schwer zu verstehende Tra-

gik in der bisherigen und tir uns Uberseh-
baren Geschichte der Menschheit, dass sie
immer und immer wieder im Fortgang der
Jahrhunderte durch die verheerenden Er-
schitterungen der Kriege mit der Wucht
von Naturereignissen in ihrem Ablauf unter-
brochen und in der Entwicklung um einige
Schritte zurickgeworfen wurde. Der Traum
vom ,,Ewigen Frieden'' der Vélker, der seit
Anbeginn menschlicher Geschichte das Seh-
nen und Trachten der Besten erfillt und
besonders die Geschichte des christlichen
Abendlandes wie ein unablassig Hoffnung
weckender Engel begleitet hat, ist immer
wieder an der harten Wirklichkeit
Machtausbriiche zerschellt und im Ange-
sichte der schreckhaften Kriegsfurie zu kraft-
und leblosen Schemen zerronnen. Kein
Wunder, wenn die Menschheit, durch das
blutige Zeugnis und die traurigen Erfah-
rungen der Geschichte entmutigt, geneigt
ist, dem Glauben an eine dauerhafte oder
endgiiltige Erringung des Friedensgutes und
die Ueberwindbarkeit des Krieges leichter-
dings abzuschwéren und sich der despera-
ten Erkenntnis hinzugeben, dass dem Kriege
als dem Naturzustande der erbsundlich kran-
ken Menschheit auf Erden (berhaupt nicht
beizukommen und er also als unser Ver-
hangnis und Schicksal hinzunehmen sei.

roher

Eine von Untergangsstimmung und pessi-
mistischer Voreingenommenheit unbelastete
Geschichtsbetrachtung hingegen, die um das
Gewicht unabanderlicher Ideen, die Trag-
weite menschlicher Trieb- und Machtfakto-
ren und ihre geheimnisvolle Wechselwir-
kung und Durchdringung in der Geschichte
weiss, wird sich nicht so leicht dem Fatum
resigniert in die Arme werfen und im Welt-

geschehen nur den dumpfen dramatischen
Ablauf blindgehender Naturgewalten er-
blicken. Aufstieg und Niedergang, Glau-
ben und Unglauben, Freiheit und Knecht-
schaft, aber auch Krieg und Frieden sind
weitgehend Folgen des freischopferischen
Handelns der Menschen und das Ergeb- .
nis des oft ratselvollen Kraftespieles von
Geist und Trieb, Idee und Erfahrung, Frei-
heit und Notwendigkeit, Erkenntnis und
Liebe. Der Preis folgt dem Einsatz der
Kratte. Krieg und Frieden liegen in der
Hand des Menschen und sind nicht, wie Os-
wald Spengler wahnt, der blinden Naturkau-
salitét restlos verhaftet. Der Volkerfrieden,
um dessen Erhaltung die europaische Welt
gerade heute wieder bangt und der nach
dem Erlebnis des Weltkrieges und seiner
Folgen allen als ein doppelt hoher Wert ar-
scheint, ist nicht eine Gabe, die uns ohne
unser Zutun zufdllt, sondern sine Aufgabe,
Frucht und Reife, das Ergebnis ordnender
Krafte und erzieherischer Arbeit, letzte Ge-
stalt menschlicher Bemuhung derer, die gu-
ien Willens sind.

So ist der verantwortlich denkende und
glaubige Mensch heute vor eine neue Ent-
scheidung gestellt.
danken ist eine weltgeschichtliche Stunde
angebrochen', mahnt mit dem propheti-
schen Blick in die Zukunft Kardinal Faulha-
ber. Rafft sich das alte Europa nicht in letz-

,.Fur den Friedensge-

ter Stunde noch auf zum Kreuzzug fur den
Frieden, dann bleibt ihm nur noch der an-
dere Weg offen: es verendet in Krieg, Ar-
beitslosigkeit und Kindermorden. Es
scheidet Uber unser aller Schicksal, uber Be-
stand und Untergang der abendlandischen
Kultur, ob wir die Kraft aufbringen, die
schwere Forderung der Stunde zu erfillen
oder nicht, die Forderung namlich: dass
Gerechtigkeit und Liebe in den Volkern
wiederum jene ,,gerechte Ordnung"' baue,
die nach St. Augustinus der Friede ist.

ent-

1107



Mehr denn je wird heute vom Statthalter
Christi die Friedensidee als katholi-
sche Idee den Glaubigen eingepragt.
Die Kirche segnet den Friedenswillen der
Menschen und sieht jedes Streben in dieser
Richtung als ein solches zum allgemeinen
Besten an. Sie kann der Friedensbewegung
eine jahrhundertalte Erfahrung in der Be-
- kdmpfung der kriegslisternen Déamonen zur
Verfigung stellen, denn noch immer in der
Geschichte des Abendlandes sind an den
Brustwehren der Kirche Umsturzwille, Kriegs-
geist und Anarchie zerbrochen. Es gibt kei-
ne Institution der Weltgeschichte, die mehr
und nachhaltiger fir den Frieden der Volker
und die Befriedung der Staaten gewirkt
hatte als die Kirche. Seit mehr als tausend
Jahren schon und bis auf den heutigen Tag
protestiert sie ohne Unterlass gegen Kriegs-
geist und Volkerhass. Und wie hatte diese
Kirche, die einzige geistige Macht iber den
triben Wassern der Entzweiung, angesichts
eines Ereignisses vom Ausmass und von der
geradezu untermenschlichen Schrecklichkeit
des Weltkrieges, angesichts eines Gesche-
hens, das sich als die starkste Bedrohung
und Zerstdrung der inneren Wesensgestalt
der Kirche — des Geheimnisses der Bruder-
schaft der Kirchenglieder, des corpus Christi
mysticum — erwiesen hat, schweigen konnen
und diirfen? Schon Pius IX. erklarte allen
Kriegmachern seiner Zeit zum Trotz: ,,Der
Krieg muss verschwinden und von der Erde
verjagt werden''. Das Pontifikat Benedikts
XV., des Papstes der Kriegszeit, den der
bekannte Jesuitenpater und Pazifist C. Nop-
pel mit Recht einen ,Uberzeugten Pazifi-
sten’’ genannt hat, ist ein wahrer Opfergang
fur den Frieden der Welt. ,Wer sollte glau-
ben, dass diejenigen, die man so sehr ge-
geneinander erbittert sieht, Kinder eines ge-
meinsamen Vaters, Trager derselben Natur,
Glieder derselben Gemeinschaft sind? Wer
sollte Brider in ihnen erkennen, die den
einen Vater im Himmel haben?" Er brand-
markt den Krieg, von dem die Machthaber

1108

trotz seiner vaterlichen Beschwdrungen nicht
ablassen wollten, vor aller Welt als ,,Selbst-
mord des zivilisierten Europa’, ,bruder-
morderischen Streit', ,,unheilvolles Ge-
metzel” und ,erschitternde Menschen-
schlachterei’’. Eindringlich und unermiidlich
erinnert er Regierungen und Vélker daran,
dass es andere Mittel als den Krieg gebe,
verletztes Recht wiederherzustellen, und dass
endlich im Vaélkerleben die Macht vor dem
Recht zu weichen habe. Aus tiefster Verant-
wortung und christlichem Geist legt der
Papst den Regierungen ein eigentliches Pro-
gramm des Ab- und Aufbaues vor: Abrii-
stung der militdrischen Macht bis auf eine
Ordnungsmacht fir den inneren Frieden der
Staaten, Abschaffung der allgemeinen Wehr-
pflicht, obligatorische Schiedgerichtsbarkeit
fir streitende Staaten. Neben der Sorge um
das unmittelbare Wohlergehen der Mensch-
heit leitet ihn bei dieser Zielsetzung, die
den Forderungen des sog. ,klassischen"
Pazifismus entspricht, die Erkenntnis, dass
das eigentliche Ziel der Geschichte eine
sittliche Ordnung sei und dass es auch fir
das Staatsleben ein von der menschlichen
Willkdr unabhangiges Recht gebe, das
durch vereintes Bemihen der Menschen ge-
funden werden konne. Fir den Papst ist der
Friede nicht etwa nur ein schoner Traum,
sondern ein erstrebenswertes Ziel, der Krieg
aber ein Uebel, das wie andere Uebel der
moralisch-politischen Welt, etwa die Skla-
verei oder die Leibeigenschaft, nicht gedul-
det zu werden braucht, sondern wie letz-
tere Uberwunden werden muss.

Die katholische Morallehre verurteilt in-
dessen nicht den Krieg an sich, son-
dern lasst ,,gerechte’’ Kriege unter be-
stimmten unerlasslichen Bedingungen zu,
wie wir solche schon in den Werken der
grossen Theologen und Kirchenlehrer, bei
St. Augustinus und St. Thomas, bei Franzis-
kus de Vittoria und Franziskus Suarez eni-
wickelt und klargestellt finden. Die Bewer-
tung der Kriege durch die Kategorien ,,ge-



recht” und ,,ungerecht’’ hat fir die Frage
der Verhinderung von Kriegen bis jetzt
kaum mehr als platonischen Wert gehabt,
indem sich die machthabenden Regierungs-
manner im entscheidenden Augenblick fir
ethische Subtilitdten — in friheren Zeiten wie
auch heute — immer taub erwiesen haben
und auch der Einzelne durch die Art, wie
heute innert wenigen Tagen die 6ftentliche
Meinung eines Volkes durch die Presse in ihr
Gegenteil verkehrt werden kann, einer sach-
gerechten Urteilsbildung Uber die Kriegs-
schuld gar nicht mehr machtig ist. Es gibt
keinen ethisch einsichtigen Grundsatz, aus
dem sich die unbedingte sittliche Verwerf-
lichkeit des Krieges, jedes Krieges, zwin-
gend ergdbe. Es liegt in der Dialektik un-
seres Erdenschicksals, dass neben dem Rei-
che Christi, soweit es realisiert ist, eine na-
turhafte Ordnung der Dinge bestehen bleibt,
die Christus nicht aufgehoben hat und die als
dunkler Erdenrest und fir menschliches Ge-
schehen mogliche Tragik das Toten eines
Menschen und daher den Krieg als Akt na-
turhafter Abwehr bestehen lasst. Durch diese
grundsétzliche Einstellung nimmt alle echte
Friedensbewegung deutlich und unmissver-
sténdlich Abstand von allem obskuren An-
timilitarismus, von dem hysterischen Krampf
und protestlerisch-sektiererischen Getue je-
rer pazifistischen Kreise, die sich auf Grund
einer halben Erkenntnis aus der Friedens-
idee ein Idol und Gétzenbild machen.

Die Kirche hat zu allen Zeiten — ihrer we-
senhaften Bestimmung als Heilsanstalt ge-
mass — ihre religiésen und sittlichen Kraft-
quellen erschlossen, um die Menschen, die
guten Willens sind, fir den Frieden geneigt
zu machen. Das Mass dieses ihres Erfolges
und der Wirkung auf die Gestaltung der
Volkerwelt reicht gerade so weit, als die
Anerkennung ihrer religiosen und spirituel-
len Macht durch die Menschen reicht. Dass
hingegen die mechanisierte Kriegsfithrung
in den Formen des Gas- und Bakterien-
krieges in den Satzen der christlichen Ethik

und vollends im Geiste des Christentums ei-
ne Rechtfertigung nicht finden kann, ist die
Meinung mancher ernsthafter Moralisten.
Von der Kirche aber aus diesem Gesichts-
punkt im voraus ein striktes Verbot des Krie-
ges fordern zu wollen, verrat wenig Einsicht
in die Dinge, und ein solches Interdikt hatte
auch praktisch keinen Erfolg. Indem die
Kirche sich in ihren Gliedern als Heilsanstalt
unverfalscht und kraftvoll auswirkt, leistet
sie auch fur die dussere Befriedung der Welt
Wesentliches.

Das Friedensproblem hat seine tiefste
Wurzel im Sittlich-Religiosen, wie alle
menschliche Veranstaltung ihren dauernden
Wert erst durch die Bindung ans Ueberna-
tirliche erhalt. Aber auch hier gilt unausge-
setzt der thomistische Erkenntnissatz: Gratia
supponit naturam, die Gnade setzt die Na-
tur voraus. Der Vdlkerfriede ist vor allem
und am Anfang Menschenwerk, wie eben
auch der Krieg das Zeugnis seiner Schwache
und Bosheit ist. Das Ziel der menschlichen
Geschichte ist nach christlicher Auffassung
die Erreichung einer sittlichen Ordnung auch
in der Welt — Christus ist eben, nach einem
tiefen Wort Adam Miillers, auch fir die
Staaten gestorben — und die Ausmerzung
des Krieges aus der Weltgeschichte eine
dem Erlésungsplan entsprechende Aufgabe
der Menschen. Es wire sogar denkbar,
dass die Menschheit dieses letztere Ziel rein
auf naturhaftem Boden und auf irdischen
Wegen erreichte, ohne dass wesentlich das
christliche Ethos die treibende Kraft ware.
Wie sehr viel schwerer wirde sich die
Menschheit zu einer Kriegsdchtung aus
christlichem Motiv verstehen, als etwa aus
der Einsicht in den eigenen Vorteill Der
Glaube an eine schliessliche Ueberwindung
des Krieges ware daher jedenfalls als eine
grossere Utopie anzusehen, wenn er die sitt-
liche Besserung und religitse Besinnung der
Menschen zur Voraussetzung nimmt, als
wenn er sich auf die zunehmende Einsicht
der Menschen in die Unzweckmassigkeit

1109



und politisch-soziale Sinnlosigkeit eines mo-
dernen Krieges stitzt. Die Auffassung des
Krieges als eines innerhalb der Reichweite
des menschlichen Willens stehenden Pha-
nomens liegt jenen Kreisen der modernen
Friedensbewegung zugrunde, die den Krieg
durch die Bereitstellung von Organisationen,
Techniken und Willensmethoden iiberwin-
den zu konnen hoffen. Vor allem der Aus-
bau von Rechtsorganisationen, wie des Val-
kerbundes, der Schiedsgerichtsbarkeit oder
Paneuropas wird von diesem sogenannten
Rechtspazifismus als brauchbares Mittel der
wirksamen Kriegsbekampfung urgiert, und in
nicht geringem Masse befiirwortet auch die
Friedenspolitik der Kirche diese Bestrebun-
gen, soweit sie nicht an der Ueberschatzung
der Durchschlagskraft des reinen Vernunft-
und Rechtsprinzips leiden und ihrem Be-
mihen nicht eine Weltanschauung zugrunde
legen, die dem christlichen Ethos wider-
spricht, wie es z. B. bei der Paneuropa-

Bewegung des Grafen Coudenhove-Calergi
der Fall ist.

Auf der
Anschauung des Krieg-Friedenproblems lie-
gen die auch padagogisch bedeutungsvollen
Darlegungen des genialen priesterlichen
Denkers Don Sturzo, die sich Ubrigens weit-
gehend mit den Ansichten anderer poli-
tischer Denker, wie des Pralaten |. Seipel
und Max Schelers decken und den Krieg als
eine Frage menschheitlicher Sozialentwick-
lung betrachten. An den

Linie dieser evolutionistischen

aller
Ueberlegung stellt Sturzo die Frage: ist
eine menschliche Gesellschaft denkbar, die
so organisiert ware, dass das Kriegsrecht

Anfang

nicht mehr zu ihren gesetzlich anerkannten
menschliche
Gesellschaft also, die sich selbst jenes Rech-
tes beraubte, das bis heute fir ihr oberstes
Recht gehalten wurde? Der Krieg wird hier
als eine Sozialerscheinung ins Auge gefasst,
die innerhalb eines bestimmten sozialen Ge-
fuges oder Systems zu Recht bestehen kann.
Entscheidend fiir die Gerechtigkeit ist da-

Einrichtungen gehorte, eine

1110

bei, dass der Krieg dem fir Zeit und Ort
massgebenden Rechtsempfinden, den gel-
tenden Gesetzen und Vereinbarungen ent-
spreche. Die Menschen haben es in der
Hand, durch Beeintlussung der offentlichen
Meinung durch Presse und Erziehung, durch
Verfeinerung des sittlichen Empfindens und
Steigerung des Rechtsbewusstseins dieses
Sozialgetiige im Laufe der Zeit zu andem
und auf diese Weise neue Mittel der
Rechtsfindung im Volkerleben zur Anwen-
dung zu bringen. Die Geschichte gibt ihm
Beispiele an die Hand, wie durch die Kraft
des Evangeliums und die Anstrengungen
der Menschen gesellschaftliche Einrichtun-
gen und Cebrauche, die als wesenszuge-
korig zu den sozialen Einrichtungen der
Menschheit galten, Uberwunden wurden.
Und in der Tat sich der
Stichhaltigkeit dieser Begrindung aus der
Geschichte kaum verschliessen, wenn man

kann man

an die Erscheinungen einer moralisch-poli-
tischen Welt denkt, an die Blutrache, deren
Stelle heute das prozessuale Verfahren vor
Gericht einnimmt, oder an die Fehde, das
Duell und Gottesurteil, die Vielweiberei und
Sklaverei — Erscheinungen, die einstens
unbestritten in  Rechtseinrichtungen ver-
ankert waren, heute aber jedenfalls nicht
mehr die Sanktion von gesellschaftlich und
rechtlich zulissigen Gebrauchen haben. Ist
nicht auch in diesem Betracht die Ent-
stehung der schweizerischen Eidgenossen-
schaft — und in &hnlicher Weise der Ver-
einigten Staaten von Nordamerika — ein
sprechéndes Beispiel dafiir, was menschlicher
Wille und politische Vernunft vermogen, um
dem Krieg den Garaus zu machen?

Ein Hemmschuh fir die Verwirklichung
der alle Volker umspannenden Friedensidee
liegt auch darin, dass die Menschen und
auch viele Christen, bewusst oder unbe-
wusst, in heidnischen Anschauungen (iber
das Wesen des Staates und seiner Ver-
fugungsgewalt verstrickt sind. Die moderne
Staatsphilosophie hat sich im Laufe der Zeit



,Und das Wort ist Fleisch
geworden und hat unter uns
gewohnf...” {Joh. 1,14.)

Philippo Lippi (1406—69)

von der christlichen Norm weit entfernt und
verleiht heute vielfach dem Staate ein
Mass von Hoheitsrecht, das ihm als Ge-
meinschaftswesen, welches an das Wohl
aller Volker gebunden ist, seinem Wesen
nach nicht zukommt. Die absolute Herr-
schergewalt und Eigenmachtigkeit des mo-
dernen Staates st die Quelle des unheil-
vollen Nationalismus, der die Bestrebungen
zur Befriedung der Staatenwelt im vorn-
kerein unfruchtbar macht. Christliche Staats-
lehre und das Volkerrecht missen die lrr-
gange einer jahrhundertelangen philosophi-
schen Entwicklung erhellen und staatliches
Leben wiederum sinnvoll zu gestalten ver-
suchen.

Der Friede in der Volkerwelt ist die
Frucht des guten Willens der Menschen und
das Ergebnis starker, ordnender und erzie-
herischer Krafte; die Erziehung zum

Frieden durch Kirche
Schuleeinesderdringendsten
Anliegen der notvollen Zeit
Das Samenkorn der christlichen Ethik und Er-
ziehungslehre muss sich auch auf diesem
Boden mehr und mehr entfalten, und der

und

Kirche erwachst nach einem Wort Ignaz
Seipels die Pflicht, Weltseelsorge, Staaten-
seelsorge zu treiben.
muss aber auch eine Angelegenheit der
Vélker werden, und das kostbare Gut des
Friedens darf nicht langer in den Handen
der Machthaber und Kriegsinteressenten lie-
gen. Hierzu genlgt die allgemeine und in

Die Friedensarbeit

ikrer Allgemeinheit theoretische Friedens-
bereitschaft nicht, zu der sich fast jedermann
als selbstverstandlich bekennt, sagt mit Recht
der Jesuitenpater C. Noppel, ein Uberzeug-
ter Forderer der katholischen Friedensbe-
wegung. Nur die bewusste Erziehung zum

1111



Frieden und die tatkraftige Arbeit fir den-
selben sind die Garanten eines dauerhaften
Friedens. Diese positive Arbeit hat aber
nichts zu tun mit dem Antimilifarismus un-
serer Tage und ist auch nicht der Ausfluss
der staatsverdrossenen und allzu kémpferi-
schen Haltung pazifistischer Kreise. Er
entspricht auch nicht riihrseligem Humani-
tatsdusel, sondern beruht auf der unver-
rickbaren Grundlage des christlichen Sitten-
gesetzes und der papstlichen Kundgebun-
gen, die er zuversichtlich und tatentschlos-
sen aufgreift. Es gilt, die o6ffentliche Mei-
nung mit christlichem Ethosgehalt zu durch-
dringen und den Sinn fir das zwischen-
staatliche Leben zu scharfen. Die natirliche
soziale Anlage des Menschen vollendet sich
in der Gemeinschaft der Volker. In der
Einordnung in ein hoheres Leben erschliesst
sich der Sinn des Volkerfriedens, und es gilt,
durch organisches Friedensdenken jene poli-
tischen und Uberpolitischen Baugesetze zu
finden, nach denen politische Gemeinschaft
reifen kann. Der verhangnisvolle Irrtum des
gewaltstaatlichen  Vorherrschaftsgedankens
ist einer Welt der gestérten Ordnung, der
Zeit der Zersetzung der abendléndischen
Einheit entsprungen und hat sich an die
Stelle des freien Dienstes am grossen Gan-
zen gedrangt. Das ganze Leben ist einer
unheilvollen Vermachtung und eigensiich-
tigen Vertrotzung verfallen und muss aus
diesen Verkrampfungen befreit werden.

Die Losung aller dieser Fragen ist nicht
morgen schon zu erwarten, und keine der
Verwickelungen wird endgiltig und in der
Tiefe eine militarische Entscheidung erfor-
dern, wohl aber die padagogische Be-
sinnung.

Der Friedenserziehunginder
Schule steht ein weitreichendes Tatig-
keitsfeld offen. Sie soll in den Schilern
eine echte Friedensgesinnung pflanzen. Die
Einsicht in das Wesen und die Bedingungen
dieser neuen Einstellung wird sich auch dem
reiferen Menschen nicht so leicht durch das

1112

Erlebnis des Friedens erschliessen, sondern
eher durch die Realitat des Krieges, dessen
Psychologie und Wertewelt ihn unmittel-
barer anspricht. Die Redensarten vom Krieg
als dem ,,Stahlbad"’ eines Volkes und vom
Frieden als einem Zustande der allgemeinen
Erschlaffung der Kréfte missen als ober-
flachliche Vorwande an Hand der Ge-
schichte und Sittenlehre erwiesen werden.
Kampf und Machtstreben beruhen auf der
menschlichen Natur, nicht aber ihre beson-
dere Art des Krieges. Der moderne Krieg
mit seinem technischen Apparat lasst der
Uebung heroischer Tugenden nur noch we-
nig Raum. Heroismus im taglichen Leben
kann nicht minder gross sein, und seinen
Méoglichkeiten und Verkdrperungen in be-
deutenden Menschen ist an Beispielen
nachzugehen. Vor allem der Geschichts-
unterricht bietet reichlich Gelegenheit, das
Verstandnis junger Leute fir die Friedens-
idee durch standige kluge Bedachtnahme
auf die Chancen und Schwierigkeiten ihrer
Verwirklichung zu férdern. Auch sollten den
Schiilern die Einrichtung und der Sinn des
Vélkerbundes und die Bedeutung der Ab-
ristungsfragen erschlossen werden. Ohne
die Kriegsgeschichte etwa zu entstellen oder
sonst Klitterungen vorzunehmen, soll die
Kulturgeschichte voll in ihrem Rechte stehen.
Die Rolle des Vélkerrechtes in der Ge-
schichte und in der Zukunft kann auf héherer
Schulstufe erortert werden.

Im Mittelpunkte aller Friedenserziehung
steht die Erziehung zur Gemein-
schaft, diein der Schule aller Stufen eine
bewusst gepflegte Heimstatte haben sollte.
Der kath. Schule ist in mancherlei Hinsicht
diese zentralste Aufgabe durch den weltan-
schaulichen Zusammenhalt und durch die
religiose Beihilfe der Kirche gegeniber der
paritatischen Schule wesentlich erleichtert.
Unsere Religion ist die unerschopfliche
Quelle gemeinschaftsbildender Krafte. In
der Geschichte kann der Nachweis getihrt
werden, wie wahrhaft grosse Epochen der



Vélkergeschichte immer auch Zeiten waren,
welche durch starke Gemeinschaftsmachte
zu einer geistigen und kulturellen Einheit
verbunden waren. Eine Unmenge neuer
Gesichtspunkte wird sich demjenigen er-
schliessen, der nicht nur die allgemeine Ge-
schichte, sondern vor allem auch unsere
Landesgeschichte von diesem gesunden
Friedensstandpunkte aus in Betracht zieht.
Die Schweiz bewahrt heute noch das Siegel
des letzten Restes der abendlandischen Kul-
turgemeinschaft und erweist sich in ihrer
Geschichte als ein erhabenes Musterbild
vereinender Kraft in der Mannigfaltigkeit.

In unserer Geschichte lebt eine der
grossten Friedensgestalten der Menschheit,
der sel. Bruder Klaus, aus dessen Friedens-
wirken unverfalscht und ungebrochen die
Stimme der anima naturaliter christiana
spricht. Dr. Durrer nennt diesen Propheten
einen ,echten Vorldufer des modernen
Pazifismus'; so sehr war die Politik dieses

Optimismus und Pessimismus

»Seht, ich verkiindige euch eine grosse Freude,
die allem Volk zuteil werden soll .. ."
(Luk. 2, 10.)

Weihnachten gilt dem spontanen Emp-
finden wohl allgemein als frohes, mildes
und liebenswiirdiges Fest. Denn unsere Ge-
danken kreisen um das gdttliche Kind und
um die Krippe. Aber die Krippe sagt uns
auch, dass dieses Kind bei Nacht und Kalte
in einem Stall geboren und auf hartes Stroh
gebettet wurde. Schon das Jesuskind und
seine Eltern mussten neben dem Gloria in
excelsis die Bitterkeit der Armut, der Ver-
folgung und Verbannung kosten. So ist ja
unser Christenleben: ein Kreuzweg, der
iber Golgatha zum ewigen Ostermorgen
fihrt. Und so kommt es auch, dass wir, je
nach Leid und Freud, das eine Mal mehr
das Kreuz Christi auf unseren Schultern spii-
ren, das andere Mal mehr den Jubelruf der
Kinder, die der Heiland in seine Arme

Einsiedlers — der in diesen Dingen die Gabe
der Unterscheidung hatte wie kaum einer —
eindeutig und mutvoll auf die Befriedung
der offentlichen Tatigkeit seiner Landsleute
gerichtet. Das ,,Stanser Verkommnis", die
wpazifistische Grosstat'” des Seligen (Dr.
Durrer), lasst doch erkennen, wie nicht Streit
und Hader die staatliche Gemeinschaft auf-
bauen, sondern Eintracht und Dienst am
Ganzen. Der alte Staatenbund der Eidge-
nossen ist so durch die friedenstiftende Mit-
witkung des Seligen aus dem Ranft ein
echtes Vorbild auch der Vélkereintracht ge-
worden und hat die Mdglichkeit eines Frie-
densbundes der Vélker Europas vorausge-
nommen.

Nichts tut der Welt heute so not, als die
Erziehung der Menschheit zum wahren Frie-
den im Geiste der Prophetengestalt aus dem
Ranft, dieses ,heremita sapientia plenus et
propheta magnus''.

Zlrich. Dr. Karl Fleischmann.

schliesst. Darum wird der verehrte Leser
gerade in den Weihnachtstagen mit ihrem
doppelten Charakter der Freude und des
Ernstes die beiden Stimmungen und Stro-
mungen in unserem Leben, die man mit
Optimismus und Pessimismus zu bezeich-
nen pflegt, nicht ungern ins Auge fassen.

Die folgenden Worte sind zunachst im
Studio Basel fiir den schweiz. Landessender
gesprochen worden. Daher die etwas allge-
meine, nicht unmittelbar der Schule oder
einem katholischen Auditorium angepasste
Form. Aber der Grundgehalt ist durchaus
christlich und auch fir den katholischen
Lehrer und Erzieher erwidgenswert.

¥ * *

Optimismus und Pessimismus kénnen zu-
nachst den Stimmungswechsel in unserem
Leben bezeichnen. Nach einem guten Ge-
schaft, nach der gliicklichen Geburt eines

1113



	Erziehung zum Frieden

