
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 24

Artikel: Erziehung zum Frieden

Autor: Fleischmann, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung zum Frieden
Und Friede den Menschen auf Erden,

die eines guten Willens sind "

(Luk. 2, 14

„Der Eifer zugunsten des Friedens bildet eine
moralische Pflicht." (Pius XI)

Es liegt eine schwer zu verstehende Tragik

in der bisherigen und fur uns übersehbaren

Geschichte der Menschheit, dass sie

immer und immer wieder im Fortgang der

Jahrhunderte durch die verheerenden
Erschütterungen der Kriege mit der Wucht

von Naturereignissen in ihrem Ablauf
unterbrochen und in der Entwicklung um einige
Schritte zurückgeworfen wurde. Der Traum

vom „Ewigen Frieden" der Völker, der se't

Anbeginn menschlicher Geschichte das Sehnen

und Trachten der Besten erfüllt und
besonders die Geschichte des christlichen
Abendlandes wie ein unablässig Hoffnung
weckender Engel begleitet hat, ist immer
wieder an der harten Wirklichkeit roher

Machtausbruche zerschellt und im Angesichte

der schreckhaften Kriegsfurie zu kraft-
und leblosen Schemen zerronnen. Kein

Wunder, wenn die Menschheit, durch das

blutige Zeugnis und die traurigen
Erfahrungen der Geschichte entmutigt, geneigt
ist, dem Glauben an eine dauerhafte oder

endgültige Erringung des Friedensgutes und
die Ueberwindbarkeit des Krieges leichter-

dings abzuschwören und sich der desperaten

Erkenntnis hinzugeben, dass dem Kriege
als dem Naturzustande der erbsundlich kranken

Menschheit auf Erden überhaupt nicht
beizukommen und er also als unser
Verhängnis und Schicksal hinzunehmen sei.

Eine von Untergangsstimmung und
pessimistischer Voreingenommenheit unbelastete

Geschichtsbetrachtung hingegen, die um das

Gewicht unabänderlicher Ideen, die
'Tragweite menschlicher Trieb- und Machtfaktoten

und ihre geheimnisvolle Wechselwirkung

und Durchdringung in der Geschichte

weiss, wird sich nicht so leicht dem Fatum

resigniert in die Arme werfen und im Welt¬

geschehen nur den dumpfen dramatischen
Ablauf blindgehender Naturgewalten
erblicken. Aufstieg und Niedergang, Glauben

und Unglauben, Freiheit und Knechtschaft,

aber auch Krieg und Frieden sind

weitgehend Folgen des freischöpferischen
Handelns der Menschen und das Ergebnis

des oft rätselvollen Kraftespieles von
Geist und Trieb, Idee und Erfahrung, Freiheit

und Notwendigkeit, Erkenntnis und

Liebe. Der Preis folgt dem Einsatz der
Kräfte. Krieg und Frieden liegen in der
Fiand des Menschen und sind nicht, wie
Oswald Spengler wahnt, der blinden Naturkausalität

restlos verhaftet Der Volkerfrieden,
um dessen Erhaltung die europaische Welt

gerade heute wieder bangt und der nach

dem Erlebnis des Weltkrieges und seiner

Folgen allen als ein doppelt hoher Wert
erscheint, ist nicht eine Gabe, die uns ohne

unser Zutun zufallt, sondern eine Aufgabe,
Frucht und Reife, das Ergebnis ordnender
Kräfte und erzieherischer Arbeit, letzte Gestalt

menschlicher Bemühung derer, die gu-
ien Willens sind.

So ist der verantwortlich denkende und

glaubige Mensch heute vor eine neue
Entscheidung gestellt. ,,Fur den Fnedensge-
danken ist eine weltgeschichtliche Stunde

angebrochen", mahnt mit dem prophetischen

Blick in die Zukunft Kardinal Faulhaber.

Rafft sich das alte Europa nicht in letzter

Stunde noch auf zum Kreuzzug fur den

Frieden, dann bleibt ihm nur noch der
andere Weg offen: es verendet in Krieg,
Arbeitslosigkeit und Kindermorden. Es

entscheidet über unser aller Schicksal, über
Bestand und Untergang der abendländischen

Kultur, ob wir die Kraft aufbringen, die
schwere Forderung der Stunde zu erfüllen
oder nicht, die Forderung nämlich- dass

Gerechtigkeit und Liebe in den Volkern
wiederum jene „gerechte Ordnung" baue,
die nach St. Augustinus der Friede ist

1107



Mehr denn je wird heute vom Statthalter
Christi die Friedensidee als katholische

Idee den Gläubigen eingeprägt.
Die Kirche segnet den Friedenswillen der
Menschen und sieht jedes Streben in dieser

Richtung als ein solches zum allgemeinen
Besten an. Sie kann der Friedensbewegung
eine jahrhundertalte Erfahrung in der
Bekämpfung der kriegslüsternen Dämonen zur

Verfügung stellen, denn noch immer in der
Geschichte des Abendlandes sind an den
Brustwehren der Kirche Umsturzwille, Kriegsgeist

und Anarchie zerbrochen. Es gibt keine

Institution der Weltgeschichte, die mehr
und nachhaltiger fur den Frieden der Völker
und die Befriedung der Staaten gewirkt
hätte als die Kirche. Seit mehr als tausend
Jahren schon und bis auf den heutigen Tag

protestiert sie ohne Unterlass gegen Kriegsgeist

und Völkerhass. Und wie hatte diese

Kirche, die einzige geistige Macht über den
trüben Wassern der Entzweiung, angesichts

eines Ereignisses vom Ausmass und von der

geradezu untermenschlichen Schrecklichkeit
des Weltkrieges, angesichts eines Geschehens,

das sich als die stärkste Bedrohung
und Zerstörung der inneren Wesensgestalt
der Kirche — des Geheimnisses der Bruderschaft

der Kirchenglieder, des corpus Christi

mysticum — erwiesen hat, schweigen können

und dürfen? Schon Pius IX. erklärte allen

Kriegmachern seiner Zeit zum Trotz: „Der
Krieg muss verschwinden und von der Erde

verjagt werden". Das Pontifikat Benedikts

XV., des Papstes der Kriegszeit, den der
bekannte Jesuitenpater und Pazifist C. Nop-
pel mit Recht einen „überzeugten Pazifisten"

genannt hat, ist ein wahrer Opfergang
für den Frieden der Welt. „Wer sollte glauben,

dass diejenigen, die man so sehr

gegeneinander erbittert sieht, Kinder eines

gemeinsamen Vaters, Trager derselben Natur,

Glieder derselben Gemeinschaft sind? Wer
sollte Bruder in ihnen erkennen, die den

einen Vater im Himmel haben?" Er brandmarkt

den Krieg, von dem die Machthaber

trotz seiner väterlichen Beschwörungen nicht
ablassen wollten, vor aller Welt als „Selbstmord

des zivilisierten Europa",
„brudermörderischen Streit", „unheilvolles
Gemetzel" und „erschütternde
Menschenschlächterei". Eindringlich und unermüdlich
erinnert er Regierungen und Völker daran,
dass es andere Mittel als den Krieg gebe,
verletztes Recht wiederherzustellen, und dass

endlich im Völkerleben die Macht vor dem
Recht zu weichen habe. Aus tiefster
Verantwortung und christlichem Geist legt der
Papst den Regierungen ein eigentliches
Programm des Ab- und Aufbaues vor: Abrüstung

der militärischen Macht bis auf eine

Ordnungsmacht für den inneren Frieden der
Staaten, Abschaffung der allgemeinen
Wehrpflicht, obligatorische Schiedgerichtsbarkeit
für streitende Staaten. Neben der Sorge um
das unmittelbare Wohlergehen der Menschheit

leitet ihn bei dieser Zielsetzung, die
den Forderungen des sog. „klassischen"
Pazifismus entspricht, die Erkenntnis, dass
das eigentliche Ziel der Geschichte eine
sittliche Ordnung sei und dass es auch für
das Staatsleben ein von der menschlichen
Willkür unabhängiges Recht gebe, das

durch vereintes Bemühen der Menschen
gefunden werden könne. Für den Papst ist der
Friede nicht etwa nur ein schöner Traum,
sondern ein erstrebenswertes Ziel, der Krieg
aber ein Uebel, das wie andere Uebel der

moralisch-politischen Welt, etwa die Sklaverei

oder die Leibeigenschaft, nicht geduldet

zu werden braucht, sondern wie letztere

überwunden werden muss.

Die katholische Morallehre verurteilt
indessen nicht den Krieg an sich,
sondern lässt „gerechte" Kriege unter
bestimmten unerlässlichen Bedingungen zu,
wie wir solche schon in den Werken der

grossen Theologen und Kirchenlehrer, bei
St. Augustinus und St. Thomas, bei Franziskus

de Vittoria und Franziskus Suarez
entwickelt und klargestellt finden. Die Bewertung

der Kriege durch die Kategorien „ge-

1108



recht" und „ungerecht" hat für die Frage
der Verhinderung von Kriegen bis jetzt
kaum mehr als platonischen Wert gehabt,
indem sich die machthabenden Regierungsmänner

im entscheidenden Augenblick für

ethische Subtilitäten — in früheren Zeiten wie
auch heute — immer taub erwiesen haben
und auch der Einzelne durch die Art, wie
heute innert wenigen Tagen die öffentliche

Meinung eines Volkes durch die Presse in ihr

Gegenteil verkehrt werden kann, einer
sachgerechten Urteilsbildung über die Kriegsschuld

gar nicht mehr mächtig ist. Es gibt
keinen ethisch einsichtigen Grundsatz, aus
dem sich die unbedingte sittliche Verwerflichkeit

des Krieges, jedes Krieges, zwingend

ergäbe. Es liegt in der Dialektik

unseres Erdenschicksals, dass neben dem Reiche

Christi, soweit es realisiert ist, eine
naturhafte Ordnung der Dinge bestehen bleibt,
die Christus nicht aufgehoben hat und die als

dunkler Erdenrest und für menschliches
Geschehen mögliche Tragik das Töten eines
Menschen und daher den Krieg als Akt
naturhafter Abwehr bestehen lässt. Durch diese

grundsätzliche Einstellung nimmt alle echte

Friedensbewegung deutlich und unmissver-
ständlich Abstand von allem obskuren
Antimilitarismus, von dem hysterischen Krampf
und protestlerisch-sektiererischen Getue
jener pazifistischen Kreise, die sich auf Grund
einer halben Erkenntnis aus der Friedensidee

ein Idol und Götzenbild machen.

Die Kirche hat zu allen Zeiten — ihrer

wesenhaften Bestimmung als Heilsanstalt
gemäss — ihre religiösen und sittlichen

Kraftquellen erschlossen, um die Menschen, die

guten Willens sind, für den Frieden geneigt
zu machen. Das Mass dieses ihres Erfolges
und der Wirkung auf die Gestaltung der
Völkerwelt reicht gerade so weit, als die

Anerkennung ihrer religiösen und spirituellen

Macht durch die Menschen reicht. Dass

hingegen die mechanisierte Kriegsführung
in den Formen des Gas- und Bakterienkrieges

in den Sätzen der christlichen Ethik

und vollends im Geiste des Christentums eine

Rechtfertigung nicht finden kann, ist die

Meinung mancher ernsthafter Moralisten.
Von der Kirche aber aus diesem Gesichtspunkt

im voraus ein striktes Verbot des Krieges

fordern zu wollen, verrät wenig Einsicht
in die Dinge, und ein solches Interdikt hätte
auch praktisch keinen Erfolg. Indem die
Kirche sich in ihren Gliedern als Heilsanstalt
unverfälscht und kraftvoll auswirkt, leistet
sie auch für die äussere Befriedung der Welt
Wesentliches.

Das Friedensproblem hat seine tiefste
Wurzel im Sittlich-Religiösen, wie alle
menschliche Veranstaltung ihren dauernden

Wert erst durch die Bindung ans Ueberna-
türliche erhält. Aber auch hier gilt unausgesetzt

der thomistische Erkenntnissatz: Gratia

supponit naturam, die Gnade setzt die Natur

voraus. Der Völkerfriede ist vor allem
und am Anfang Menschenwerk, wie eben
auch der Krieg das Zeugnis seiner Schwäche
und Bosheit ist. Das Ziel der menschlichen
Geschichte ist nach christlicher Auffassung
die Erreichung einer sittlichen Ordnung auch

in der Welt — Christus ist eben, nach einem
tiefen Wort Adam Müllers, auch für die
Staaten gestorben — und die Ausmerzung
des Krieges aus der Weltgeschichte eine
dem Erlösungsplan entsprechende Aufgabe
der Menschen. Es wäre sogar denkbar,
dass die Menschheit dieses letztere Ziel rein
auf naturhaftem Boden und auf irdischen

Wegen erreichte, ohne dass wesentlich das

christliche Ethos die treibende Kraft wäre.

Wie sehr viel schwerer würde sich die
Menschheit zu einer Kriegsächtung aus

christlichem Motiv verstehen, als etwa aus

der Einsicht in den eigenen Vorteil! Der

Glaube an eine schliessliche Ueberwindung
des Krieges wäre daher jedenfalls als eine

grössere Utopie anzusehen, wenn er die
sittliche Besserung und religiöse Besinnung der
Menschen zur Voraussetzung nimmt, als

wenn er sich auf die zunehmende Einsicht

der Menschen in die Unzweckmässigkeit

1109



und politisch-soziale Sinnlosigkeit eines
modernen Krieges stützt. Die Auffassung des

Krieges als eines innerhalb der Reichweite

aes menschlichen Willens stehenden
Phänomens liegt jenen Kreisen der modernen
Friedensbewegung zugrunde, die den Krieg
durch die Bereitstellung von Organisationen,
Techniken und Willensmethoden überwinden

zu können hoffen. Vor allem der Ausbau

von Rechtsorganisationen, wie des

Völkerbundes, der Schiedsgerichtsbarkeit oder
Paneuropas wird von diesem sogenannten
Rechtspazifismus als brauchbares Mittel der
wirksamen Kriegsbekämpfung urgiert, und in

nicht geringem Masse befürwortet auch die
Friedenspolitik der Kirche diese Bestrebungen,

soweit sie nicht an der Ueberschätzung
der Durchschlagskraft des reinen Vernunft-
und Rechtsprinzips leiden und ihrem
Bemühen nicht eine Weltanschauung zugrunde
legen, die dem christlichen Ethos
widerspricht, wie es z. B. bei der Paneuropa-
Bewegung des Grafen Coudenhove-Cälergi
der Fall ist.

Auf der Linie dieser evolutionistischen

Anschauung des Krieg-Friedenproblems
liegen die auch pädagogisch bedeutungsvollen
Darlegungen des genialen priesterlichen
Denkers Don Sturzo, die sich übiigens
weitgehend mit den Ansichten anderer
politischer Denker, wie des Prälaten .1. Seipel
und Max Schelers decken und den Krieg als

eine Frage menschheitlicher Sozialentwicklung

betrachten. An den Anfang aller

Ueberlegung stellt Sturzo die Frage: ist

eme menschliche Gesellschaft denkbar, die

so organisiert wäre, dass das Kriegsrecht
nicht mehr zu ihren gesetzlich anerkannten

Einrichtungen gehörte, eine menschliche
Gesellschaft also, die sich selbst jenes Rechtes

beraubte, das bis heute für ihr oberstes

Recht gehalten wurde? Der Krieg wird iiier
als eine Sozialerscheinung ins Auge gefasst,
die innerhalb eines bestimmten sozialen Ge-
füges oder Systems zu Recht bestehen kann.

Entscheidend für die Gerechtigkeit ist da¬

bei, dass der Krieg dem für Zeit und Ort
massgebenden Rechtsempfinden, den
geltenden Gesetzen und Vereinbarungen
entspreche. Die Menschen haben es in der
Hand, durch Beeinflussung der öffentlichen

Meinung durch Presse und Erziehung, durch

Verfeinerung des sittlichen Empfindens und

Steigerung des Rechtsbewusstseins dieses

Sozialgefüge im Laufe der Zeit zu ändern
und auf diese Weise neue Mittel der

Rechtsfindung im Völkerleben zur Anwendung

zu bringen. Die Geschichte gibt ihm

Beispiele an die Hand, wie durch die Kraft

des Evangeliums und die Anstrengungen
der Menschen gesellschaftliche Einrichtungen

und Gebräuche, die als wesenszugehörig

zu den sozialen Einrichtungen der
Menschheit galten, überwunden wurden.

Und in der Tat kann man sich der

Stichhaltigkeit dieser Begründung aus der
Geschichte kaum verschliessen, wenn man

an die Erscheinungen einer moralisch-politischen

Welt denkt, an die Blutrache, deren
Stelle heute das prozessuale Verfahren vor
Gericht einnimmt, oder an die Fehde, das

Duell und Gottesurteil, die Vielweiberei und

Sklaverei — Erscheinungen, die einstens
unbestritten in Rechtseinrichtungen
verankert waren, heute aber jedenfalls nicht

mehr die Sanktion von gesellschaftlich und

rechtlich zulässigen Gebräuchen haben. Ist

nicht auch in diesem Betracht die
Entstehung der schweizerischen Eidgenossenschaft

— und in ähnlicher Weise der

Vereinigten Staaten von Nordamerika — ein

sprechendes Beispiel dafür, was menschlicher

Wille und politische Vernunft vermögen, um
dem Krieg den Garaus zu machen?

Ein Hemmschuh für die Verwirklichung
der alle Völker umspannenden Friedensidee

liegt auch darin, dass die Menschen und

auch viele Christen, bewusst oder unbe-

wusst, in heidnischen Anschauungen über
das Wesen des Staates und seiner

Verfügungsgewalt verstrickt sind. Die moderne

Staatsphilosophie hat sich im Laufe der Zeit

1110



„Und das Worf ist Fleisch

geworden und hat unter uns

gewohnt..." fJoh. 1,14.)

Philippo Lippi (1406—69)

von der christlichen Norm weit entfernt und

verleiht heute vielfach dem Staate ein

Mass von Hoheitsrecht, das ihm als

Gemeinschaftswesen, welches an das Wohl
aller Völker gebunden ist, seinem Wesen
nach nicht zukommt. Die absolute

Herrschergewalt und Eigenmächtigkeit des
modernen Staates ist die Quelle des unheilvollen

Nationalismus, der die Bestrebungen

zur Befriedung der Staatenwelt im
vornherein unfruchtbar macht. Christliche Staatslehre

und das Völkerrecht müssen die
Irrgänge einer jahrhundertelangen philosophischen

Entwicklung erhellen und staatliches

Leben wiederum sinnvoll zu gestalten
versuchen.

Der Friede in der Völkerwelt ist die

Frucht des guten Willens der Menschen und

das Ergebnis starker, ordnender und
erzieherischer Kräfte; die Erziehung zum

Frieden durch Kirche und
Schule eines der dringendsten
Anliegen der notvollen Zeit.
Das Samenkorn der christlichen Ethik und

Erziehungslehre muss sich auch auf diesem

Boden mehr und mehr entfalten, und der
Kirche erwächst nach einem Wort Ignaz

Seipels die Pflicht, Weltseelsorge, Staaten-

seelsorge zu treiben. Die Friedensarbeit

muss aber auch eine Angelegenheit der
Völker werden, und das kostbare Gut des

Friedens darf nicht länger in den Händen

der Machthaber und Kriegsinteressenten

liegen. Hierzu genügt die allgemeine und in

ihrer Allgemeinheit theoretische
Friedensbereitschaft nicht, zu der sich fast jedermann
als selbstverständlich bekennt, sagt mit Recht

der Jesuitenpater C. Noppel, ein überzeugter

Förderer der katholischen Friedensbewegung.

Nur die bewusste Erziehung zum

1111



Frieden und die tatkräftige Arbeit für
denselben sind die Garanten eines dauerhaften
Friedens. Diese positive Arbeit hat aber
nichts zu tun mit dem Antimilitarismus

unserer Tage und ist auch nicht der Ausfluss

der staatsverdrossenen und allzu kämpferischen

Haltung pazifistischer Kreise. Er

entspricht auch nicht rührseligem
Humanitätsdusel, sondern beruht auf der
unverrückbaren Grundlage des christlichen
Sittengesetzes und der päpstlichen Kundgebungen,

die er zuversichtlich und tatentschlossen

aufgreift. Es gilt, die öffentliche

Meinung mit christlichem Ethosgehalt zu
durchdringen und den Sinn für das zwischenstaatliche

Leben zu schärfen. Die natürliche

soziale Anlage des Menschen vollendet sich

in der Gemeinschaft der Völker. In der

Einordnung in ein höheres Leben erschliesst

sich der Sinn des Völkerfriedens, und es gilt,
durch organisches Friedensdenken jene
politischen und überpolitischen Baugesetze zu

finden, nach denen politische Gemeinschaft
reifen kann. Der verhängnisvolle Irrtum des

gewaltstaatlichen Vorherrschaftsgedankens
ist einer Welt der gestörten Ordnung, der

Zeit der Zersetzung der abendländischen
Einheit entsprungen und hat sich an die
Stelle des freien Dienstes am grossen Ganzen

gedrängt. Das ganze Leben ist einer
unheilvollen Vermachtung und eigensüchtigen

Vertrotzung verfallen und muss aus

diesen Verkrampfungen befreit werden.

Die Lösung aller dieser Fragen ist nicht

morgen schon zu erwarten, und keine der

Verwickelungen wird endgültig und in der

Tiefe eine militärische Entscheidung erfordern,

wohl aber die pädagogische
Besinnung.

Der Friedenserziehung in der
Schule steht ein weitreichendes
Tätigkeitsfeld offen. Sie soll in den Schülern

eine echte Friedensgesinnung pflanzen. Die

Einsicht in das Wesen und die Bedingungen
dieser neuen Einstellung wird sich auch dem

reiferen Menschen nicht so leicht durch das

Erlebnis des Friedens erschliessen, sondern

eher durch die Realität des Krieges, dessen

Psychologie und Wertewelt ihn unmittelbarer

anspricht. Die Redensarten vom Krieg
als dem „Stahlbad" eines Volkes und vom
Frieden als einem Zustande der allgemeinen
Erschlaffung der Kräfte müssen als

oberflächliche Vorwände an Hand der
Geschichte und Sittenlehre erwiesen werden.

Kampf und Machtstreben beruhen auf der
menschlichen Natur, nicht aber ihre besondere

Art des Krieges. Der moderne Krieg
mit seinem technischen Apparat lässt der

Uebung heroischer Tugenden nur noch wenig

Raum. Heroismus im täglichen Leben

kann nicht minder gross sein, und seinen

Möglichkeiten und Verkörperungen in

bedeutenden Menschen ist an Beispielen
nachzugehen. Vor allem der Geschichtsunterricht

bietet reichlich Gelegenheit, das

Verständnis junger Leute für die Friedensidee

durch ständige kluge Bedachtnahme
auf die Chancen und Schwierigkeiten ihrer

Verwirklichung zu fördern. Auch sollten den
Schülern die Einrichtung und der Sinn des

Völkerbundes und die Bedeutung der
Abrüstungsfragen erschlossen werden. Ohne
die Kriegsgeschichte etwa zu entstellen oder
sonst Klitterungen vorzunehmen, soll die
Kulturgeschichte voll in ihrem Rechte stehen.

Die Rolle des Völkerrechtes in der
Geschichte und in der Zukunft kann auf höherer
Schulstufe erörtert werden.

Im Mittelpunkte aller Friedenserziehung
steht die Erziehung zur Gemeinschaft,

die in der Schule aller Stufen eine
bewusst gepflegte Heimstätte haben sollte.
Der kath. Schule ist in mancherlei Hinsicht
diese zentralste Aufgabe durch den
weltanschaulichen Zusammenhalt und durch die

religiöse Beihilfe der Kirche gegenüber der

paritätischen Schule wesentlich erleichtert.
Unsere Religion ist die unerschöpfliche
Quelle gemeinschaftsbildender Kräfte. In

der Geschichte kann der Nachweis geführt
werden, wie wahrhaft grosse Epochen der

1112



Völkergeschichfe immer auch Zeiten waren,
welche durch starke Gemeinschaftsmächte

zu einer geistigen und kulturellen Einheit
verbunden waren. Eine Unmenge neuer
Gesichtspunkte wird sich demjenigen er-
schliessen, der nicht nur die allgemeine
Geschichte, sondern vor allem auch unsere
Landesgeschichte von diesem gesunden
Friedensstandpunkte aus in Betracht zieht.
Die Schweiz bewahrt heute noch das Siegel
des letzten Restes der abendländischen
Kulturgemeinschaft und erweist sich in ihrer
Geschichte als ein erhabenes Musterbild
vereinender Kraft in der Mannigfaltigkeit.

In unserer Geschichte lebt eine der

grössten Friedensgestalten der Menschheit,
der sei. Bruder Klaus, aus dessen Friedenswirken

unverfälscht und ungebrochen die
Stimme der anima naturaliter christiana

spricht. Dr. Durrer nennt diesen Propheten
einen „echten Vorläufer des modernen
Pazifismus"; so sehr war die Politik dieses

Einsiedlers — der in diesen Dingen die Gabe
der Unterscheidung hatte wie kaum einer —
eindeutig und mutvoll auf die Befriedung
der öffentlichen Tätigkeit seiner Landsleute

gerichtet. Das „Stanser Verkommnis", die
„pazifistische Grosstat" des Seligen (Dr.
Durrer), lässt doch erkennen, wie nicht Streit
und Hader die staatliche Gemeinschaft
aufbauen, sondern Eintracht und Dienst am
Ganzen. Der alte Staatenbund der

Eidgenossen ist so durch die friedenstiftende
Mitwirkung des Seligen aus dem Ranft ein
echtes Vorbild auch der Völkereintracht
geworden und hat die Möglichkeit eines
Friedensbundes der Völker Europas vorausgenommen.

Nichts tut der Welt heute so not, als die

Erziehung der Menschheit zum wahren Frieden

im Geiste der Prophetengestalt aus dem
Ranft, dieses „heremita sapientia plenus et
propheta magnus".

Zürich. Dr. Karl Fleischmann.

Optimismus und Pessimismi
„Seht, ich verkündige euch eine grosse Freude,

die allem Volk zuteil werden soll

(Luk. 2, 10.)

Weihnachten gilt dem spontanen
Empfinden wohl allgemein als frohes, mildes

und liebenswürdiges Fest. Denn unsere
Gedanken kreisen um das göttliche Kind und

um die Krippe. Aber die Krippe sagt uns

auch, dass dieses Kind bei Nacht und Kälte

in einem Stall geboren und auf hartes Stroh

gebettet wurde. Schon das Jesuskind und

seine Eltern mussten neben dem Gloria in

excelsis die Bitterkeit der Armut, der

Verfolgung und Verbannung kosten. So ist ja

unser Christenleben: ein Kreuzweg, der

über Golgatha zum ewigen Ostermorgen
führt. Und so kommt es auch, dass wir, je
nach Leid und Freud, das eine Mal mehr

das Kreuz Christi auf unseren Schultern spüren,

das andere Mal mehr den Jubelruf der

Kinder, die der Heiland in seine Arme

schliesst. Darum wird der verehrte Leser

gerade in den Weihnachtstagen mit ihrem

doppelten Charakter der Freude und des

Ernstes die beiden Stimmungen und

Strömungen in unserem Leben, die man mit
Optimismus und Pessimismus zu bezeichnen

pflegt, nicht ungern ins Auge fassen.

Die folgenden Worte sind zunächst im
Studio Basel für den Schweiz. Landessender

gesprochen worden. Daher die etwas
allgemeine, nicht unmittelbar der Schule oder
einem katholischen Auditorium angepasste
Form. Aber der Grundgehalt ist durchaus
christlich und auch für den katholischen
Lehrer und Erzieher erwägenswert.

* * *

Optimismus und Pessimismus können
zunächst den Stimmungswechsel in unserem
Leben bezeichnen. Nach einem guten
Geschäft, nach der glücklichen Geburt eines

1113


	Erziehung zum Frieden

