Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 22

Artikel: Ganzheit

Autor: Burkli, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-540634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-540634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHU

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15.NOVEMBER 1934

20. JAHRGANG + Nr. 22

Ganzheit

|. Das Wesen der Ganzheit.

Nichts ist so bedauerlich und tir die gei-
stige Entwicklung der Menschheit so schad-
lich, wie die Tatsache, dass alles Wahre und
Echte, sobald es zum Schlagwort gemiinzt
wird, verflacht und unwahr und unecht wird.
Das Schlagwort ist die charakferistische Aus-
drucksform im Flegelalter. Und gar oft scheint
es, als ob die Menschheit nie dem Flegel-
alter entwachsen kdnnte und daher immer in
ihrem pubescierenden Sturm und Drang mit
Schlagworten abgefiittert werden wolle.

So steht es auch heute mit der Idee der
Ganzheit. So viel Tiefes und Wahres an ihr
auch haftet, sie kann es nicht auswirken und
entfalten, weil ein paar Schreihalse sich ihrer
bemachtigt und sie zum Schlagwort gemacht
haben. So ist auch diese Idee der Oberfléch-
lichkeit und Lige anheimgefallen. Mit Ganz-
heit will man alles beweisen und alles ent-
schuldigen.

Sicher war diese Idee der Ganzheit ern-
sten und ehrlichen Menschen immer bekannt.
Aber die Verfalschung dieser Idee und ihr
Versunkensein in die Vergessenheit in den
letzten Jahrzehnten erfordert es, dass wir uns
einmal Uberlegen, was sie eigentlich besagen

will und was sie fir die Padagogik und
Methodik bedeutet.

Wesen der Ganzheit.

Alles, was uns immer begegnet, hat eine
gewisse Ganzheit zur Eigenschaft: der Stein,
die Pflanze, das Tier, der Mensch, der Geist.
Und wenn einmal Teile daran fehlen sollten,
dann konnen wir sie doch in Gedanken als

fehlend erkennen und ergénzen. Ganzheit
besagt ndmlich Einheit der Teile und Abge-
schlossenheit nach aussen, gegeniber an-
dern Gegenstanden. Auch selbst jeder Teil
fur sich genommen, bildet wieder ein Gan-
zes fur sich; das Blatt des Baumes ist etwas
Einheitliches und Abgeschlossenes, trotzdem
es zum Baum gehdrt. Die Ganzheit besteht
nicht so sehr in der dussern Fille und Grosse
des Seins als vielmehr in der Wesenheit eines
Dinges. Erst dann ist etwas nicht mehr ganz,
wenn Wesensteile fehlen; dann ist es eben
Stickwerk, Torso. Aber auch dann ist das
ganze Wesen zu erkennen und in Gedanken
zu rekonstruieren. Wir mussen auch gleich
bemerken, dass es Wesenheiten gibt, die von
Anfang an in ihrer urspringlichen Form ver-
harren und andere, die sich notwendig ent-
wickeln. Der Mensch z. B. muss von Jahr zu
Jahr wachsen, und zwar geistig und korper-
perlich. Aber immer, wenn er die seinem
Alter entsprechende Seinsfiille besitzt, ist er
ganz. Wenn das Kind auch noch kein reifer
Mann ist, so ist ihm doch der Charakter der
Ganzheit nicht abzusprechen, wenn es nur
nicht hinter seiner wesenhaften Entwicklungs-
stufe zuriickgeblieben ist.

Ganzheit besagt nichts anderes, als das,
was die Scholastik mit der Einheit des Seins
bezeichnen will. Sie ist somit eine Transzen-
dentaleigenschaft des Seins, die allem, was
ist, zukommt. Aber sie kommt nicht allem
Sein in gleicher Weise zu.

Nur dann konnte es keine echte Ganzheit
geben, wenn alles Existierende bloss ein
Chaos ware, wenn es keinen Sinn und Zweck

1013



hatte. Ganzheit enthalt somit immer auch ein
Bekenntnis zum Kosmos, zum Sinn, zur Ord-
nung und Harmonie der ganzen Welt in sich.
Dieses Bekenntnis ist aber nicht nur eine Ar-
beitshypothese, ein Postulat der praktischen
oder der theoretischen Vernunft, sondern es
ist ein allgemeiner Grundsatz, der mit der
Vernunft einfach gegeben und von ihr in
seiner Allgemeinheit auch ohne Schwierigkeit
klar erkannt werden kann. Wenn der Mensch
aber dieses Bekenntnis nicht seiner ganzen
Vernunfttatigkeit und auch seinem prak-
tischen Leben voranstellen wollte,
musste er an allem Sinn des Lebens und an
aller Ordnung in der Welt und an aller Wahr-
heit verzweiteln.

dann

Stufen der Ganzheit.

Aus dem Gesagten folgt, dass es verschie-
dene Stufen der Ganzheit gibt. Ein anorga-
nischer Hauten steht wohl auf der untersten
Stufe; die Einheit besteht hier bloss in einem
aussern Beisammensein; es ist eine fast chao-
tische Einheit, die nur &usserlich ist. Grosser
wird die Einheit schon in einem Kristall, der
sich nach bestimmten Gesetzen bildet und
wéachst. Hier liegt schon geordnete, nicht
mehr chaotische Struktur vor. Noch grosser
und geschlossener wird die Einheit bei orga-
nischen Gebilden, bei Pflanzen und Tieren.
Jeder Teil figt sich nach festen Gesetzen ein
an seinen Ort; jeder Teil ist auch in bestimm-
tem Masse notwendig, und sobald er fehlen
sollte, glauben wir nicht mehr im vollen Sinne
von Ganzheit reden zu konnen. Die Einheit
(Ganzheit) kann sich aber noch mehr stei-
gern in Geistern, wo sie zur Einfachheit wird;
in Gott wird sie sogar zur Einzigkeit und ab-
solutesten Einfachheit.

Diese Stufenreihe der Ganzheit, die vom
anorganischen Haufen der rein dusserlichen
Ganzheit bis zur absoluten Einfachheit des
unteilbaren Geistes emporsteigt, besteht in
einer immer grossern Anteilnahme am eigent-
lichen, am geistigen Sein. Je starker der Geist
die Wesensform beeinflusst und bildet, um
so ausgepragter, innerlicher und naturnot-

1014

wendiger wird die Ganzheit. Der Geist, der
hinter allem steht und in allem sich mehr oder
weniger Ausdruck verschafft, erklart uns so-
mit auch die streng geforderte Ganzheit
kiinstlicher Gebilde, die an und fir sich nicht
geistig waren, z.B. der Maschinen. lhre
Wesensform verlangt die strenge Hinordnung
der einzelnen Teile auf das Ganze, so dass
auch das Ganze nicht mehr recht bestehen
kann, sobald nur ein Teil fehlt.

Erkenntnis der Ganzheit.

Durch den Aufschwung der Naturwissen-
schaften im letzten Jahrhundert hat sich Gber-
all in den wissenschatftlichen Methoden eine
Atomisierung und Zerstickelung breit ge-
macht, die fir die Erkenntnis der Ganzheit
keinen Sinn mehr hatte. Man zerlegte alles
mit Seziermesser und S&ure in seine klein-
sten Teile, und meinte dann, mit der Lupe
das Wesen erkennen zu konnen. Der Arzt
nahm so oft jede Krankheit fur sich allein,
ohne aut den Gesamtorganismus zu achten;
noch viel weniger dachte er an seelische
Ursachen. Der Psychologe zerlegte und zer-
faserte die seelischen Tatigkeiten und Ge-
fuhle und suchte sie zu messen und zu wagen;
aber die Seele fand er nicht. Der Philosoph
wollte mit seiner Kritik alles ergrinden, aber
die grossen Zusammenhange, deren Erkennt-
nis doch fir die Philosophie grundlegend
sind, erfasste er nicht. Und selbst die Theo-
logie wurde Textkritik und Buchstabenklau-
berei; aber fur die grossen Tatsachen der
Uebernatur und des Ubernatirlichen Ge-
schehens hatte sie nur wenig Verstandnis;
ja dass die ganze Menschennatur geradezu
nach der Gnade ruft und schreit, das konnte
sie nicht mehr erkennen. Und schwierige
theologische Fragen suchte man oft nicht
mehr theologisch zu losen, sondern mit Aus-
flichten in die natirliche Theodizee und mit
der Konstruktion eines status naturae purae,
der in Wirklichkeit gar nicht existiert, ausser
in den Kopten der nach Auswegen suchen-
den Theologen und Philosophen.

Heute ist es, gottiob, schon bedeutend



besser geworden. Natur- und Geisteswissen-
schaften suchen wieder nach dem geistigen
Band, das alles zusammenhalt und erklart.
Und weil man wieder auf die Ganzheit aus-
geht und in die Tiefe grabt, statt nur in die
Breite, deswegen gibt es auch heute wieder
mehr echte Bildung, als es in den vergan-
genen Jahrzehnten gab. Aber noch ist nicht
genug geschehen. Noch tiefer muss gegra-
ben werden, und noch mehr missen im pada-
gogischen Geschehen diese neu entdeckten
Fundamente als Grundlage dienen.

Il. Die !dee der Ganzheit in der Pddagogik.

Wenn Ganzheit eine Eigenschaft alles
Seins ist, dann muss das sich auch irgendwie
im padagogischen Geschehen zeigen, wenn
nicht die Erziehung in falsche Bahnen kom-
men und damit entkraftet werden soll.

Der Z6gling als Ganzheit

Vor allem ist hier einmal der Zogling als
Ganzheit zu betrachten. Schon der mensch-
liche Leib ist ja ein wundervoller Organis-
mus. Wenn nur ein einziges Organ nicht mehr
arbeitet, ist schon der ganze Mensch geféhr-
det. Der Mensch wachst auch nicht durch
dusserliche Hinzufligung neuer Zellen, son-
dern durch Erndhrung, das heisst, er nimmt
die Nahrung so in sich auf, dass sie vollstén-
dig umgearbeitet, ihm assimiliert = ange-
glichen wird, und dass das Wachstum somit
von innen her geschieht, eben ein organi-
sches ist. Und wenn ein Glied sich schneller
und maichtiger entwickeln sollte als die an-
dern, dann ist das immer mit einer mehr oder
weniger grossen Gefahr fir das Ganze ver-
bunden.

Aber auch die Seele ist eine Ganzheit, ja
eine Ganzheit hochster Art. Vermdge ihrer
Geistigkeit ist sie einfach, unteilbar. Daher
kann auch bei ihr ein Wachstum, d. h. eine
Entwicklung ihrer Krafte und der Durchbruch
ihres Wesens in den einzelnen Handlungen
nur ein ganzheitliches sein, ein organisches.
Bildung kann daher auch nur durch geistige
Erndhrung geschehen, nicht durch &aussere

Hinzufigung. Auch hier muss die Nahrung
assimiliert, innerlich umgewandelt und ange-
passt werden, ,verdaut’ werden. Hinzuler-
nen genugt nicht; auch der Wertgehalt des
neuen geistigen Erwerbes muss erfasst und
die Beziehungen zum schon vorhandenen
Bildungsgut missen geknlpft werden. Bau-
stein muss sich an Baustein tigen, so dass
zuletzt ein lickenloses, aber immer noch
wachstumsféhiges Geb&ude entsteht. Doch
dieses Bild ist zu schwach; nicht ein Bildungs-
gebdude muss entstehen, vielmehr eine
Blume muss wachsen, ein Baum, der immer
herrlicher bluht und sich weitet und seine
Aeste immer mehr ausdehnt, und der Friichte
bringt, aus denen ‘wieder neue Bdume und
Bliten entstehen.

Das ganz Wunderbare aber am Menschen
ist, dass nun auch Leib und Seele zusammen
eine Ganzheit bilden. Sie sind ja aufs engste
miteinander verbunden und auf einander an-
gewiesen. So eng sind sie miteinander ver-
kettet, dass der Mensch seine Personlichkeit
verliert, wenn nur eines der beiden Glieder
fehlt. Und beide kénnen nur dann sich recht
und ganz entwickeln, wenn beide Teile ge-
sund sind und einander unterstitzen. Daher
dart auch nicht der eine Teil ausgebildet
werden, ohne dass der andere auch entspre-
chend seine Pflege erhielte. Korperliche und
geistige Ertlichtigung missen miteinander in
Einklang stehen, wenn nicht beide dadurch
Schaden leiden sollen. Und alle Krafte des
Leibes und der Seele sollen so weit entwik-
kelt werden, dass sie einander nicht hindernd
im Wege stehen, sondern sich gegenseitig
stiitzen und fordern. Nur der harmonisch ge-
bildete Mensch ist auch der ganze Mensch.

Ganzheit des Bildungsgutes.

Aber nicht nur der Zégling, auch das Bil-
dungsgut stellt eine Ganzheit dar. Schon die
Natur mit all ihrer Mannigfaltigkeit und Ver-
schiedenheit bildet ein Ganzes, einen Kos-
mos. Die Wissenschaften trennen die Natur
oft nicht nach gegebenen, sachbegrindeten
Verschiedenheiten, sondern nach verschie-

1015



denen Gesichispunkten, nach Formalobjek-
ten. Die tote Welt der Steine und Kristalle,
die lebendige der Pflanzen und Tiere und die
vergeistigte des Menschen sind so eng auf-
einander angewiesen, dass die hohern nicht
fur sich allein ohne die niedrigen bestehen
konnten.

Und wie die Natur, so ist auch die mensch-
liche Kultur eine Ganzheit. Die einzelnen
Kulturteile sind so eng ineinander verwoben
und befruchten sich so stark, dass Kunst ohne
Wissenschaft und Wissenschaft ohne Kunst
nicht dauernd bestehen konnten; und eben-
so verhalt es sich mit Recht und Technik,
Handel und Verkehr. Sie alle sind notwen-
dige Lebensdusserungen des einen, ganz-
heitlichen Menschen und der einen, ganz-
heitlichen Menschheit. Und wenn auch Blut
und Rasse in ihrer Verschiedenheit verschie-
dene Arten und Qualitaten der Kultur hervor-
gebracht haben, es gibt doch nur eine grosse
Menschheitskultur. Und weil es nur eine Kul-
tur gibt, so gibt es auch nur eine ganz-
heitliche Wissenschaft, die aber die verschie-
densten Zweige und Bliten treibt. Wenn aber
ein Zweig meint, er kénne fir sich allein be-
stehen, und wenn er den Zusammenhang
mit den andern Wissenschaften ausser Acht
lasst, so wird er dadurch nicht bloss ver-
einsamen und sich vieler Quellen fir sein
Leben berauben; er wird auch nicht nur un-
fruchtbar werden, sondern er muss auch un-
bedingt auf Irrwege kommen, weil er sich
der bestdndigen Korrektur beraubt. Darum
ist nicht die Voraussetzungslosigkeit die
Grundforderung echter Wissenschaft, son-
dern das organische Einfigen in das ganze
Gebaude aller andern Wissenschaften.

Die umfassendste, grundlegendste und
tiefste Wissenschaft aber ist die Theologie.
Sie umfasst alles Sein: geschaffenes und un-
geschaffenes. So ist auch die Religion die
Ur- und Grundfunktion aller kulturellen
Lebensbezeugungen. Und weil sie die erste
ist, ist sie auch die fruchtbarste und unent-
behrlichste Lebensfunktion. Das Bildungsgut,

1016

das die Religion ausschalten wollte, kann da-
her nie vollstdndig, ganz sein. Nichts kann
deswegen auch alle Bildungsarbeit so zur
Unfruchtbarkeit verurteilen, wie die Missach-
tung der Religion. Nur aut dem fruchtbaren
Erdreich der Religion wachst wahre Bildung.
Das mag auch einigermassen die Bedeutung
der Katechetik als Wissenschaft klarmachen.
Die Vernachlassigung dieses Studiums und
vor allem des echt wissenschaftlichen Studi-
ums, der Theorie, muss sich bitter rachen.

Folgerungen.

Wenn somit echt und wahr erzogen und
gebildet werden soll, dann muss der ganze
Mensch ergriffen werden. Alle seine Krafte,
leibliche und geistige, miissen geweckt und
gelbt werden in dem Masse, wie die Natur
der Sache es erfordert: der Mensch als leib-
lich-geistiges Wesen, und die Aufgabe, die
an den Menschen herantritt.

Damit ergibt sich nun die hohe erziehe-
rische Bedeutung des Berufes. Er zeigt an,
in welcher besondern Richtung und wie weit
die Erziehung und Bildung zu gehen hat.
Aber auch der Beruf ist eine Ganzheit. Er
greift so tief ins Leben ein, dass von ihm alles
geregelt wird und die Eigenart erhilt. Der
Beruf, aufgefasst als eine von Gott gegebene
Aufgabe, ist so recht eigentlich das, was un-
serm Leben Inhalt und Form gibt. Somit kann
es aber auch nicht bald etwas Wichtigeres
und Fruchtbareres geben, als eine griindliche
Berufserziehung. Alle Schablone einer soge-
nannten allgemeinen Bildung im altherge-
brachten Sinne muss fallen. Von hier ist auch
die Berechtigung und Notwendigkeit der
Lehrerseminarien zu begriinden. Berufsschule
und Berufsbildung und Berufserziehung sind
Dinge, die nicht mehr so stiefmitterlich be-
handelt werden durfen, wie es so lange ge-
schah. Je grindlicher, das ganze Leben er-
fassender diese Berufserziehung sein wird,
umso segensreicher wird sie fur die ganze
Menschheit werden. Sie reisst die Klassen
nicht auseinander und erschwert das gegen-
seitige Verstandnis nicht, wenn nur der ein-



zelne Beruf nicht als absolut, sondern als Teil
des ganzen Kulturlebens erfasst wird.

Der Beruf verlangt vom Menschen aber ein
bestimmtes Wissen und Kénnen. Er gibt fir
die einzelnen Klassen die Norm und Grenze
des ndtigen materiellen Wissens an. Dieses
Wissen muss aber Stiickwerk bleiben. Die
Zeit der Polyhistorie ist langst voruber; alles
wissen kann heute keiner mehr. Aber wenn
dieses Wissen auch in seiner Breite begrenzt
ist, in der Tiefe darf es nicht beschrankt wer-
den. Die ndtige Tiefe aber gibt einem jeden
Wissen und einem jeden Berut die Religion.
Sie sorgt fur den echten Universalismus. Ein-
zig die echt religios vertiette Berufserziehung
ist echte und fruchtbringende Erziehung.

Bildung.

Diese religiose Berufserziehung zeugt echte
Bildung. Bildung ist dann aber nicht mehr
Vielwissen, sondern Sein und Lebensreife.
Sie kann auch Stufenunterschiede haben.
Man darf so von der Bildung des gewohn-
lichen Volkes und von hoherer Bildung
reden. Nicht wesentliche Unterschiede tren-
nen beide von einander, denn beide sind ja
nur nach dem Berut in verschiedener Weise
ausgepragtes Menschentum. Damit ist auch
die Kluft zwischen dem gewdhnlichen Volke
und den sogenannten Gebildeten Uber-
kriickt, denn der hoher Gebildete wird dann
tur die echten Werte, die sich im Volksleben
in Sitte und Brauch zeigen, Verstandnis
haben, und er wird sich auch nicht scheuen,
gerade diese Volksbrauche und Sitten mitzu-
leben und fir ihre Vertiefung zu sorgen. Der
Stufenunterschied besteht nur in ‘der mehr
oder weniger tiefen Einsicht in die Gesetze
des kulturellen Lebens und damit auch in der
geringeren oder grdsseren Fahigkeit, im kul-
turellen Leben zu fithren, oder aber in der
Notwendigkeit, gefihrt werden zu missen.

GanzheitbeimErzieher.

Nicht nur der Z6gling und das zu ibermit-
telnde Bildungsgut sind Ganzheiten, sondern
auch der Erzieher ist eine solche. Was er tut

und spricht, kommt immer aus dieser Ganz-
heit heraus. Agere sequitur esse. Was er ist,
wird auch durch seine Handlungen zum Aus-
druck gebracht. Es ist ganz unméglich, dass
seine Werke nicht letzten Endes aus der Tiefe
seiner Seele kommen mussten.

Die natirrliche Folge davon ist, dass auch
bei grosster Vorsicht eine neutrale Schule
vom Standpunkt des Erziehers aus ganz un-
moglich ist. Es kann daher nur entweder eine
religidse Schule geben oder aber eine anti-
religidse. Weder die Verbannung der Worte:
Gott und Christus und Kirche aus der Schule,
noch religiose Phrasen kénnen lber die eine
und die andere Schwierigkeit hinweghelfen.
Es wird gar nicht lange gehen, bis alle Schi-
ler gemerkt haben, wie es diesbeziiglich mit
ihrem Lehrer steht. Gegen diese psycholo-
gischen Tatsachen kann man nicht aufkom-
men.

Wenn aber auch eine solche Neutralitat
der Schule unmoglich ist, so kann sich aber
doch jeder Lehrer bestreben, keinen seiner
Schiler in seinen religiosen Gefiihlen zu ver-
letzen. Das kann er aber nicht dadurch, dass
er sich zu keiner Religion bekennt (auch vor
den Schilern), sondern im Gegenteil nur da-
durch, dass er treu und offen zu einer Ueber-
zeugung steht, aber auch die Ueberzeugung
der andern hochschatzt. Dieses treue und
ehrliche Bekenntnis und die gerade aus sei-
ner religiésen Haltung (aus der echten Nach-
stenliebe) herausfliessende Achtung vor der
andern Ueberzeugung wird padagogisch un-
endlich viel fruchtbarer sein als eine Haltung,
die eine psychologische Unmdglichkeit ist
und bestandig zur Lige fihrt.

Auch vom ganzheitlichen Standpunkte des
Bildungsgutes aus ist die neutrale Schule eine
Unmoglichkeit. Wie sie sich gegeniiber den
einzelnen christlichen Bekenntnissen nicht
aufrecht erhalten lasst, um so viel weniger
kann das gegenlber den Juden geschehen.
Das splrt man erst, wenn man Juden zu sei-
nen Schilern zahlt. Unser europaisches Bil-
dungsgut ist so mit christlichem Geiste

1017



durchtrankt, dass es ganz unmaglich ist, nicht
mit dem judischen Geist zusammenzustos-
sen. Und je vorsichtiger und feinfihliger der
Lehrer ist, umso feinflhliger werden auch die
Schiler. Hier kann Neutralitat nicht helfen,
sondern nur die oben genannte Ehrlichkeit
und Hochachtung. Erst wo die vorhanden
sind, konnen alle Ueberzeugungen mitein-
ander und nebeneinander wachsen, ohne
dass eine Ueberzeugung der andern Scha-
den zuflgt. Ehrliche und bekenntnistrohe Ju-
den und Protestanten sind in unsern Klassen
nicht geflrchtet; Schwierigkeiten entstehen
vielmehr von jenen Seiten her, die in ihrer
seichsten Oberflachlichkeit die Religion als
etwas Nebensachliches und Unertragliches
betrachten.

Ganzheitdeserzieherischen
Aktes.

Natirlich muss auch der erzieherische Akt
eine Ganzheit bilden. Wenn echte Bildung
im Sein besteht, nicht bloss im Schein, dann
ist Bildung als Akt eigentlich Zeugung, Er-
weckung neuen Lebens. Das kann aber nur
durch einen alle Seelenkrafte anspannenden
Akt geschehen. Verstand, Wille und Gemit
mussen beteiligt sein. Bildung besteht we-

sentlich in der Erweiterung des Wertbewusst-
seins und Wertwillens. Erst das geweckte
Wertbewusstsein weckt ja das Interesse und
damit die Verstandestatigkeit. Interesse ent-
springt nicht aus Wissen allein, sondern aus
wertendem Wissen. Wertendes Wissen aber
kann unméglich das Gemiit ausschliessen.

Auch so wird wieder klar, dass nur die
Ganzheit des Lehrers durch die Ganzheit
des Bildungsstottes auf die Ganzheit des
Z6glings erzieherisch wirken kann, ausser
man wollte sich mit rein formaler Bildung be-
gnigen. Diese aber ist einerseits eine leer-
laufende Maschine, und anderseits ist sie
ohne ein Bildungsmaterial, das aufgenommen
wird, auch gar nicht moglich. Wir kénnen
auch nicht unsern Verdauungsapparat nur
formal funktionieren lassen, ohne dabei auch
uns selbst zu ernahren.

Nur der Lehrer, der vom Wert des Bil-
dungsgutes ergriffen ist und dieser Ergrif-
fenheit auch wieder Ausdruck verleiht, kann
in den Schulen wieder Ergriffenheit zeugen.
Und nur diese Ergriffenheit ist letzten Endes
echte Bildung. (Schluss folgt.)

Luzern. Franz Birkli.

Eichendorff: Die zwei Gesellen

Eine Gedichtbehandlung als praktische Anwen-
dung der Ausfihrungen in Nr. 21 der
,.Schweizer Schule".

Wir iberlesen zunachst einmal den Wortlaut:
Es zogen zwei ristge Gesellen
Zum erstenmal von Haus,
So jubelnd recht in die hellen,
Klingenden, singenden Wellen

Des vollen Frihlings hinaus.

Die strebten nach hohen Dingen,
Die wollten, trotz Lust und Schmerz,
Was Rechts in der Welt vollbringen,
Und wem sie voribergingen,

Dem lachten Sinnen und Herz

1018

Der erste, der fand ein Liebchen,
Die Schwieger kauft Hof und Haus;
Der wiegte gar bald ein Biibchen
Und sah aus heimlichem Stiibbchen
Behaglich ins Feld hinaus.

Dem zweiten sangen und logen
Die tausend Stimmen im Grund,
Verlockend Sirenen, und zogen
thn in den buhlenden Wogen
Farbig klingenden Schlund.

Und wie er auftaucht vom Schlunde,
Da war er mide und alt,

Sein Schifflein, das lag im Grunde,
So still war's rings in die Runde,
Und Gber die Wasser weht's kalt.



	Ganzheit

