
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 22

Artikel: Ganzheit

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN 15. NOVEMBER 1934

Ganzheit
I. Das Wesen der Ganzheit.

Nichts ist so bedauerlich und für die
geistige Entwicklung der Menschheit so schädlich,

wie die Tatsache, dass alles Wahre und

Echte, sobald es zum Schlagwort gemünzt
wird, verflacht und unwahr und unecht wird.
Das Schlagwort ist die charakteristische
Ausdrucksform im Flegelalter. Und gar oft scheint

es, als ob die Menschheit nie dem Flegelalter

entwachsen könnte und daher immer in

ihrem pubescierenden Sturm und Drang mit
Schlagworten abgefüttert werden wolle.

So steht es auch heute mit der Idee der
Ganzheit. So viel Tiefes und Wahres an ihr

auch haftet, sie kann es nicht auswirken und

entfalten, weil ein paar Schreihälse sich ihrer

bemächtigt und sie zum Schlagwort gemacht
haben. So ist auch diese Idee der Oberflächlichkeit

und Lüge anheimgefallen. Mit Ganzheit

will man alles beweisen und alles

entschuldigen.

Sicher war diese Idee der Ganzheit ernsten

und ehrlichen Menschen immer bekannt.
Aber die Verfälschung dieser Idee und ihr
Versunkensein in die Vergessenheit in den
letzten Jahrzehnten erfordert es, dass wir uns
einmal überlegen, was sie eigentlich besagen
will und was sie für die Pädagogik und
Methodik bedeutet.

Wesen der Ganzheit.
Alles, was uns immer begegnet, hat eine

gewisse Ganzheit zur Eigenschaft: der Stein,
die Pflanze, das Tier, der Mensch, der Geist.
Und wenn einmal Teile daran fehlen sollten,
dann können wir sie doch in Gedanken als

20. JAHRGANG Nr. 22

fehlend erkennen und ergänzen. Ganzheit

besagt nämlich Einheit der Teile und
Abgeschlossenheit nach aussen, gegenüber
andern Gegenständen. Auch selbst jeder Teil

für sich genommen, bildet wieder ein Ganzes

für sich; das Blatt des Baumes ist etwas
Einheitliches und Abgeschlossenes, trotzdem
es zum Baum gehört. Die Ganzheit besteht
nicht so sehr in der äussern Fülle und Grösse
des Seins als vielmehr in der Wesenheit eines

Dinges. Erst dann ist etwas nicht mehr ganz,
wenn Wesensteile fehlen; dann ist es eben
Stückwerk, Torso. Aber auch dann ist das

ganze Wesen zu erkennen und in Gedanken

zu rekonstruieren. Wir müssen auch gleich
bemerken, dass es Wesenheiten gibt, die von
Anfang an in ihrer ursprünglichen Form
verharren und andere, die sich notwendig
entwickeln. Der Mensch z. B. muss von Jahr zu
Jahr wachsen, und zwar geistig und körper-
perlich. Aber immer, wenn er die seinem
Alter entsprechende Seinsfülle besitzt, ist er

ganz. Wenn das Kind auch noch kein reifer
Mann ist, so ist ihm doch der Charakter der
Ganzheit nicht abzusprechen, wenn es nur
nicht hinter seiner wesenhaften Entwicklungsstufe

zurückgeblieben ist.

Ganzheit besagt nichts anderes, als das,

was die Scholastik mit der Einheit des Seins

bezeichnen will. Sie ist somit eine
Transzendentaleigenschaft des Seins, die allem, was
ist, zukommt. Aber sie kommt nicht allem
Sein in gleicher Weise zu.

Nur dann könnte es keine echte Ganzheit
geben, wenn alles Existierende bloss ein
Chaos wäre, wenn es keinen Sinn und Zweck

1013



hätte. Ganzheit enthält somit immer auch ein

Bekenntnis zum Kosmos, zum Sinn, zur

Ordnung und Harmonie der ganzen Welt in sich.

Dieses Bekenntnis ist aber nicht nur eine
Arbeitshypothese, ein Postulat der praktischen
oder der theoretischen Vernunft, sondern es

ist ein allgemeiner Grundsatz, der mit der
Vernunft einfach gegeben und von ihr in

seiner Allgemeinheit auch ohne Schwierigkeit
klar erkannt werden kann. Wenn der Mensch
aber dieses Bekenntnis nicht seiner ganzen
Vernunfttätigkeit und auch seinem
praktischen Leben voranstellen wollte, dann

müsste er an allem Sinn des Lebens und an
aller Ordnung in der Welt und an aller Wahrheit

verzweifeln.

Stufen der Ganzheit.
Aus dem Gesagten folgt, dass es verschiedene

Stufen der Ganzheit gibt. Ein anorganischer

Haufen steht wohl auf der untersten
Stufe; die Einheit besteht hier bloss in einem
äussern Beisammensein; es isf eine fast
chaotische Einheit, die nur äusserlich ist. Grösser
wird die Einheit schon in einem Kristall, der
sich nach bestimmten Gesetzen bildet und
wächst. Hier liegt schon geordnete, nicht
mehr chaotische Struktur vor. Noch grösser
und geschlossener wird die Einheit bei
organischen Gebilden, bei Pflanzen und Tieren.
Jeder Teil fügt sich nach festen Gesetzen ein

an seinen Ort; jeder Teil ist auch in bestimmtem

Masse notwendig, und sobald er fehlen

sollte, glauben wir nicht mehr im vollen Sinne

von Ganzheit reden zu können. Die Einheit

(Ganzheit) kann sich aber noch mehr

steigern in Geistern, wo sie zur Einfachheit wird;
in Gott wird sie sogar zur Einzigkeit und
absolutesten Einfachheit.

Diese Stufenreihe der Ganzheit, die vom
anorganischen Haufen der rein äusserlichen

Ganzheit bis zur absoluten Einfachheit des

unteilbaren Geistes emporsteigt, besteht in

einer immer grössern Anteilnahme am eigentlichen,

am geistigen Sein. Je stärker der Geist
die Wesensform beeinflusst und bildet, um

so ausgeprägter, innerlicher und naturnot¬

wendiger wird die Ganzheit. Der Geist, der
hinter allem steht und in allem sich mehr oder

weniger Ausdruck verschafft, erklärt uns
somit auch die streng geforderte Ganzheit
künstlicher Gebilde, die an und für sich nicht

geistig wären, z. B. der Maschinen. Ihre

Wesensform verlangt die strenge Hinordnung
der einzelnen Teile auf das Ganze, so dass

auch das Ganze nicht mehr recht bestehen

kann, sobald nur ein Teil fehlt.

Erkenntnis der Ganzheit.
Durch den Aufschwung der Naturwissenschaften

im letzten Jahrhundert hat sich überall

in den wissenschaftlichen Methoden eine

Atomisierung und Zerstückelung breit
gemacht, die für die Erkenntnis der Ganzheit
keinen Sinn mehr hatte. Man zerlegte alles

mit Seziermesser und Säure in seine kleinsten

Teile, und meinte dann, mit der Lupe
das Wesen erkennen zu können. Der Arzt
nahm so oft jede Krankheit für sich allein,
ohne auf den Gesamtorganismus zu achten;
noch viel weniger dachte er an seelische
Ursachen. Der Psychologe zerlegte und
zerfaserte die seelischen Tätigkeiten und
Gefühle und suchte sie zu messen und zu wägen;
aber die Seele fand er nicht. Der Philosoph
wollte mit seiner Kritik alles ergründen, aber
die grossen Zusammenhänge, deren Erkenntnis

doch für die Philosophie grundlegend
sind, erfasste er nicht. Und selbst die Theologie

wurde Textkritik und Buchstabenklauberei;

aber für die grossen Tatsachen der
Uebernatur und des übernatürlichen
Geschehens hatte sie nur wenig Verständnis;
ja dass die ganze Menschennatur geradezu
nach der Gnade ruft und schreit, das konnte
sie nicht mehr erkennen. Und schwierige
theologische Fragen suchte man oft nicht
mehr theologisch zu lösen, sondern mit
Ausflüchten in die natürliche Theodizee und mit
der Konstruktion eines status naturae purae,
der in Wirklichkeit gar nicht existiert, ausser
in den Köpfen der nach Auswegen suchenden

Theologen und Philosophen.
Heute ist es, gottlob, schon bedeutend

1014



besser geworden. Nafur- und Geisteswissenschaften

suchen wieder nach dem geistigen
Band, das alles zusammenhält und erklärt.

Und weil man wieder auf die Ganzheit
ausgeht und in die Tiefe gräbt, statt nur in die

Breite, deswegen gibt es auch heute wieder
mehr echte Bildung, als es in den vergangenen

Jahrzehnten gab. Aber noch ist nicht

genug geschehen. Noch tiefer muss gegraben

werden, und noch mehr müssen im
pädagogischen Geschehen diese neu entdeckten
Fundamente als Grundlage dienen.

II. Die Idee der Ganzheit in der Pädagogik.

Wenn Ganzheit eine Eigenschaft alles

Seins ist, dann muss das sich auch irgendwie
im pädagogischen Geschehen zeigen, wenn
nicht die Erziehung in falsche Bahnen kommen

und damit entkräftet werden soll.

Der Zögling als Ganzheit.
Vor allem ist hier einmal der Zögling als

Ganzheit zu betrachten. Schon der menschliche

Leib ist ja ein wundervoller Organismus.

Wenn nur ein einziges Organ nicht mehr

arbeitet, ist schon der ganze Mensch gefährdet.

Der Mensch wächst auch nicht durch

äusserliche Hinzufügung neuer Zellen,
sondern durch Ernährung, das heisst, er nimmt

die Nahrung so in sich auf, dass sie vollständig

umgearbeitet, ihm assimiliert

angeglichen wird, und dass das Wachstum somit

von innen her geschieht, eben ein organisches

ist. Und wenn ein Glied sich schneller

und machtiger entwickeln sollte als die
andern, dann ist das immer mit einer mehr oder

weniger grossen Gefahr fur das Ganze
verbunden.

Aber auch die Seele ist eine Ganzheit, ja

eine Ganzheit höchster Art. Vermöge ihrer

Geistigkeit ist sie einfach, unteilbar. Daher

kann auch bei ihr ein Wachstum, d. h. eine

Entwicklung ihrer Kräfte und der Durchbruch

ihres Wesens in den einzelnen Handlungen

nur ein ganzheitliches sein, ein organisches

Bildung kann daher auch nur durch geistige
Ernährung geschehen, nicht durch äussere

Hinzufugung. Auch hier muss die Nahrung
assimiliert, innerlich umgewandelt und ange-
passt werden, „verdaut" werden. Hinzulernen

genügt nicht; auch der Wertgehalt des

neuen geistigen Erwerbes muss erfasst und

die Beziehungen zum schon vorhandenen

Bildungsgut müssen geknüpft werden.
Baustein muss sich an Baustein fügen, so dass

zuletzt ein lückenloses, aber immer noch

wachstumsfähiges Gebäude entsteht. Doch

dieses Bild ist zu schwach; nicht ein Bildungsgebäude

muss entstehen, vielmehr eine
Blume muss wachsen, ein Baum, der immer
herrlicher blüht und sich weitet und seine
Aeste immer mehr ausdehnt, und der Früchte

bringt, aus denen wieder neue Bäume und
Blüten entstehen.

Das ganz Wunderbare aber am Menschen

ist, dass nun auch Leib und Seele zusammen

eine Ganzheit bilden. Sie sind ja aufs engste
miteinander verbunden und auf einander

angewiesen. So eng sind sie miteinander
verkettet, dass der Mensch seine Persönlichkeit
verliert, wenn nur eines der beiden Glieder
fehlt. Und beide können nur dann sich recht
und ganz entwickeln, wenn beide Teile
gesund sind und einander unterstützen. Daher
darf auch nicht der eine Teil ausgebildet
werden, ohne dass der andere auch entsprechend

seine Pflege erhielte. Körperliche und

geistige Ertüchtigung müssen miteinander in

Einklang stehen, wenn nicht beide dadurch
Schaden leiden sollen. Und alle Kräfte des

Leibes und der Seele sollen so weit entwik-
kelt werden, dass sie einander nicht hindernd
im Wege stehen, sondern sich gegenseitig
stützen und fördern. Nur der harmonisch
gebildete Mensch ist auch der ganze Mensch.

Ganzheit des Bildungsgutes
Aber nicht nur der Zögling, auch das

Bildungsgut stellt eine Ganzheit dar. Schon die
Natur mit all ihrer Mannigfaltigkeit und
Verschiedenheit bildet ein Ganzes, einen
Kosmos. Die Wissenschaften trennen die Natur
oft nicht nach gegebenen, sachbegrundeten
Verschiedenheiten, sondern nach verschie-

1015



denen Gesichtspunkten, nach Formalobjekten.

Die tote Welt der Steine und Kristalle,
die lebendige der Pflanzen und Tiere und die
vergeistigte des Menschen sind so eng
aufeinander angewiesen, dass die höhern nicht
für sich allein ohne die niedrigen bestehen
könnten.

Und wie die Natur, so ist auch die menschliche

Kultur eine Ganzheit. Die einzelnen
Kulturteile sind so eng ineinander verwoben
und befruchten sich so stark, dass Kunst ohne
Wissenschaft und Wissenschaft ohne Kunst
nicht dauernd bestehen könnten; und ebenso

verhält es sich mit Recht und Technik,
Handel und Verkehr. Sie alle sind notwendige

Lebensäusserungen des einen,
ganzheitlichen Menschen und der einen,
ganzheitlichen Menschheit. Und wenn auch Blut
und Rasse in ihrer Verschiedenheit verschiedene

Arten und Qualitäten der Kultur
hervorgebracht haben, es gibt doch nur eine grosse
Menschheitskultur. Und weil es nur eine Kultur

gibt, so gibt es auch nur eine
ganzheitliche Wissenschaft, die aber die verschiedensten

Zweige und Blüten treibt. Wenn aber
ein Zweig meint, er könne für sich allein
bestehen, und wenn er den Zusammenhang
mit den andern Wissenschaften ausser Acht
lässt, so wird er dadurch nicht bloss
vereinsamen und sich vieler Quellen für sein
Leben berauben; er wird auch nicht nur
unfruchtbar werden, sondern er muss auch
unbedingt auf Irrwege kommen, weil er sich
der beständigen Korrektur beraubt. Darum
ist nicht die Voraussetzungslosigkeit die
Grundforderung echter Wissenschaft,
sondern das organische Einfügen in das ganze
Gebäude aller andern Wissenschaften.

Die umfassendste, grundlegendste und

tiefste Wissenschaft aber ist die Theologie.
Sie umfasst alles Sein: geschaffenes und

ungeschaffenes. So ist auch die Religion die
Ur- und Grundfunktion aller kulturellen

Lebensbezeugungen. Und weil sie die erste
ist, ist sie auch die fruchtbarste und
unentbehrlichste Lebensfunktion. Das Bildungsgut,

das die Religion ausschalten wollte, kann daher

nie vollständig, ganz sein. Nichts kann

deswegen auch alle Bildungsarbeit so zur
Unfruchtbarkeit verurteilen, wie die Missachtung

der Religion. Nur auf dem fruchtbaren
Erdreich der Religion wächst wahre Bildung.
Das mag auch einigermassen die Bedeutung
der Katechetik als Wissenschaft klarmachen.
Die Vernachlässigung dieses Studiums und

vor allem des echt wissenschaftlichen Studiums,

der Theorie, muss sich bitter rächen.

Folgerungen.
Wenn somit echt und wahr erzogen und

gebildet werden soll, dann muss der ganze
Mensch ergriffen werden. Alle seine Kräffe,
leibliche und geistige, müssen geweckt und

geübt werden in dem Masse, wie die Natur
der Sache es erfordert: der Mensch als

leiblich-geistiges Wesen, und die Aufgabe, die
an den Menschen herantritt.

Damit ergibt sich nun die hohe erzieherische

Bedeutung des Berufes. Er zeigt an,
in welcher besondern Richtung und wie weit
die Erziehung und Bildung zu gehen hat.
Aber auch der Beruf ist eine Ganzheit. Er

greift so tief ins Leben ein, dass von ihm alles

geregelt wird und die Eigenart erhält. Der
Beruf, aufgefasst als eine von Gott gegebene
Aufgabe, ist so recht eigentlich das, was un-
serm Leben Inhalt und Form gibt. Somit kann
es aber auch nicht bald etwas Wichtigeres
und Fruchtbareres geben, als eine gründliche
Berufserziehung. Alle Schablone einer
sogenannten allgemeinen Bildung im althergebrachten

Sinne muss fallen. Von hier ist auch
die Berechtigung und Notwendigkeit der
Lehrerseminarien zu begründen. Berufsschule
und Berufsbildung und Berufserziehung sind

Dinge, die nicht mehr so stiefmütterlich
behandelt werden dürfen, wie es so lange
geschah. Je gründlicher, das ganze Leben
erfassender diese Berufserziehung sein wird,
umso segensreicher wird sie für die ganze
Menschheit werden. Sie reisst die Klassen

nicht auseinander und erschwert das gegenseitige

Verständnis nicht, wenn nur der ein-

1016



zelne Beruf nicht als absolut, sondern als Teil

des ganzen Kulturlebens erfasst wird.

Der Beruf verlangt vom Menschen aber ein

bestimmtes Wissen und Können. Er gibt für

die einzelnen Klassen die Norm und Grenze
des nötigen materiellen Wissens an. Dieses

Wissen muss aber Stückwerk bleiben. Die

Zeit der Polyhistorie ist längst vorüber; alles

wissen kann heute keiner mehr. Aber wenn
dieses Wissen auch in seiner Breite begrenzt
ist, in der Tiefe darf es nicht beschränkt werden.

Die nötige Tiefe aber gibt einem jeden
Wissen und einem jeden Beruf die Religion.
Sie sorgt für den echten Universalismus. Einzig

die echt religiös vertiefte Berufserziehung
ist echte und fruchtbringende Erziehung.

Bildung.
Diese religiöse Berufserziehung zeugt echte

Bildung. Bildung ist dann aber nicht mehr

Vielwissen, sondern Sein und Lebensreife.
Sie kann auch Stufenunterschiede haben
Man darf so von der Bildung des gewöhnlichen

Volkes und von höherer Bildung
reden. Nicht wesentliche Unterschiede trennen

beide von einander, denn beide sind ja

nur nach dem Beruf in verschiedener Weise
ausgeprägtes Menschentum. Damit ist auch

die Kluft zwischen dem gewohnlichen Volke
und den sogenannten Gebildeten
überbrückt, denn der hoher Gebildete wird dann
fur die echten Werte, die sich im Volksleben
in Sitte und Brauch zeigen, Verständnis
haben, und er wird sich auch nicht scheuen,

gerade diese Volksbräuche und Sitten mitzu-
leben und für ihre Vertiefung zu sorgen. Der

Stufenunterschied besteht nur in der mehr
oder weniger tiefen Einsicht in die Gesetze
des kulturellen Lebens und damit auch in der

geringeren oder grösseren Fähigkeit, im
kulturellen Leben zu führen, oder aber in der

Notwendigkeit, gefuhrt werden zu müssen

Ganzheit beim Erzieher.
Nicht nur der Zögling und das zu übermittelnde

Bildungsgut sind Ganzheiten, sondern
auch der Erzieher ist eine solche. Was er tut

und spricht, kommt immer aus dieser Ganzheit

heraus. Agere sequitur esse. Was er ist,

wird auch durch seine Handlungen zum
Ausdruck gebracht, Es ist ganz unmöglich, dass

seine Werke nicht letzten Endes aus der Tiefe

seiner Seele kommen müssten.

Die natürliche Folge davon ist, dass auch

bei grösster Vorsicht eine neutrale Schule

vom Standpunkt des Erziehers aus ganz
unmöglich ist. Es kann daher nur entweder eine

religiöse Schule geben oder aber eine
antireligiöse. Weder die Verbannung der Worte:
Gott und Christus und Kirche aus der Schule,
noch religiöse Phrasen können über die eine
und die andere Schwierigkeit hinweghelfen.
Es wird gar nicht lange gehen, bis alle Schüler

gemerkt haben, wie es diesbezüglich mit
ihrem Lehrer steht. Gegen diese psychologischen

Tatsachen kann man nicht aufkommen.

Wenn aber auch eine solche Neutralltat
der Schule unmöglich ist, so kann sich aber
doch jeder Lehrer bestreben, keinen seiner
Schuler in seinen religiösen Gefühlen zu
verletzen. Das kann er aber nicht dadurch, dass

er sich zu keiner Religion bekennt (auch vor
den Schulern), sondern im Gegenteil nur
dadurch, dass er treu und offen zu einer Ueber-

zeugung steht, aber auch die Ueberzeugung
der andern hochschätzt. Dieses treue und
ehrliche Bekenntnis und die gerade aus seiner

religiösen Haltung (aus der echten
Nächstenliebe) herausfressende Achtung vor der
andern Ueberzeugung wird pädagogisch
unendlich viel fruchtbarer sein als eine Haltung,
die eine psychologische Unmöglichkeit ist
und beständig zur Lüge fuhrt

Auch vom ganzheitlichen Standpunkte des

Bildungsgutes aus ist die neutrale Schule eine

Unmöglichkeit Wie sie sich gegenüber den
einzelnen christlichen Bekenntnissen nicht
aufrecht erhalten lasst, um so viel weniger
kann das gegenüber den Juden geschehen
Das spurt man erst, wenn man Juden zu seinen

Schulern zahlt. Unser europaisches Bil-

dungsgut ist so mit christlichem Geiste

1017



durchtrankt, dass es ganz unmöglich ist, nicht
mit dem judischen Geist zusammenzustos-

sen. Und je vorsichtiger und feinfühliger der
Lehrer ist, umso feinfühliger werden auch die
Schuler. Hier kann Neutralität nicht helfen,
sondern nur die oben genannte Ehrlichkeit
und Hochachtung. Erst wo die vorhanden

sind, können alle Ueberzeugungen miteinander

und nebeneinander wachsen, ohne
dass eine Ueberzeugung der andern Schaden

zufugt. Ehrliche und bekenntnisfrohe
Juden und Protestanten sind in unsern Klassen

nicht gefürchtet; Schwierigkeiten entstehen
vielmehr von jenen Seiten her, die in ihrer
seichsten Oberflächlichkeit die Religion als

etwas Nebensächliches und Unerträgliches
betrachten

Ganzheit des erzieherischen
Aktes.

Naturlich muss auch der erzieherische Akt
eine Ganzheit bilden Wenn echte Bildung
im Sein besteht, nicht bloss im Schein, dann
ist Bildung als Akt eigentlich Zeugung,
Erweckung neuen Lebens. Das kann aber nur
durch einen alle Seelenkräfte anspannenden
Akt geschehen. Verstand, Wille und Gemüt
müssen beteiligt sein. Bildung besteht we¬

sentlich in der Erweiterung des Wertbewusst-
seins und Wertwillens. Erst das geweckte
Wertbewusstsein weckt ja das Interesse und

damit die Verstandestätigkeit. Interesse

entspringt nicht aus Wissen allein, sondern aus
wertendem Wissen. Wertendes Wissen aber

kann unmöglich das Gemüt ausschliessen.

Auch so wird wieder klar, dass nur die
Ganzheit des Lehrers durch die Ganzheit
des Bildungsstoffes auf die Ganzheit des

Zöglings erzieherisch wirken kann, ausser

man wollte sich mit rein formaler Bildung
begnügen. Diese aber ist einerseits eine
leerlaufende Maschine, und anderseits ist sie
ohne ein Bildungsmaterial, das aufgenommen
wird, auch gar nicht möglich. Wir können
auch nicht unsern Verdauungsapparat nur
formal funktionieren lassen, ohne dabei auch

uns selbst zu ernähren.

Nur der Lehrer, der vom Wert des

Bildungsgutes ergriffen ist und dieser
Ergriffenheit auch wieder Ausdruck verleiht, kann

in den Schulen wieder Ergriffenheit zeugen.
Und nur diese Ergriffenheit ist letzten Endes

echte Bildung. (Schluss folgt.)

Luzern. Franz Bürkli.

Eichendorff: Die zwei Gesellen
Eine Gedichtbehandlung als praktische Anwen¬

dung der Ausführungen in Nr. 21 der

,,Schweizer Schule".

Wir uberlesen zunächst einmal den Wortlaut

Es zogen zwei rustge Gesellen
Zum erstenmal von Haus,

So jubelnd recht in die hellen,

Klingenden, singenden Wellen
Des vollen Frühlings hinaus

Die strebten nach hohen Dingen,
Die wollten, trotz Lust und Schmerz,

Was Rechts in der Welt vollbringen,
Und wem sie vorübergingen,
Dem lachten Sinnen und Herz

Der erste, der fand ein Liebchen,

Die Schwieger kauft Hof und Haus,

Der wiegte gar bald ein Bubchen

Und sah aus heimlichem Stubchen

Behaglich ins Feld hinaus

Dem zweiten sangen und logen
Die tausend Stimmen im Grund,
Verlockend Sirenen, und zogen
Ihn in den buhlenden Wogen
Farbig klingenden Schlund

Und wie er auftaucht vom Schlünde,

Da war er mude und alt,

Sein Schifflein, das lag im Grunde,
So still war's rings in die Runde,

Und über die Wasser weht's kalt.

1018


	Ganzheit

