
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 18

Artikel: Musikerziehung im Rahmen der Gesamterziehung

Autor: Strassenberger, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-540470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-540470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER SCHULE
HALBMONATSSCHRIFT FÜR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

ÖLTEN + 15. SEPTEMBER 1934 20. JAHRGANG + Nr. 18

Musikerziehung im Rahmen der Gesamterziehung
Wenn irgend etwas in der Welt, so müssen

die grossen Lebenszusammenhänge, wie
sie katholische Erziehungslehre schaut, Richtung

geben, Sinn und Ziel bestimmen für die
rechte Einordnung der Kunsterziehung, auch
der Musikerziehung, in die Gesamtlebenshaltung

und -gestaltung. Denn alle Einzelerziehung

und alle Facherziehung muss im

Dienste der Gesamterziehung stehen: eine
Persönlichkeit ist es, die gebildet wird, die
zur Reife geführt werden soll, eine Persönlichkeit

in ihrem streng geschlossenen
Fürsichsein, und zugleich mit ihren Bindungen,
die über sie hinausweisen, Bindungen an
Umwelt und Gott. Klar katholisch ausgedrückt:
Ziel der Gesamterziehung ist das Kind Gottes,

und zwar als Glied am Leibe Christi. In

dieser Richtung muss alle Entfaltung des
werdenden Menschen geschehen, auch seiner

natürlichen Anlagen und Kräfte.

Welche Rolle ist nun dabei der Musik
zugewiesen? Man erwarte im folgenden nicht
eine Methodik der Musikerziehung — nur
einige Leitgedanke.n sollen gegeben
werden, die in verschiedenen Umständen
eine verschiedene Verwirklichung finden. Als

grosse Gruppen, die einer besonderen
erzieherischen Aufmerksamkeit bedürfen, möchten

wir vorschlagen:
aufnehmende Hörer,
nachschaffende Künstler,
schaffende Künstler.

Erziehung zum aufnehmenden
Hörer: denn nicht nur die Weckung von
Schaffenskräften ist wahre Kunsterziehung.
Vielen Menschen ist die Gabe der Eigenge¬

staltung musikalischer Ideen zeitlebens
versagt, und doch können es Menschen sein

von tiefer Empfindung für die Sprache der
Musik. Hier ist nun wahre Erziehungsarbeit
zu leisten: ihnen die Freude am Hören zu

wecken, am bewussten, mitarbeitenden
Hören, das weitverbreitete und den einzelnen
oft bedrückende Vorurteil aus der Welt zu
schaffen: „Freude hätte ich viel an der Musik,

aber ich bin nun einmal kein Musiker!"
— solchen muss gezeigt werden, dass auch

das rechte Aufnehmen, Verstehen eines
Kunstwerkes kein bloss passives Uebersich-

ergehenlassen bedeutet, sondern eine echte
und vornehme Tätigkeit der Seele. Eine

genaue Anleitung allerdings zu dieser Aufgabe,
das Aufzeigen ihrer Ziele und Grenzen, ist

eine selbständige, nicht ganz einfache
Arbeit, die den Rahmen dieser Darlegung
überschreiten würde.

Das also kommt für alle in Frage: die
Erziehung zum künstlerisch aufgeschlossenen,
empfänglichen Menschen, der versteht und

zu deuten weiss, was ihm sein reicherer,
begnadigter Bruder zu sagen weiss. Wo dann
ausserdem noch wahre Schöpferkraft schlummert,

wird sie gerade durch diese Art der

Betätigung rechtzeitig geweckt werden.
Auch die Schule hält ja das Kind an zur
Entgegennahme, zum Anhören sinnvoller
Sprache, nicht um es für immer zum Schweigen

zu verurteilen, sondern um es so zum
rechten Eigenausdruck zu führen. So soll
auch im werdenden Musiker nichts ertötet
werden, was ans Licht möchte, aber es muss

geformt, gebildet werden, und der Weg zu

825



dieser Formgebung, zu dieser Bildung heisst:

aufnehmen, hinhorchen, in Ehrfurcht etwas
auf sich wirken lassen, erst lesen lernen im

Spiegel der ewigen Schönheit, den Gott im

Antlitz eines Künstlers uns darbietet. Gerade
das ist der beste und edelste Weg, um in

jungen Menschen den Schaffenstrieb zu wek-
ken und zu fördern: das Befruchten mit den
Ideen anderer, grösserer. Autodidakten gibt
es nicht. Jeder Mensch braucht Schule: der
eine die bewusst geordnete Schulung an
der Hand des Meisters, der andere mehr die
unbewusste Schulung am Meisterwerk. Aber
für beide ist notwendig, dass sie nicht „fertig"

an die Welt herangehen, um jetzt die
Welt mit ihrem Eigenen zu beglücken,
sondern mit einem aufgeschlossenen, bildungsfähigen

Herzen. Glaube niemand, dass

dadurch der Beruf zum schaffenden Künstler,

wo er da ist, verkümmert werde. Im Gegenteil:

die Edelfrucht begnadeten Künstlertums

reift überraschenderweise — nicht überraschend

für den, der ein wenig die
Zusammenhänge in Gottes Werde-Welt schauen

gelernt hat! — gerade da, wo scheinbar

grösstes Drangeben seiner selbst, grösste
Hingabe und Aufgeschlossenheit an andere

ist; sie reift, um es ganz katholisch zu

sagen, am sichersten in der Haltung der

„ancilla Domini", die gerade aus dieser

Haltung heraus befähigt wird, der Welt das

Grösste zu schenken; sie reift in der Haltung
der menschgewordenen „Sapientia aeterna",
die dreissig Jahre lang stumm und verborgen
blieb, scheinbar ganz passiv — nicht als ob

sie es nötig gehabt hätte, sich erst von der

Umwelt befruchten zu lassen für eine

weltumgestaltende Aufgabe, sondern um einer
schaffensfrohen Jugend zu zeigen, praktisch
vorzuleben, wie wichtig dieses Warten ist,

dieses Aufnehmen, dieses Hinhorchen, ehr-

turchtige Entgegennehmen.
Aber was hat das alles mit Musikerziehung

zu tun7 Sehr viel. Denn es handelt sich ja für
den katholischen Menschen nicht ausschliesslich,

ja nicht einmal in erster Linie darum, ein

guter Musiker zu werden — „dies alles wird

euch hinzugegeben werden!" — sondern
auch die Entfaltung seiner musikalischen
Kräfte muss im Dienst der Gesamtentfaltung
stehen, seiner Entfaltung zum Ebenbild
Christi, zu einem „anderen Christus", und
darum muss er auch hier, in diesen scheinbaren

Nebensächlichkeiten, das „hoc sentite

quod est in Christo Jesu" verwirklichen, muss
das „humiliavit semetipsum" durchschritten
haben in selbstloser Aufnahme fremden

Wesens, obwohl vielleicht selber „des Gottes
voll", um zum „Deus exaltavit illum" zu
gelangen Ein Palestrina sieht sich — in der
legendären Darstellung Pfitzners — als reifer
Meister noch umgeben von den Meistern der
Vorzeit, die ihm den Schaffensdrang, die
Schaffenskraft neu erwecken, und Engel

singen ihm die Weisen vor — ein Symbol, dass

es nicht Tatlosigkeit ist, sondern höchste

Schaffenskraft, sich einem Grösseren, Höheren

lauschend zu neigen.
Erziehung zum nachschaffenden

Künstler: der Name „Künstler" soll

gewagt werden, auch wenn nicht alle ihn

verdienen, da doch in den Jahren des Lernens

die Persönlichkeiten nicht immer so scharf

ausgeprägt sind, und das Gemeinsame des

Schülertums einen gewissen Ausgleich
schafft.

Zunächst eine erzieherische Nebenfrucht,
die anderswo vielleicht besser und sicherer
reift, hier aber im Gewand des Schönen um
so angenehmer sich darbietet: Zucht. Gewiss

wird uns die Stunde eines künstlerischen
Erlebens immer beglückender erscheinen als

eine harte Uebungs- und Probenstunde. Aber
ohne die Alltäglichkeit und die harte Zucht
der Arbeit würde sich die gehobene
Feierstunde eben nicht einstellen, und nur durch

planmässige Aneignung musikalischer
Ausdruckstechnik wird für den Nachgestalter
eine wahre Erlebnisbereitschaft wachgehalten.

Auch ist es oft eine harte Leistung für
einen jungen Menschen, statt stundenlangen
wilden Fantasierens, wie es seine Neigung
ihm vielleicht eingeben möchte, seine Kraft

zu messen an der Wiedergabe der Ideen

826



alter und neuer Meister. Aber — ob schliesslich

eine Jugendfantasie mehr in der Welt
existiert, ist höchst belanglos; ob aber ein
innerlich ausgereifter, ausgeglichener,
beherrschter Mensch mehr in der Welt ist,

davon kann sehr viel abhängen.

Zusammenspiel — welche Summe

von Bindungen! Bindungen an Werk und

Interpreten und Mitspieler. Aber gerade darum

eine Schule wahrer Aktivität, veredelnder
Selbstzucht. „Wenn alle erste Violine spielen
wollten, bekämen wir kein Orchester zusammen"

(R. Schumann). Der Sinn für organische
Zusammenarbeit, fur gliedhaftes Dienen wird

geweckt und gestärkt, ein Gedanke, der
schon Augustinus zu einem Vergleich
zwischen musikalischem Zusammenspiel und
staatlichem Zusammenleben geführt hat.

Darum bevorzugt das moderne Schulorchester

nicht nur aus musikalischen, sondern erst

recht aus pädagogischen Gründen den
polyphonen Satz der Meister des 17. und 18.

Jahrhunderts: zunächst will es bewusst
abrücken von aller großtuerischen Nachahmung
des Konzertorchesters — wie das Jugendtheater,

so soll auch das Jugendorchester
nicht eine verkrampfte und innerlich unwahre

Nachahmung der Erwachsenengeste sein —;
aber es liegt darin auch die Vorliebe für eine

Setzart, die in ihrer kammermusikalischen

Prägung von jeder einzelnen Stimme eine
bescheidene, aber wirkliche Leistung fordert.
Damit ergibt sich die erzieherisch wertvolle
Pflicht der Ein- und Unterordnung, und zwar
nicht in stummer Passivität, sondern gerade
inmitten angespanntester Hingabe und Tat.

Erst recht naturlich verlangt die Pflege
polyphoner Chormusik Zucht: starke Aufmerksamkeit

auf den Rhythmus, die dann dem

ganzen Menschen zugute kommt, Hinhören
auf das fuhrende Thema durch Zurückhalten
der nichtführenden Stimmen — solche
Stimmzucht kann fühlbar wieder zurückwirken

auf den Charakter des Musizierenden.

Das alles bleibt aber der Musik doch
ausserlich. Ihre Hauptaufgabe liegt nicht so

sehr in der Zucht des Willens, als auf ihrem

eigensten Gebiet, der Veredelung der G e-
f ü h I s w e 11. Ohne auf den Streit
einzugehen, welche Seelenkräfte die Musik
besonders beansprucht, dürfen wir sicher einen
Primat der Gefühlswelt in dieser Richtung
annehmen Hier ist es, wo Musik unmittelbar
die Seele packt, zur Seele spricht, sie zum
Mitschwingen anregt. Ganz besonders beim

Jugendlichen, dessen Gefühlsleben viel
leichter und lebhafter sich regt als beim

ausgereiften Menschen.

Da ist nun die Grundfrage: welcher A r t

sind denn die Gefühle, die durch Musik

wachgerufen und genährt werden? Sind sie
lebenweckend, lebensteigernd? Und wenn:
in welcher ethischen Richtung? Beispiel etwa:

Venusbergbacchanal, oder ein Six-eight von
1934 Oder sind sie im Gegenteil
vielleicht entnervend, erschlaffend? Etwa

Tristanresignation — Chopins Nokturnen — ein
moderner Blue Das nur als Anregung
zur Besinnung!

Man sage nicht: es ist doch schliesslich

gleich, was der Junge spielt, er verstehts ja
doch nicht, wenn er nur die Technik lernt!
Er s o I I es aber verstehen, und darum soll

er nichts spielen, was er nicht mit Nutzen

verstehen kann und darf. Kein Sprachlehrer
wird die Lesestücke — von den allerersten

Anfangen vielleicht abgesehen — rein nach

der Schwierigkeit der Aussprache auswählen,
ohne jede Rucksicht auf den Inhalt und dessen

erzieherische Bedeutung — nur in der
Musik sollte das erlaubt sein? Auf diese

Weise entwürdigt man entweder den Jungen
zu einem toten Instrument oder man reicht
ihm geistig ungesunde Kost. Dass aber der
normale Junge nicht ein totes Instrument ist,

das weiss jeder, der selber als aufgeschlossener

Mensch mit musizierenden Jungen zu tun
hat. Wir brauchen dabei gar nicht an Grenzfälle

einer beinahe krankhaft anmutenden

Empfindsamkeit zu denken, wie beispiels-

827



weise Philipp Kraemer einen in seinen
„Buben" zeichnet. *)

Die Grenzbestimmung zwischen erzieherisch

Einwandfreiem und Bedenklichem wird
im Gebiet der absoluten Musik immer ihre

Schwierigkeit haben. Dafür ist sie bei der
Wortmusik in vielem klarer. Nicht die ganze
Schlagerfrage soll hier erörfert werden;

aber sicher führt eine dauernde
Verödung und Verflachung der musikalischen
Gefühlswelt auch zur Verflachung des Denkens

und der Gesamtseelenhaltung. Wie soll

nun geholfen werden? Sinnlichkeit kann nur
durch Seele, Geistlosigkeit nur durch Geist
uberwunden werden. Daseinzig
wirksame Gegengift gegen
Parterremusik europäischer und
exotischer Herkunft ist die
unausgesetzte Pflege nur echter
Volksmusik in Schule und Haus.
Nicht viel Reden bringt das Heil, sondern

ein lebendiges Erfulltsein von der grossen
Aufgabe und frisches, mutiges Vorangehen
allen Spottern zum Trotz.

Kirchenmusik! Ein Jungbrunnen der
Musikerziehung! Freilich nicht die Seichtig-
keiten der Aufklärungszeit, auch nicht die
formalistischen Härten der cäcilianischen

Reinigungsperiode. Wir müssen an die Quellen

gehen: wer jemals vom Geiste des

gregorianischen Chorals auch nur einen Hauch

verspürt hat, dem ist eine neue Welt
aufgegangen. Und wem sich an der Hand eines

kundigen Fuhrers die Wunderwelt klassischer

Polyphonie erschliesst, in ihren Altmeistern
und in ihren Wiedererweckern der Gegenwart,

der ist gefeit gegen allerhand Hohlheit
und Mache einer nicht weit zurückliegenden
kirchenmusikalischen Vergangenheit.

Nun noch die schwierigste und
verantwortungsvollste Frage: wie stellt sich der Erzieher

zu einer ausgesprochen schöpferischen

Begabung? Zahlenmässig ja nicht

so häufig, birgt die Aufgabe in sich um so

1 Ph. Kraemer, „Der Tod des Ludwig Ziemendorf",
in „Buben", Erzählungen, Berlin, Furcheverlag o J.

135 ff

mehr Schwierigkeifen. Meisterlich hat uns
wieder Philipp Kraemer den schaffenden

Sechzehnjährigen gezeichnet.2) Dem
nüchternen Verstandesmenschen, erst recht dem
Philister unbegreiflich, enthüllt die Schilderung

eine bei stark schöpferisch Veranlagten
durchaus nicht ungewöhnliche Seelenhaltung.

Denn der Künstler, der Musiker, braucht
dieses Wogen an seiner Seele, dieses
Aufbrechen unfassbarer Kräfte; er kennt „der
dunklen Gefühle Gewalt, die im Herzen
wunderbar schliefen". Der dunklen Gefühle
Gewalt — muss es denn nicht Aufgabe der
Erziehung sein, diese dunklen Gefühle zu
durchlichten mit der klaren Helle der Be-

wusstheit, ihre „Gewalt" zu binden an einen
führenden Willen? „Es gibt keine Moralität
ohne diese beiden Voraussetzungen:
Geistesklarheit und Willensfreiheit" (J. Klug).
Moralität, ja; aber wir reden von der
künstlerischen Ordnung, von der Welt des Schönen.

„Müsste der Mensch, der nichts mehr

in sich trägt als Ueberlegtes und Zielbe-
wusstes, Rationalisiertes, nicht vielleicht geistig

verflachen, verdorren, erstarren? Müssen
nicht stets und zu allen Zeiten irgendwo in
der Tiefe der Seele Brunnen offenstehen,
durch die das Unbewusste und das Unter-
bewusste heraufquillt? Das Unberechenbare
und Unbekannte? Sind das nicht auch die
Quellen des Lebens, der Inspiration, des

Schöpferischen und Heroischen?" (Lippert.)

Darf nun der Mensch dem Unbewussten
nachgeben, darf er es hegen und pflegen,
oder muss er über alles hinwegschreiten zu
klarer hellsichtiger Bewusstheit? Man möchte
zuerst als Lösung vorschlagen: Gott ist die
lautere Bewusstheit, klarstes Durchdringen
seiner selbst; darum ist der Mensch Gott um
so ähnlicher, je klarer sein Geist sich selber
offenbar ist. Gott ähnlich werden, ist aber
der Sinn alles Menschenlebens. Darum muss
eine wahre Erziehung des Menschen alles
Dunkle, Gefuhlsmässige, Triebhafte überwinden,

aufhellen, als einen Mangel betrachten

2 a a O 127 ff

828



und beheben. Und doch wäre das ein Fehl-
schuss. Denn der Mensch ist nicht Gott, ist

nicht „Licht vom Licht", sondern „Licht aus

der Finsternis", das will sagen: alles was in

ihm Licht ist, was lebendig wird, das kommt

aus dem geheimnisvollen Grund, „der dunkel

noch im Unbewussten lag als wie ein
Korn in Mutter Erde Schoss" (Pfitzner). Darum

dürfte wohl dies der Wahrheit am nächsten

kommen:

Das Unbewusste, Triebhatte im Menschen
ist Armut, gemessen an der Lichtfülle der
Klarheit Gottes. Es ist aber unschätzbarer

Reichtum, gemessen an der Welt des Ungeistigen,

Nichtseelischen. Denn aus diesem

Urgrund soll alles werden, was das volle
Menschsein ausmacht. Es ist das, was die

philosophia perennis als „potentia" bezeichnet,

das was im Menschen noch zur Gestaltung,

zur „Aktuierung" drängt. Er muss ja
diesen Werdeprozess durchmachen vom
Noch-nicht-sein zum Voll-sein, zum End-sein,

zum Voll-endet-sein, und er könnte nie

„werden", wäre da nicht der Mutterboden

(„mater-ia"), aus dem er wird.

Beides muss also der Erzieher mit
Hochachtung betrachten und pflegen: träumerische

Schau und klare Sicht, Stimmung und
Tat — aber niemals als ein schwächliches

Zugeständnis an etwas, dem er sich bloss
nicht zu widersetzen wagt, sondern als b e-
wusste Führung zu Dienst und
Hingabe an die klassische Tat.
Denn sie allein entscheidet ja über Wert und
Unwert eines Menschen, über sein ewiges
Schicksal — die Aesthetik hat Ewigkeitswert
nur im Dienste der Ethik, das Schöne nur als

Erscheinungs- und Ausdrucksform des Guten!

Soweit sich das Triebhafte in dem Teil des
Menschen äussert, der durch die Erbschuld
verderbt wurde, muss es natürlich niedergehalten,

ertötet, abgetötet werden. Aber bei
vielen Menschen, und vor allem bei den
künstlerisch veranlagten, birgt dieses
Unbewusste nicht nur das „Gesetz der Glieder,
das dem Gesetz des Geistes widerstreitet",

sondern eine ganze Fülle reichen, noch un-
entfalteten Seelenlebens. Hier wäre
Unterdrücken Torheit, Unrecht an diesem
Menschen, Unrecht an den Mitmenschen, die auf
die Offenbarung dieser Seele warten,
Unrecht an Gott, der diesen Samen höheren
Lebens hier niedergelegt hat. Hier heisst es

formen, bilden, in wahrer Ehrfurcht vor dem
werdenden Künstler, denn der Künstler ist ja

„der Wissende des Unbewussten". „Das
Uebermächtige des Unbewussten findet sich

auch beim Kranken, nur mit dem
Unterschied, dass der seelisch Kranke dem
Unbewussten widerstandslos preisgegeben ist, von
ihm ganz unterjocht wird. Der Künstler

dagegen besitzt die Gabe, Regungen des
Unbewussten, sobald sie die Bewusstseins-
schwelle überschreiten, oder die Grenze
durchbrechen, zu organisieren. Er wandelt sie

zu Formen, Gestalten, Melodien, er macht

sie sich nutzbar, lenkt die gewaltigen Ströme
auf seine Geistesmühlen" (F. T. Fischer).

Es zeigen sich hier Erziehungsaufgaben

von grosser Tragweite. Sicher gelangen da

und dort schöpferische Kräfte nur deshalb
nicht ans Licht, weil entweder von wenig
verständiger Hand die Pflege des
gesamtseelischen Lebens eingeengt wird auf reine
Verstandes- und Willensbildung, oder weil
in törichter Anbetung eines vermeintlichen
Genies versäumt wird, den Träumer zum
Gestalter, den Gefühlsschwärmer zum zielbe-
wussten Tatmenschen zu erziehen. Gewiss
können Anlagen nur geweckt, gebildet, nicht
mehr nachträglich gegeben werden — aber

es können auch vorhandene verschüttet
werden I

Alles dies sind natürlich nur Andeutungen.
Eine endgültige Lösung ist schon deshalb
nicht möglich, weil ja kein „Fall" dem andern

gleich ist: trotz aller Objektivität der
Normen, trotz der „Strasse, die zum Leben

führt", geht jedes Menschenwesen seinen
Weg, einmal, unwiederholbar, unnachahm-
bar in seiner Eigenart. Kunst der
Künste ist es nun, unter Berücksichtigung
alles dessen, was hier zusammenwirkt, An-

829



läge, Umwelt, Freiheit und Gnade, ein junges

Menschenkind so zu führen, dass wirklich

jeder Schritt ein Schritt voran ist, eine
Stufe zur Entfaltung, zur Vollendung; und

Erfolg ist von vorneherein nur da denkbar,
wo diese Führung in wahrer Einheit
geschieht — nicht die Einheit der Anmut, der
Leere, der Starre, sondern Einheit der

Ordnung, wo alle Teilglieder und Teilzwecke,
wissenschaftliche, künstlerische, praktische,
sich eingliedern in den Rahmen der
Gesamterziehung. „Das Ewige im Mittelpunkt des

künstlerischen Schaffens, sich selbst als Ge-
fäss dieses Ewigen zu wissen, ist allen
wahrhaften Schöpfernaturen eigentümlich; in

ihrem Menschentum liegt das Geheimnis
ihrer Kraft und Grösse". Was Kroyer hier

von der Antike sagt, dürfen wir ruhig so
umformen: in ihrem Christentum liegt das

Geheimnis ihrer wahren Grösse, in diesem
Einordnen, Hineinbetten alles Zeitlichen in das

Ewige, in das „Reich Gottes und seine

Gerechtigkeit".

Feldkirch. P. Georg Strassenberger S. J.

Otto Willmann über die Stiftsschule von Einsiedeln
Vor 50 und mehr Jahren gehörte es in der

Gelehrtenwelt Deutschlands zum guten Ton, die
katholischen Anstalten, insbesondere die
Klosterschulen, die an die Tradition der alten Gelehr-
fenschulen anknüpften, als veraltet und überlebt
zu betrachten. Das katholische an diesen Schulen

galt als ein Hemmnis und Hindernis zur
Erfüllung der Aufgaben, die in der Gegenwart das

nationale Leben, die Pflichten des Patriotismus

an die hohem wie an alle Schulen stellen. Sie

durften höchstens noch ein historisches, aber
kein aktuelles Interesse beanspruchen.

Dieser so ungerechten Anschauung ist bereits
1904 der bekannte grosse Pädagoge Otto
W i I I m a n n entgegengetreten und hat in Berlin

vor einer grossen Zuhörergemeinde
auseinandergelegt, wie die katholischen Klosterschulen

keineswegs den Eindruck eines atavistischen

Ruckschlages — eines vorsundflutlichen
Knochens, wie man spottisch sagte — erwecken,
sondern durchaus den Zusammenhang mit dem

Leben gewahrt hatten, ja ihn sogar im höhern

Masse besassen als die neuerstandenen Schulen

und dass sie den Anforderungen der Gegenwart
durchaus gerecht wurden. Dabei führte er seinem

Berlinerpublikum als Muster und Vorbild einer
solchen Schule, als alte und doch jungfräuliche
Anstalt, die unter den gymnasialen Spezies und

Familien sozusagen das Immergrun vertrete, die

Stiftsschule von Maria Einsiedeln
an. Der Besuch der Gnadenstatte, sagt
Willmann, hatte bereits den jungen Goethe mit
Andacht erfüllt, indem dieser in seiner Schweizer-
Reise bemerkt ,,Es musste ernste Betrachtungen

erregen, dass ein einzelner Funke von Sittlichkeit

und Gottesfurcht hier ein immer brennendes,

leuchtendes Flammchen angezündet, zu

welchem glaubige Scharen mit grosser Beschwerlichkeit

heranpilgern sollten, um an dieser
heiligen Flamme auch ihr Kerzlein anzuzünden;

wie es auch sei, so deutet es auf ein grenzenloses

Bedürfnis der Menschheit nach gleichem
Licht, nach gleicher Warme, wie es jener Erste

im tiefsten Gefühl und sicherster Ueberzeugung
gehegt und genossen" „Zu den ewigen
Lampen", fugt Willmann den Worten Goethes

bei, „welche dort die Pietät der schwarzen

Mönche nährt, gehört nun auch die Stiftsschule,
welche auch ihrerseits Zeugnis gibt von dem
Bedürfnisse nach gleichem Licht und gleicher
Warme, eine alte katholische Gelehrtenschule

in voller Lebenskraft". Dann erinnert der grosse
Pädagoge seine Zuhörer daran, wie der hl.

Meinrad aus dem schwabischen Namen der Grafen

Sulgen und Zögling der Klosterschule von
Reichenau dort 850 seine Einsiedelei gegründet,
dass zu seinen Nachfolgern daselbst der hl.

Wolfgang (gest. 994) gehörte, „dessen Lehrgabe
die Schuler von weither herbeizog, weil er sie,

wie es heisst, alle in den massgebenden und

bildenden Wissenschaften und, was noch höher

ist, in der Zucht aller Sitten erbaute" und macht
besonders auf den rührigen und kenntnisreichen
Dekan d es Stiftes Albrecht von
Bonstetten aufmerksam, der als tüchtiger Humanist

auch deutsche Schriften und die erste

Beschreibung des Schweizerlandes verfasst habe.

„Kann man daraus", fahrt Willmann fort,

830


	Musikerziehung im Rahmen der Gesamterziehung

