Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 18

Artikel: Musikerziehung im Rahmen der Gesamterziehung
Autor: Strassenberger, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-540470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-540470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER SCHULE

HALBMONATSSCHRIFT FUR ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

OLTEN + 15. SEPTEMBER 1934

20. JAHRGANG + Nr. 18

Musikerziehung im Rahmen der Gesamterziehung

Wenn irgend etwas in der Welt, so mis-
sen die grossen Lebenszusammenhange, wie
sie katholische Erziehungslehre schaut, Rich-
tung geben, Sinn und Ziel bestimmen fir die
rechte Einordnung der Kunsterziehung, auch
der Musikerziehung, in die Gesamtlebens-
haltung und -gestaltung. Denn alle Einzeler-
ziehung und alle Facherziechung muss im
Dienste der Gesamterziehung stehen: eine
Personlichkeit ist es, die gebildet wird, die
zur Reife geflihrt werden soll, e i n e Person-
lichkeit in ihrem streng geschlossenen Fir-
sichsein, und zugleich mit ihren Bindungen,
die Gber sie hinausweisen, Bindungen an Um-
welt und Gott. Klar katholisch ausgedrickt:
Ziel der Gesamterziehung ist das Kind Got-
tes, und zwar als Glied am Leibe Christi. In
dieser Richtung muss alle Entfaltung des
werdenden Menschen geschehen, auch sei-
ner natlrlichen Anlagen und Krafte.

Welche Rolle ist nun dabei der Musik zu-
gewiesen? Man erwarte im folgenden nicht
eine Methodik der Musikerziehung — nur
einige Leitgedanken sollen gegeben
werden, die in verschiedenen Umstanden
eine verschiedene Verwirklichung finden. Als
grosse Gruppen, die einer besonderen erzie-
herischen Aufmerksamkeit bediirfen, méch-
ten wir vorschlagen:

aufnehmende Horer,
nachschaffende Kiinstler,
schaffende Kinstler.

Erziehung zumaufnehmenden H 6-
rer: denn nicht nur die Weckung von
Schaffenskraften ist wahre Kunsterziehung.
Vielen Menschen ist die Gabe der Eigenge-

staltung musikalischer Ideen zeitlebens ver-
sagt, und doch konnen es Menschen sein
von tiefer Empfindung fir die Sprache der
Musik. Hier ist nun wahre Erziehungsarbeit
zu leisten: ihnen die Freude am Hoéren zu
wecken, am bewussten, mitarbeitenden Ho-
ren, das weitverbreitete und den einzelnen
oft bedriickende Vorurteil aus der Welt zu
schaffen: , Freude hatte ich viel an der Mu-
sik, aber ich bin nun einmal kein Musiker!"”
— solchen muss gezeigt werden, dass auch
das Verstehen eines
Kunstwerkes kein bloss passives Uebersich-
ergehenlassen bedeutet, sondern eine echte
und vornehme Tatigkeit der Seele. Eine ge-
naue Anleitung allerdings zu dieser Aufgabe,
das Aufzeigen ihrer Ziele und Grenzen, ist
eine selbstdndige, nicht ganz einfache Ar-
beit, die den Rahmen dieser Darlegung Uber-
schreiten wirde.

rechte Aufnehmen,

Das also kommt fir alle in Frage: die Er-
ziechung zum kinstlerisch autgeschlossenen,
emptanglichen Menschen, der versteht und
zu deuten weiss, was ihm sein reicherer, be-
gnadigter Bruder zu sagen weiss. Wo dann
ausserdem noch wahre Schopferkraft schlum-
mert, wird sie gerade durch diese Art der
Betdtigung rechtzeitig geweckt werden.
Auch die Schule hélt ja das Kind an zur Ent-
gegennahme, zum Anhéren sinnvoller
Sprache, nicht um es fir immer zum Schwei-
gen zu verurteilen, sondern um es so zum
rechten Eigenausdruck zu fuhren. So soll
auch im werdenden Musiker nichts ertotet
werden, was ans Licht mochte, aber es muss
geformt, gebildet werden, und der Weg zu

825



dieser Formgebung, zu dieser Bildung heisst:
aufnehmen, hinhorchen, in Ehrfurcht etwas
auf sich wirken lassen, erst lesen lernen im
Spiegel der ewigen Schonheit, den Gott im
Antlitz eines Kiinstlers uns darbietet. Gerade
das ist der beste und edelste Weg, um in
jungen Menschen den Schaffenstrieb zu wek-
ken und zu fordern: das Befruchten mit den
|deen anderer, grosserer. Autodidakten gibt
es nicht. Jeder Mensch braucht Schule: der
eine die bewusst geordnete Schulung an
der Hand des Meisters, der andere mehr die
unbewusste Schulung am Meisterwerk. Aber
fur beide ist notwendig, dass sie nicht | fer-
tig" an die Welt herangehen, um jetzt die
Welt mit ihrem Eigenen zu beglicken, son-
dern mit einem aufgeschlossenen, bildungs-
fahigen Herzen. Glaube niemand, dass da-
durch der Berut zum schaffenden Kinstler,
wo er da ist, verkimmert werde. Im Gegen-
teil: die Edelfrucht begnadeten Kinstlertums
reift Uberraschenderweise — nicht Uberra-
schend fir den, der ein wenig die Zusam-
menhange in Gottes Werde-Welt schauen
gelernt hatl — gerade da, wo scheinbar
grosstes Drangeben seiner selbst, grosste
Hingabe und Aufgeschlossenheit an andere
ist; sie reift, um es ganz katholisch zu
sagen, am sichersten in der Haltung der
ancilla Domini", die gerade aus dieser Hal-
tung heraus befdhigt wird, der Welt das
Grosste zu schenken; sie reift in der Haltung
der menschgewordenen ,,Sapientia aeterna",
die dreissig Jahre lang stumm und verborgen
blieb, scheinbar ganz passiv — nicht als ob
sie es notig gehabt hatte, sich erst von der
Umwelt befruchten zu lassen fir eine welt-
umgestaltende Aufgabe, sondern um einer
schaffensfrohen Jugend zu zeigen, praktisch
vorzuleben, wie wichtig dieses Warten ist,
dieses Aufnehmen, dieses Hinhorchen, ehr-
furchtige Entgegennehmen.

Aber was hat das alles mit Musikerziehung
zu tun? Sehr viel. Denn es handelt sich ja fir
den katholischen Menschen nicht ausschliess-
lich, ja nicht einmal in erster Linie darum, ein
guter Musiker zu werden — |, dies alles wird

826

euch hinzugegeben werden!" — sondern
auch die Enffaltung seiner musikalischen
Krafte muss im Dienst der Gesamtentfaltung
stehen, seiner Entfaltung zum Ebenbild
Christi, zu einem ,,anderen Christus'’, und
darum muss er auch hier, in diesen schein-
baren Nebensachlichkeiten, das ,,hoc sentite
quod est in Christo Jesu" verwirklichen, muss
das ,,humiliavit semetipsum" durchschritten
haben in selbstloser Aufnahme fremden We-
sens, obwoh! vielleicht selber ,, des Gottes
voll”', um zum ,,Deus exaltavit illum" zu ge-
langen. Ein Palestrina sieht sich — in der
legendaren Darstellung Pfitzners — als reifer
Meister noch umgeben von den Meistern der
Vorzeit, die ihm den Schaffensdrang, die
Schaffenskraft neu erwecken, und Engel sin-
gen ihm die Weisen vor — ein Symbol, dass
es nicht Tatlosigkeit ist, sondern hdchste
Schaffenskraft, sich einem Grosseren, Hohe-
ren lauschend zu neigen.

Erzichung zum nachschaffenden
Kinstler: der Name , Kunstler" soll ge-
wagt werden, auch wenn nicht alle ihn ver-
dienen, da doch in den Jahren des Lernens
die Personlichkeiten nicht immer so scharf
ausgepragt sind, und das Gemeinsame des
Schilertums gewissen  Ausgleich
schatft.

Zunéchst eine erzieherische Nebenfrucht,
die anderswo vielleicht besser und sicherer
reift, hier aber im Gewand des Schénen um
so angenehmer sich darbietet: Zuc ht. Ge-
wiss wird uns die Stunde eines kiinstlerischen
Erlebens immer beglickender erscheinen als
eine harte Uebungs- und Probenstunde. Aber
ohne die Alltaglichkeit und die harte Zucht
der Arbeit wiirde sich die gehobene Feier-
stunde eben nicht einstellen, und nur durch
planméssige Aneignung musikalischer Aus-
druckstechnik wird fir den Nachgestalter
eine wahre Erlebnisbereitschaft wachgehal-
ten. Auch ist es oft eine harte Leistung fir
einen jungen Menschen, statt stundenlangen
wilden Fantasierens, wie es seine Neigung
ihm vielleicht eingeben mochte, seine Kraft
zu messen an der Wiedergabe der Ideen

einen



alter und neuer Meister. Aber — ob schliess-
lich eine Jugendfantasie mehr in der Welt
existiert, ist hochst belanglos; ob aber ein
innerlich ausgereifter, ausgeglichener, be-
herrschter Mensch mehr in der Welt ist, da-
von kann sehr viel abhangen.

Zusammenspiel — welche Summe
von Bindungen! Bindungen an Werk und
Interpreten und Mitspieler. Aber gerade dar-
um eine Schule wahrer Aktivitat, veredelnder
Selbstzucht. ,,Wenn alle erste Violine spielen
wollten, bekamen wir kein Orchester zusam-
men'’ (R. Schumann). Der Sinn fir organische
Zusammenarbeit, fur gliedhaftes Dienen wird
geweckt und gestarkt, ein Gedanke, der
schon Augustinus zu einem Vergleich zwi-
schen musikalischem Zusammenspiel und
staatlichem Zusammenleben gefihrt hat.
Darum bevorzugt das moderne Schulorche-
ster nicht nur aus musikalischen, sondern erst
recht aus padagogischen Criinden den poly-
phonen Satz der Meister des 17. und 18.
Jahrhunderts: zunachst will es bewusst ab-
ricken von aller groktuerischen Nachahmung
des Konzertorchesters — wie das Jugend-
theater, so soll auch das Jugendorchester
nicht eine verkrampfte und innerlich unwahre
Nachahmung der Erwachsenengeste sein —;
aber es liegt darin auch die Vorliebe fur eine
Setzart, die in ihrer kammermusikalischen
Pragung von jeder einzelnen Stimme eine
bescheidene, aber wirkliche Leistung fordert.
Damit ergibt sich die erzieherisch wertvolle
Pflicht der Ein- und Unterordnung, und zwar
nicht in stummer Passivitat, sondern gerade
inmitten angespanntester Hingabe und Tat.
Erst recht natirlich verlangt die Pflege poly-
phoner Chormusik Zucht: starke Aufmerk-
samkeit auf den Rhythmus, die dann dem
ganzen Menschen zugute kommt, Hinhéren
auf das fuhrende Thema durch Zuriickhalten
der nichifihrenden Stimmen — solche
Stimmzucht kann fuhlbar wieder zurickwir-
ken auf den Charakter des Musizierenden.

Das alles bleibt aber der Musik doch
ausserlich. Ihre Hauptaufgabe liegt nicht so

sehr in der Zucht des Willens, als auf ihrem
eigensten Gebiet, der Veredelung der G e-
fihlswelt Ohne auf den Streit einzu-
gehen, welche Seelenkrafte die Musik be-
sonders beansprucht, dirfen wir sicher einen
Primat der Gefihlswelt in dieser Richtung
annehmen. Hier ist es, wo Musik unmittelbar
die Seele packt, zur Seele spricht, sie zum
Mitschwingen anregt. Ganz besonders beim
Jugendlichen, dessen Gefihlsleben
leichter und lebhafter sich regt als beim aus-

viel

gereiften Menschen.

Da ist nun die Grundfrage: welcher A rt
sind denn die Gefihle, die durch Musik
wachgerufen und genéhrt werden? Sind sie
lebenweckend, lebensteigernd? Und wenn:
in welcher ethischen Richtung? Beispiel etwa:
Venusbergbacchanal, oder ein Six-eight von
1934 . . . Oder sind sie im Gegenteil viel-
leicht entnervend, erschlaffend? Etwa Tristan-
resignation — Chopins Nokturnen — ein
moderner Blue . . . Das nur als Anregung
zur Besinnung!

Man sage nicht: es ist doch schliesslich
gleich, was der Junge spielt, er verstehts ja
doch nicht, wenn er nur die Technik lernt!
Er soll es aber verstehen, und darum soll
er nichts spielen, was er nicht mit Nutzen
verstehen kann und darf. Kein Sprachlehrer
wird die Lesesticke — von den allerersten
Anféngen vielleicht abgesehen — rein nach
der Schwierigkeit der Aussprache auswahlen,
ohne jede Ricksicht auf den Inhalt und des-
sen erzieherische Bedeutung — nur in der
Musik sollte das erlaubt sein? Auf diese
Weise entwirdigt man entweder den Jungen
zu einem toten Instrument oder man reicht
ihm geistig ungesunde Kost. Dass aber der
normale Junge nicht ein totes Instrument ist,
das weiss jeder, der selber als aufgeschlosse-
ner Mensch mit musizierenden Jungen zu tun
hat. Wir brauchen dabei gar nicht an Grenz-
falle einer beinahe krankhatt anmutenden
Empfindsamkeit zu denken, wie beispiels-

827



weise Philipp Kraemer einen in seinen ,,Bu-
ben" zeichnet. )

Die Grenzbestimmung zwischen erziehe-
risch Einwandtreiem und Bedenklichem wird
im Gebiet der absoluten Musik immer ihre
Schwierigkeit haben. Dafir ist sie bei der
Wortmusik in vielem klarer. Nicht die ganze
Schlagerfrage soll hier erértert wer-
den; aber sicher fiuhrt eine dauernde Ver-
6dung und Verflachung der musikalischen
Geflhlswelt auch zur Verflachung des Den-
kens und der Gesamiseelenhaltung. Wie soll
nun geholfen werden? Sinnlichkeit kann nur
durch Seele, Geistlosigkeit nur durch Geist
uberwunden werden. Daseinzigwirk-
same Gegengift gegen Par-
terremusik européadischer und
exotischerHerkunftistdie un-
ausgesetzte Pflege nur echter
VolksmusikinSchuleundHaus.
Nicht viel Reden bringt das Heil, sondern
ein lebendiges Erfilltsein von der grossen
Aufgabe und frisches, mutiges Vorangehen
allen Spottern zum Trotz.

Kirchenmusik! Ein Jungbrunnen der
Musikerziehung! Freilich nicht die Seichtig-
keiten der Aufklarungszeit, auch nicht die
der

Reinigungsperiode. Wir mussen an die Quel-

formalistischen Harten cacilianischen
len gehen: wer jemals vom Geiste des gre-
gorianischen Chorals auch nur einen Hauch
versplrt hat, dem ist eine neue Welt aufge-
gangen. Und wem sich an der Hand eines
kundigen Fuhrers die Wunderwelt klassischer
Polyphonie erschliesst, in ihren Altmeistern
und in ihren Wiedererweckern der Gegen-
wart, der ist gefeit gegen allerhand Hohlheit
und Mache einer nicht weit zurlickliegenden
kirchenmusikalischen Vergangenheit.

Nun noch die schwierigste und verantwor-
tungsvollste Frage: wie stellt sich der Erzie-
her zu einer ausgesprochen schoépfe-
rischen Begabung? Zahlenmassig ja nicht

so haufig, birgt die Aufgabe in sich um so

t Ph. Kraemer, ,,Der Tod des Ludwig Ziemendorf",
in ,,Buben", Erzdhlungen, Berlin, Furcheverlag o. J.

135 ff.

828

mehr Schwierigkeiten. Meisterlich hat uns
wieder Philipp Kraemer den schaffenden
Sechzehnjahrigen gezeichnet.?) Dem nich-
ternen Verstandesmenschen, erst recht dem
Philister unbegreiflich, enthillt die Schilde-
rung eine bei stark schopferisch Veranlagten
durchaus nicht ungewohnliche Seelenhal-
tung. Denn der Kiinstler, der Musiker, braucht
dieses Wogen an seiner Seele, dieses Auf-
brechen unfassbarer Krafte; er kennt ,der
dunklen Gefiihle Gewalt, die im Herzen wun-
derbar schliefen'’. Der dunklen Gefihle Ge-
walt — muss es denn nicht Aufgabe der Er-
ziehung sein, diese dunklen Gefihle zu
durchlichten mit der klaren Helle der Be-
wusstheit, ihre ,,Gewalt’" zu binden an einen
fuhrenden Willen? | Es gibt keine Moralitat
ohne diese beiden Voraussetzungen: Gei-
stesklarheit und Willensfreiheit' (). Klug).
Moralitat, ja; aber wir reden von der kunst-
lerischen Ordnung, von der Welt des Scho-
nen. , Misste der Mensch, der nichts mehr
in sich tragt als Ueberlegtes und Zielbe-
wusstes, Rationalisiertes, nicht vielleicht gei-
stig verflachen, verdorren, erstarren? Mussen
nicht stets und zu allen Zeiten irgendwo in
der Tiefe der Seele Brunnen offenstehen,
durch die das Unbewusste und das Unter-
bewusste heraufquillt? Das Unberechenbare
und Unbekannte? Sind das nicht auch die
Quellen des Lebens, der Inspiration, des
Schopferischen und Heroischen?'’ (Lippert.)

Darf nun der Mensch dem Unbewussten
nachgeben, darf er es hegen und pflegen,
oder muss er Uber alles hinwegschreiten zu
klarer hellsichtiger Bewusstheit? Man mochte
zuerst als Losung vorschlagen: Gott ist die
lautere Bewusstheit, klarstes Durchdringen
seiner selbst; darum ist der Mensch Gott um
so ahnlicher, je klarer sein Geist sich selber
offenbar ist. Gott ahnlich werden, ist aber
der Sinn alles Menschenlebens. Darum muss
eine wahre Erziehung des Menschen alles
Dunkle, Gefiihlsmassige, Triebhafte liberwin-
den, aufhellen, als einen Mangel betrachten

Za a O 127 ff.



und beheben. Und doch ware das ein Fehl-
schuss. Denn der Mensch ist nicht GoHt, ist
nicht ,,Licht vom Licht", sondern ,,Licht aus
der Finsternis”, das will sagen: alles was in
ihm Licht ist, was lebendig wird, das kommt
aus dem geheimnisvollen Grund, ,,der dun-
kel noch im Unbewussten lag als wie ein
Korn in Mutter Erde Schoss' (Pfitzner). Dar-
um durfte wohl dies der Wahrheit am néach-
sten kommen:

Das Unbewusste, Triebhafte im Menschen
ist Armut, gemessen an der Lichifiille der
Klarheit Gottes. Es ist aber unschatzbarer
Reichtum, gemessen an der Welt des Ungei-
stigen, Nichtseelischen. Denn aus diesem
Urgrund soll alles werden, was das volle
Menschsein ausmacht. Es ist das, was die
philosophia perennis als ,,potentia" bezeich-
net, das was im Menschen noch zur Gestal-
tung, zur , Aktuierung” dréngt. Er muss ja
diesen Werdeprozess durchmachen vom
Noch-nicht-sein zum Voll-sein, zum End-sein,
zum Voll-endet-sein, und er koénnte nie
.werden'’, wiare da nicht der Mutterboden
(,,mater-ia"), aus dem er wird.

Beides muss also der Erzieher mit Hoch-
achtung betrachten und pflegen: traume-
rische Schau und klare Sicht, Stimmung und
Tat — aber niemals als ein schwachliches
Zugesténdnis an etwas, dem er sich bloss
nicht zu widersetzen wagt, sondern als b e-
wusste Fihrung zu Dienst und
Hingabe andie klassische Tat.
Denn sie allein entscheidet ja tiber Wert und
Unwert eines Menschen, Uber sein ewiges
Schicksal — die Aesthetik hat Ewigkeitswert
nur im Dienste der Ethik, das Schone nur als
Erscheinungs- und Ausdrucksform des Guten!

Soweit sich das Triebhafte in dem Teil des
Menschen aussert, der durch die Erbschuld
verderbt wurde, muss es natiirlich niederge-
halten, ertotet, abgetotet werden. Aber bei
vielen Menschen, und vor allem bei den
kinstlerisch veranlagten, birgt dieses Unbe-
wusste nicht nur das ,,Gesetz der Glieder,
das dem Gesetz des Geistes widerstreitet”,

sondern eine ganze Fille reichen, noch un-
entfalteten Seelenlebens. Hier ware Unter-
dricken Torheit, Unrecht an diesem Men-
schen, Unrecht an den Mitmenschen, die auf
die Offenbarung dieser Seele warten, Un-
recht an Gott, der diesen Samen hoheren
Lebens hier niedergelegt hat. Hier heisst es
formen, bilden, in wahrer Ehrfurcht vor dem
werdenden Kinstler, denn der Kinstler ist ja
. der Wissende des Unbewussten’'. ,,Das
Uebermachtige des Unbewussten findet sich
auch beim Kranken, nur mit dem Unter-
schied, dass der seelisch Kranke dem Unbe-
wussten widerstandslos preisgegeben ist, von
ihm ganz unterjocht wird. Der Kinstler da-
gegen besitzt die Gabe, Regungen des Un-
sobald sie die Bewusstseins-
schwelle Uberschreiten, oder die Grenze
durchbrechen, zu organisieren. Er wandelt sie
zu Formen, Gestalten, Melodien, er macht
sie sich nutzbar, lenkt die gewaltigen Strome
auf seine Geistesmihlen' (F. T. Fischer).

bewussten,

Es zeigen sich hier Erziehungsaufgaben
von grosser Tragweite. Sicher gelangen da
und dort schépferische Krafte nur deshalb
nicht ans Licht, weil entweder von wenig
verstandiger Hand die Pflege des gesamt-
seelischen Lebens eingeengt wird auf reine
Verstandes- und Willensbildung, oder weil
in torichter Anbetung eines vermeintlichen
Genies versaumt wird, den Traumer zum Ge-
stalter, den Gefiihlsschwarmer zum zielbe-
wussten Tatmenschen zu erziehen. Gewiss
konnen Anlagen nur geweckt, gebildet, nicht
mehr nachtraglich gegeben werden — aber
es konnen auch vorhandene verschittet
werden!

Alles dies sind natiirlich nur Andeutungen.
Eine endgiltige Lésung ist schon deshalb
nicht mdglich, weil ja kein ,,Fall”" dem andern
gleich ist: trotz aller Objektivitat der Nor-
men, trotz der ,Strasse, die zum Leben
fuhrt", geht jedes Menschenwesen seinen
Weg, einmal, unwiederholbar, unnachahm-
bar in seiner Eigenart. Kunst der
Kinste ist es nun, unter Berlcksichtigung
alles dessen, was hier zusammenwirkt, An-

829



lage, Umwelt, Freiheit und Gnade, ein jun-
ges Menschenkind so zu fihren, dass wirk-
lich jeder Schritt ein Schritt voran ist, eine
Stufe zur Entfaltung, zur Vollendung; und
Erfolg ist von vorneherein nur da denkbar,
wo diese Fuhrung in wahrer Einheit ge-
schieht — nicht die Einheit der Armut, der
Leere, der Starre, sondern Einheit der Ord-
nung, wo alle Teilglieder und Teilzwecke,
wissenschaftliche, kinstlerische, praktische,
sich eingliedern in den Rahmen der Gesamt-
erziehung. ,,Das Ewige im Mittelpunkt des

kiinstlerischen Schaffens, sich selbst als Ge-
fass dieses Ewigen zu wissen, ist allen wahr-
haften Schopfernaturen eigentimlich; in
ihrem Menschentum liegt das Geheimnis
ihrer Kraft und Groésse”. Was Kroyer hier
von der Antike sagt, dirfen wir ruhig so um-
formen: in ihrem Christentum liegt das Ge-
heimnis ihrer wahren Grosse, in diesem Ein-
ordnen, Hineinbetten alles Zeitlichen in das
Ewige, in das ,,Reich Gottes und seine Ge-
rechtigkeit'’.

Feldkirch. P. Georg Strassenberger S. J.

Otto Willmann tiber die Stiftsschule von Einsiedeln

Vor 50 und mehr Jahren gehodrte es in der
Gelehrtenwelt Deutschlands zum guten Ton, die
katholischen Anstalten, insbesondere die Kloster-
schulen, die an die Tradition der alten Gelehr-
tenschulen anknipften, als veraltet und iiberlebt
zu betrachten. Das katholische an diesen Schu-
len galt als ein Hemmnis und Hindernis zur Er-
fullung der Aufgaben, die in der Gegenwart das
nationale Leben, die Pllichten des Patriotismus
an die hohern wie an alle Schulen stellen. Sie
durften hochstens noch ein historisches, aber
kein aktuelles Interesse beanspruchen.

Dieser so ungerechten Anschauung ist bereits
1904 der bekannte grosse Padagoge Otto
Willmann entgegengetreten und hat in Ber-
lin vor einer grossen Zuhérergemeinde ausein-
andergelegt, wie die katholischen Klosterschu-
len keineswegs den Eindruck eines atavistischen
Ruckschlages — eines vorsundflutlichen Kno-
chens, wie man spottisch sagte — erwecken,
sondern durchaus den Zusammenhang mit dem
Leben gewahrt hatten, ja ihn sogar im hohern
Masse besassen als die neuerstandenen Schulen
und dass sie den Anforderungen der Gegenwart
durchaus gerecht wiirden. Dabei flhrte er seinem
Berlinerpublikum als Muster und Vorbild einer
solchen Schule, als alte und doch jungfrduliche
Anstalt, die unter den gymnasialen Spezies und
Familien sozusagen das Immergriin vertrete, die
StiftsschulevonMariaEinsiedeln
an. Der Besuch der Gnadenstatte, sagt Will-
mann, hatte bereits den jungen Goethe mit An-
dacht erfillt, indem dieser in seiner Schweizer-
Reise bemerkt: ,,Es musste ernste Betrachtungen

830

erregen, dass ein einzelner Funke von Sittlich-
keit und Gottesfurcht hier ein immer brennen-
des, leuchtendes Flammchen angezindet, zu
welchem glaubige Scharen mit grosser Beschwer-
lichkeit heranpilgern sollten, um an dieser hei-
ligen Flamme auch ihr Kerzlein anzuziinden;
wie es auch sei, so deutet es auf ein grenzen-
loses Bedirfnis der Menschheit nach gleichem
Licht, nach gleicher Warme, wie es jener Erste
im tiefsten Gefithl und sicherster Ueberzeugung
gehegt und genossen” . . . ,,Zu den ewigen
Lampen", fugt Willmann den Worten Goethes
bei, ,welche dort die Pietdt der schwarzen
Médnche nahrt, gehort nun auch die Stiftsschule,
welche auch ihrerseits Zeugnis gibt von dem Be-
dirfnisse nach gleichem Licht und gleicher
Warme, eine alte katholische Gelehrtenschule
in voller Lebenskraft’’. Dann erinnert der grosse
Padagoge seine Zuhorer daran, wie der hl.
Meinrad aus dem schwabischen Namen der Gra-
fen Sulgen und Zégling der Klosterschule von
Reichenau dort 850 seine Einsiedelei gegrindet,
dass zu seinen Nachfolgern daselbst der hl.
Wolfgang (gest. 994) gehorte, ,,dessen Lehrgabe
die Schiiler von weither herbeizog, weil er sie,
wie es heisst, alle in den massgebenden und
bildenden Wissenschaften und, was noch hoéher
ist, in der Zucht aller Sitten erbaute'’ und macht
besonders auf den riihrigen und kenntnisreichen
Dekan des Stiftes Albrecht von Bon-
stetten aufmerksam, der als tichtiger Huma-
nist auch deutsche Schriften und die erste Be-
schreibung des Schweizerlandes verfasst habe.

«Kann man daraus’’, fahrt Willmann fort,



	Musikerziehung im Rahmen der Gesamterziehung

