
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 20 (1934)

Heft: 9

Artikel: Adalbert Stifter und seine Ideen zur Erziehung

Autor: Brunner, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


innern Persönlichkeit etwas Ausgeglichenes,
Harmonisches geben, sie zu einem Charakter

machen, aus dem starke Männlichkeit

gepaart mit kindlicher Mütterlichkeit, voll
tiefen Verständnisses zu Kindern spricht.

Was das Kind so lieb und schön macht,
ist vor allem seine Unschuld; und was
das Kind im Erwachsenen tötet, ist der Verlust

dieses Kleinods. Nicht selten bricht im

unreinen Menschen, zumal im gebildeten
und geistig geweckten, beim Anblick eines

unschuldigen Kindes die ganze Tragik seiner
Seele auf, so z. B. bei dem bekannten Dichter

Heinrich Heine, der, obwohl er

von sich selber bekannte: „Meine Lieder
sind vergiftet, wie könnt es anders sein,"
doch beim Anblicke eines reinen, unschuldigen

Wesens schmerzlich ergriffen ausrief:

„Du bist wie eine Blume
So schon, so hold, so rein,
Ich schau dich an, und Wehmut
Schleicht mir ins Herz hinein,
Mir ist, als ob ich die Hände
Aufs Haupt dir legen sollt
Und beten, dass Gott dich erhalte,
So schon, so rein, so hold!"

Friedrich Nietzsche, dem es

trotz seines Gotteshasses nicht gelang, das

bessere Ich des Kindes in seiner Brust zu

ertöten, zollt ebenfalls dem Unschuldszauber

den Tribut der Bewunderung, wenn er
zu einem jungen Manne sagt: „Ich habe

eine Frage an dich, mein Bruder; und wie
ein Senkblei werfe ich sie hinein in deine
Seele, dass ich wisse, wie tief sie sei. Bist

du der Siegreiche, bist du der Selbstbezwinger,

der Gebieter deiner Seele? Der

Herr über deine Leidenschaft?" „Jungling,

wirf den Helden in deiner Seele nicht
fort!" Anders geformt, aber dem Sinne

nach gleich, könnte die letzte Mahnung auch

lauten: „Wirf das Kind in dir nicht weg!"
Solange bist du ein Mann, als das Kind in

dir lebt, als das Kind aus deinen Zügen, aus

deinen Reden und aus deinem Handeln

spricht; auf den Lehrer angewandt: solange
du im Kindesauge den Reflex deiner
Mannesseele erkennst.

Um nun das Kind im Manne, im Lehrer,

stets lebendig zu erhalten, es wie ein schönes

Transparent aus dem ganzen Wesen
hervorleuchten zu lassen, muss die
Lehrperson sich unter den Schutz der Mutter
mit dem Kindlein auf den Armen stellen. Und
wie Maria ihr Kind vor den Mordanschlagen
des Herodes gerettet hat, so wird sie auch

ihrem kindlichen Verehrer behilflich sein,
das Kind in ihm vor allen mörderischen He-

rodesgelüsten der Welt und des eigenen
Fleisches zu schützen.

In dem Masse wird das Bild des Kindes
in seiner Seele eine Auffrischung erfahren

und die Fühlungnahme mit der Seele seiner
Schutzbefohlenen ihm gelingen, als er voll
Kindesvertrauen und Kindesliebe vor dem
Maialtar zur Mutter spricht:

„Da kniee ich, Maria, vor deinem Bild,
Mein Herz von Freude und Jubel erfüllt,
Drin flustert's und klingt es so leise und lind.
Du meine Mutter und ich dein Kind1

Und kniete ich stundenlang, stundenlang hier,
Nichts anderes, Jungfrau, sagte ich dir
Als die Worte, die mir die liebsten sind'
Du meine Mutter und ich dein Kind1"

Samen. P. Rupert Hanni, O. S. B.

Adalbert Stifter und seine Ic

Mit Stifter hat es seine eigene Bewandtnis.
Die Zeit, in der er lebte, war nicht seine
Weltstunde. Zwar hat man Stifter schon damals
verehrt; aber diese Verehrung galt fast
ausschliesslich dem Dichter der „Studien", dem
Naturschilderer. Den „Nachsommer" verstanden

nur wenige — unter ihnen ist Nietzsche —, der

?en zur Erziehung
„Witiko" wurde kaum gelesen und rundweg als

langweilig abgelehnt. Mit dem Etikett, das man
dem frühen Stifter gab, vermochte man eben
dem späten, reifen nicht mehr beizukommen.
Wenn man aber seit der Jahrhundertwende und

besonders seit dem Weltkrieg anfangt, den ganzen

Stifter zu sehen, zu verstehen und zu lieben,

387



wenn also doch noch seine Weltstunde kommt,
so liegt darin zugleich der Garant hoher Geistigkeit

und tiefer Künstlerschaft. Stifter war ja kein
Künstler im gewöhnlichen Sinn, er war kein
blosser Artist; er fasste seine dichterische Berufung

ganz und gar unliterarisch auf. In einem
Briefe aus dem Jahre 1866 sagt er das so: ,,Als
Dichter kann ich mich nicht hoch achten aber
das Hohe der Menschheit, das Edle und, sagen
wir es, das Göttliche suchte sich aus mir zu den
Menschen hinaus zu lösen." In diesem Sinne ist

Stifters Dichtungswerk Erziehung in des Wortes
tiefster Bedeutung. Das ahnt die heutige Generation,

wenn sie sich stärker ihm zuwendet. Sie

findet bei ihm, was ihr so nottut: Ruhe, Ordnung,
Reinheit, Frömmigkeit.

Der vorliegende Aufsatz möchte zur Bekanntschaft

mit Stifter anregen und zum Verständnis

seiner geistigen Haltung beitragen. Wenn wir es

unter dem Gesichtspunkt der Erziehung tun, so

hoffen wir, den fruchtbarsten Aspekt für den Lehrer

gewählt zu haben.

1. Innere und äussere Voraussetzungen.

Die Persönlichkeit Adalbert Stifters ist durch

ein mehrfaches Vermächtnis bedingt. Kräfte des

Blutes, der Heimat, der Natur, der Religion, der

Erziehung formen sie.

Stifter erhalt mit seinem Blute eine tiefe
Leidenschaftlichkeit. Eine ungebrochene Lebensfülle

durchflutet seinen Körper. Die Arbeit auf
dem Felde, die Wanderungen im Walde, bei Tag
und Nacht, Sonne und Sturm helfen ihm, das

Uebermass der körperlichen Kräfte zu befreien.
Auch in diesem Sinne war die Natur bedeutungsvoll

in seinem Leben.

Stifters Heimat ist der Bohmerwald und seine

Welt die des Bauern. Von ihr erhalt er die
urhaften Kräfte der Landschaft und des Standes.

Seine feine seelische Empfindsamkeit, die er
neben den starken vitalen Kräften als Erbgut
erhalten hatte, brachte ihn schon als Knabe in

ein inneres Verhältnis zur Natur. Rückschauend

auf seine Zeit als Zwölfjähriger schreibt er: „Ich
erinnere mich, dass ich in jenen zwei Jahren eine
unendliche Liebe zur landschaftlichen Natur und

Einsamkeit fasste, da ich schier immer im Freien,
und von einer zwar nicht reizenden, aber
ruhevollen, schweigsamen und fast epischen Gegend
umfangen war."

Durch seine Heimat erhielt Stifter auch den

Kern zu seiner tiefen Gläubigkeit, der Gläubigkeit

des katholischen Menschen. Sie wird im

Anfang seiner Entwicklung noch teilweise durch

die Leidenschaftlichkeit seiner Natur verdeckt
und zurückgedrängt, bricht aber mehr und mehr

durch und erlebt schliesslich im „Witiko" ihre

grösste Vertiefung. In dieser inneren Wandlung
liegt das Wesentliche von Stifters Entwicklung.

Die Erlebnisse der Heimat werden in

Kremsmünster vertieft. Hier erfährt Stifter die Welt
auf eine neue grosse Art. Die feingebildeten,
weltoffenen Benediktiner weisen ihm den Weg
zum Wesen der Dinge. Das Nafurhafte seiner

Veranlagung wird ins Geistige gehoben. Die

grosse Bedeutsamkeit der benediktinischen
Geisteshaltung für seine Entwicklung hat Stifter selber

klar erkannt, als er im Jahre 1866 auf jene
Zeit zurücksah: „Im zwölften Lebensjahre kam

ich in die Benediktiner-Abtei Kremsmünster in

die lateinische Schule. Dort hatte ich über eine
ausserordentlich schöne Landschaft hin täglich
den Blick auf die blauen Alpen und ihre
Prachtgestalten, dort lernte ich zeichnen, genoss die
Aufmerksamkeit trefflicher Lehrer, lernte alte und

neue Dichter kennen und hörte zum ersten Male
den Satz: Das Schöne sei nichts anderes als das

Göttliche in dem Kleide des Reizes dargestellt,
das Göttliche sei in dem Herrn des Himmels
ohne Schranken, im Menschen beschränkt; aber

es sei sein eigentliches Wesen und strebe überall

und unbedingt nach beglückender Entfaltung
als Gutes, Wahres, Schönes, in Religion, Wissenschaft,

Kunst, Lebenswandel. Dieser Spruch, so

ungefähr oder anders ausgesprochen, traf den
Kern meines Wesens mit Gewalt, und all mein

folgendes Leben, ein zweiundzwanzigjähriger
Aufenthalt in Wien, Bestrebungen in Kunst und

Wissenschaft, im Umgange mit Menschen, in

Amtstätigkeit führten mich zu demselben Ergebnisse,

und jetzt, im neunundfünfzigsten Jahre

meines Lebens, habe ich den Glauben noch;
aber es ist mir kein Glauben mehr, sondern eine
Wahrheit, wie die Wahrheiten der Mathematik;
ja noch mehr, denn die Wahrheiten der Mathematik

sind nur die unseren Verstandesgesetzen
entsprechenden Gesetze; diese Wahrheit aber
ist unbedingt, oder Gott ist nicht Gott. Ich kam
also ganz natürlich dazu, diesen meinen Seeleninhalt

auch oft unbewusst auszudrücken, und da
ich, ich weiss nicht wie, eine Art Dichter wurde,
auch hierin."

388



im Lebensgang Stifters ist auch sein Liebes-
eriebnis mit Fanny Greipl von tiefer Bedeutung.
Seine leidenschaftliche Natur bricht durch und

droht ihn zu erdrücken. Und doch ist dieses

Erlebnis in der Läuterung und Durchsittlichung
seiner Persönlichkeit bedeutungsvoll geworden.
Diese Ueberwindung, die durch seine Ehe mit
Amalie Mohaupt hindurch ein langer und schwerer

Prozess war und im „Nachsommer" zum
letztenmal dichterisch sichtbar wird, ist nur aus

der katholischen Haltung des Dichters heraus

verständlich. Für ihn bedeutete die Ehe ein

Sakrament, aus dem ihm auch die Kräfte zur
Ueberwindung zuflössen. Wenn Stifters Ehe-

Auffassung so oft missdeutet wurde, selbst von
bedeutenden Literarhistorikern, so geschah es,
weil ihnen der Weg zu dieser Betrachtungsweise
verschlossen blieb.

Die Entwicklung im Weltbild Stifters geht von
der subjektiven Weltschau zur objektiv
orientierten Lebenshaltung. Als organischer Ablauf
lässt sich diese Wandlung durch seine Werke
hindurch verfolgen, von den „Studien" zu den

Erzählungen und dem „Nachsommer" bis zur

Erfüllung und Vollendung im „Witiko".

Der bedeutendste äussere Einschnitt in dieser

Entwicklung war die Revolution von 1848. Die

ethische Vertiefung seiner Weltauffassung erhielt
durch sie einen kräftigen Stoss. Stifter dringt
von der Natur, den Dingen, erst jetzt ganz zum
Menschen vor. Das Revolutionserlebnis, das wie

ein böser Geist in sein Leben eingreift, zieht ihn

von seiner ästhetischen Welt auf die Erde. Ein

starkes Bedürfnis, den Menschen zu helfen,
erfüllt ihn. In seinen Dichtungen zeigt er den Weg
zum wahren Menschentum. Als Schulinspektor
stellt er seine Kräfte in den Dienst der
Volksschule. Leben und Dichtung bilden bei ihm

eine seltene Harmonie: Für die Bildung des ganzen

Volkes wie des Einzelnen zu wahrer Menschlichkeit

hat er gedichtet und gelebt.

Den Gedanken Stifters zur Erziehung lassen

wir noch das Grundschema seines Weltbildes
vorangehen. Es bildet auch die elementare
Voraussetzung zum Verständnis seiner Dichtungen.
Es lässt sich so zusammenfassen: Gott ist

Ursprung, Mittelpunkt allen Seins — Schöpfer. Die
Welt ist sein Werk. Gott und Welt verhalten
sich wie Urbild und Abbild. In der Welt hat der
göttliche Geist Gestalt angenommen. Alle Dinge

der Welt haben deshalb ihr Zentrum in Gott und

streben diesem Mittelpunkt zu. Die Welt ist
dadurch sinnvoll geordnet, ein Kosmos, in dem
alles in einer lebendigen Wechselwirkung steht,
in dem alles, das Grosse und Kleine, Besondere
und Gewöhnliche zu einer Harmonie des Ganzen

zusammenklingt. Die Welt ist in dieser

Gott-Bezogenheit ein heiliger Organismus.
Dieser Glaube Stifters an die Welt, den

Menschen als Geschöpf Gottes, und zwar eines

persönlichen Gottes, — der oft gemachte
Einwurf, Stifters Weltbild sei pantheistisch, fällt
dadurch dahin, wir werden es noch einmal in

seinem Verhältnis zur Natur sehen — macht seinen

Optimismus aus. Seine Weltgläubigkeit ist

Gottgläubigkeit. In besonderer Form klingt dieser

Glaube im „Nachsommer" akkordartig an:

„Was im Menschen rein und herrlich

ist, bleibt unverwüstlich
und ist ein Kleinod in allen Zei-tf ie n.

2. Notwendigkeit, Wesen und Ziel der Erziehung.

Die Revolution von 1848 hat Stifter veranlasst,
tiefer über den Zustand der Menschen
nachzudenken. Er sah Not, Zerrüttung; der heisse

Wunsch, zu helfen, beseelte ihn. Stifter erkannte:
Erziehung ist das erste, was nottut, Erziehung
des Einzelnen, Erziehung des Volkes. Er

bezeichnet es als „eine tausendjährige Sünde, dass

man ganze Schichten der menschlichen Gesellschaft

in einem Zustande liess, in welchem sie,
menschlich unfrei und unentwickelt, die Opfer
ihrer Leidenschaffen waren." Die Notwendigkeit
der Erziehung folgert Stifter aus der Pflicht jedes
Menschen, „immer besser, rechtschaffener und

sittlicher zu werden". Sein Freiheits- und

Erziehungsbegriff sind darum aufs engste verbunden,

denn das „ist die menschliche Freiheit, dass

keiner den Menschen in der Pflicht der Sittlichkeit

und Tugend stören darf". Diese Gedankengänge

weisen auf Herder zurück; die Anlehnung

Stifters an dieses Vorbild ist oft so stark,
dass er selbst Einzelheiten in der Beweisführung
übernimmt. Aber die Ideen Herders haben bei
Stifter eine Klärung durch den Katholizismus
erfahren. Eine Klärung, die mit seiner Entwicklung,
wie wir sie kennen gelernt haben, zunimmt. Zur
Zeit Stifters hat auch Feuchtersieben ähnliche
Gedanken über die Erziehung vertreten. In der

Anschauung über Erziehung berührt sich Stifter

389



mehrfach auch mit Jean Paul, besonders mit
dessen „Levana".

In diesem Zusammenhang mag auch der
literarische Einfluss auf Sfiffer erwähnt werden. In

erster Linie ist die Antike zu nennen, von der

er starke formbildende Kräfte empfing. In der
Zeit der „Studien" war Jean Paul Stifters
literarisches Vorbild. Dieser wird spater von Goethe

verdrängt. Seine Kunstauffassung ist durch ihn

bedeutend beeinflusst worden. In einer
Gegenüberstellung des „Wilhelm Meister" und des

„Nachsommer" werden diese Beziehungen am
deutlichsten sichtbar. Im „Witiko" hat Stifter

seine eigenste Kunstform gefunden Hier ist aber

eine geistige Befruchtung durch Herder, besonders

in der Geschichtsauffassung, nachweisbar.

— Wir weisen nur allgemein auf diese
Zusammenhänge; das Einzelne, besonders die Ueber-

einstimmung mit Herder ist ohne weiteres aus
den Ausführungen ersichtlich.

Stifters Grundformel der Erziehung lautet

„Erziehung ist wohl nichts anderes
als U m g a n g." Von ihr aus wird sein ganzes
Erziehungssystem verstandlich. Erziehung

Umgang. Umgang des Menschen mit allen Reichen

der sinnvoll geordneten Welt. Umgang mit der
Natur, den Menschen, den Dingen. Die Einsicht

Spinozas: Jedes Wesen bedarf eines andern zu
seiner Existenz, wird von Stifter im Sinne des

christlichen Weltordnungsgedankens verstanden.

Der Sinn dieses Umganges wird deutlicher in

seiner Zweckbestimmung. Im „Waldganger"
steht: „Das erste ist ja doch immer, dass der
Mensch in der vollsten Bedeutung Mensch sei."
Die vollständige Menschwerdung ist das Ziel der

Erziehung. Stifter berührt sich in der Auffassung
dieser Menschwerdung stark mit der Aristotelischen

Anschauung der Entelechie: der Zweck

jedes Wesens ist die Selbstverwirklichung seiner

Form. Jeder Mensch hat seine eigene
Menschwerdung: Werde, der du bist. „Jeder
soll nur das erkennen, was ihm gemäss ist", lautet

die Forderung im „Nachsommer", „damit
nichts Fremdes sein Leben falsche, sondern damit

er vollkommen werde, wozu ihn Gott
geschaffen hat." Hier liegt der tiefste Sinn von
Stifters Individualismus und seiner Forderung
individueller Erziehung. Ihm ist das die wesentliche

Voraussetzung auch zur Gemeinschaft.

Wenn er sagt: „Der Mensch sei nicht zuerst der
menschlichen Gesellschaft wegen da, sondern

seiner selbst willen", so tut er es aus der tiefen
Einsicht heraus, dass der Einzelne als Persönlichkeit

Voraussetzung und Träger der Gemeinschaft

sei. Der Mensch muss deshalb zur
„vollständigen Erfüllung seiner Kräfte" erzogen werden.

„Dadurch dient er auch dem Ganzen am
besten, wie er nur immer dienen kann."

Hier klingt auch die Forderung der Erziehung

zur Harmonie mit. Die Furcht der Erziehung soll

ein organisch entfaltetes Ganzes sein. Der Weg
geht durch die Vielseitigkeit, in der alle Kräfte
des Menschen, die körperlichen und die

geistigen, sich gleichmassig entwickeln. Erst diese

grundlegende und allgemeine Bildung befähigt
den Menschen, auch das Einzelne ganz zu
leisten. „In der Jugend muss man sich allseitig
üben, um als Mann gerade dann für das Einzelne

tauglich zu sein", heisst es im „Nachsommer".
In diesem Sinne richtet auch der Freiherr von
Risach an Heinrich die Aufforderung: „Ihr solltet

zu eurem Wesen eine breitere Grundlage legen.
Wenn die Kräfte des allgemeinen Lebens

zugleich in allen oder vielen Richtungen tatig sind,

so wird der Mensch, eben weil alle Kräfte wirksam

sind, weit eher befriedigt und erfüllt, als

wenn eine Kraft nach einer einzigen Richtung
hinzielt. Das Wesen wird dann im ganzen leichter

gerundet und gefestigt."
Erziehung ist bei Stifter, wie wir sehen, aufs

engste verbunden mit Entwicklung. Sie ist

Förderin der „naturgemassen Entfaltung" des
Menschen. Diese Entwicklung vollzieht sich stufen-

mässig im Umgang mit der Natur, dem
Menschen und den „Dingen" des Lebens. Diese

Erziehungskreise wirken stets auf den Menschen,

am stärksten aber in den Beziehungen: Natur —
Kind, Mensch — Jüngling und Jungfrau, Leben —
Mann und Frau.

3. Erziehung durch die Natur.

Mensch und Natur sind in ihrer Geschöpflich-
keit durch Gott innerlich verbunden. Der Mensch
ahnt durch die Gesetzmassigkeit der Natur den
Schöpfer. Im „Hochwald" sagt Stifter: „Da fing
ich an, allgemach die Reden des Waldes zu
hören, und ich horchte ihnen auch, und der Sinn
ward mir aufgetan, seine Anzeichen zu
verstehen, und das war lauter Prachtvolles und
Geheimnisreiches und Liebevolles von dem grossen
Gärtner, von dem es mir oft war, als müsse ich
ihn jetzt und jetzt irgendwo zwischen den Bau-

390



men wandeln sehen." Die innige Naturverbundenheit

Stifters, besonders in seinen frühen

Werken, hat schon zum Schluss geführt, er sei

Pantheist. Stifter glaubt wohl an die Sympathie
aller Dinge, da allen das Urgesetz des Schöpfers

zugrundeliegt. Die Welt, die Natur ist aber nicht

identisch mit Gott; sie ist sein Abbild, Symbol
der Gottheit, die die Welt erschaffen hat und

immerfort als persönlicher Geist erhält. — Die

Harmonie des Schöpfers und seine sanfte

Gesetzlichkeit wird am klarsten in der Natur sichtbar,

die „unschuldig den Willen Gottes" tut.
Darin liegt das Furchtbare für den Menschen.
In der Natur soll er dieses „sanfte Gesetz zu
erblicken suchen, wodurch das menschliche
Geschlecht geleitet wird". Wie Goethe in seinen
Gedanken zur Metamorphose Natur- und

Sittengesetz in engster Verbundenheit sieht, so hat

auch Stifter ihre innere Gesetzlichkeit als die

gleiche erkannt. In der Vorrede zu den „Bunten
Steinen" wird diese Anschauung am klarsten zu-
sammengefasst: „So wie in der Natur die
allgemeinen Gesetze still und unaufhörlich wirken
und das Auffällige nur eine einzelne Aeusserung
dieser Gesetze ist, so wirkt das Sittengesetz still

und seelenbelebend durch den unendlichen
Verkehr der Menschen mit Menschen, und die Wunder

des Augenblickes bei vorgefallenen Taten

sind nur kleine Merkmale dieser Kraft."
In dieser Beziehung liegt das Wesentliche

der Natur als Erzieherin. Darum verlangt der
Doktor in der „Mappe": „Man muss die
Gebote der Naturdinge lernen, was sie verlangen,
und was sie verweigern, man muss in der steten

Anschauung der kleinsten Sachen erkennen, wie
sie sind, und ihnen zu Willen sein. Dann wird

man das Wachsen und Entstehen erleichtern."
Denn dieses Entstehen und Wachsen im
Menschen soll sich naturgemäss und organisch
vollziehen. Der Umgang des Menschen mit der
Natur in ihrer wunderbaren Abstufung wirkt auf

den ganzen Menschen in seiner körper-seelischen
Einheit. Sie wirkt an ihm, solang er lebt, wenn

er sich ihr nicht bewusst verschliesst. Am

kräftigsten ist ihre Wirkung aber auf die Kinder, die

am innigsten mit der Natur verbunden sind.

„Die Wiese, die Blumen, das Feld und seine
Aehren, der Wald und seine unschuldigen
Tierchen sind die ersten und natürlichsten Gespielen
und Erzieher des Kinderherzens. Ueberlass den
kleinen Engel nur seinem eigenen inneren Gotte
und halte bloss die Dämonen ferne, und er wird
sich wunderbar erziehen und vorbereiten." Dann

aber, wenn die Natur gegeben hat, was sie

geben konnte, tritt der Mensch hinzu und führt
das Werk der Erziehung weiter. Er schliesst dem
nach Wissen und Gefühlen hungernden Herzen

„die Grösse der Welt, des Menschen und Gottes

auf." (Schluss folgt).
Cham. Josef Brunner.

Die Entchristlichung der deutschen Jugend
durch den Rassenmythus

Am 4. März ist die evangelische deutsche

Jugend in einer Stärke von 7000 Mitgliedern
in feierlicher Weise mit der Hitlerjugend
verschmolzen worden, und an einer Führertagung

in München hat Baidur von Schirach,
der „Reichsjugendführer", als eine der nächsten

Aufgaben auch die Eingliederung der
katholischen Jugendverbände bezeichnet.
Das Bedenkliche einer solchen „Gleichschaltung"

liegt darin, dass für die jungen
Deutschen nun nach den Absichten massgebender
nationalsozialistischer Kreise das von A I f r.

Rosenberg verfasste Werk : „Der
Mythus des 2 0. Jahrhunderts"
als Führer durchs Leben gelten soll. Dieser

Mythus, ganz aus politischen Bedürfnissen
heraus entstanden, bezweckt nichts Geringeres,

als den christlichen Glauben zu zerstören
und die ganze christliche Tradition zu
vernichten. Ein solch anmassender Versuch muss
sicher jedem Jugendbildner ernstlich zu denken

geben.
Sehen wir uns dieses Machwerk des

deutschen „Reformators", ein Zeitdokument
traurigster Art, wenigstens in seinen Grundgedanken

etwas näher an, um dessen ganze
Ungeheuerlichkeit zu erkennen. Seit mehreren

Jahren ist Rosenberg um die Schaffung
einer neuen völkischen Religion als Endziel
der Nationalsozialistischen Partei bemüht.

391


	Adalbert Stifter und seine Ideen zur Erziehung

