
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 19 (1933)

Heft: 10

Artikel: Im Dienste des Kindes : (Fortsetzung folgt)

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 9. März 1933 Nr. 10 19. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 40. JAHRGANG

BEILAGEN; VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FÜR DIE SCHRIFTLEITUNG DES WOCHENBLATTES: DR. HANS DOMMANN, PROFESSOR, LITTAU-LVZERN, TELEPHON 24.453
ABONNEMENTS-JÄH RES PREIS FR. 10.- (CHECK Vb 92), BEI OER POST BESTELLT FR.10.20. AUSLAND P0RT0ZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAS OTTO WALTER A.-B., ÖLTEN - INSERTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT. Im Dienste des Kindes —- Ein wertvolles Geständnis — Proletariicher Gegenunterricht — Ursachen der wirtschaftlichen Krisis — Sdiulnachrichten — MitteilungenBucherschau — BEILAGE: Volkschule Nr. S.

Im Dienste des Kindes.
Yon L. R. *

Haben Sie, verehrte Kolleginnen und Kollegen,
aueli schon über die Frage nachgedacht oder gar
darüber gestritten, in wessen Dienst Sie in der Schule —
nach Gott — in erster Linie stehen? Im Dienste des

Staates, der durch Erziehungsgesetz, Lehrplan,
Stundenplan und Inspektor Ihnen in jeden Schultag und jede

Unterrichtsstunde hineinregiert? Oder im Dienste
der Kirche, die behauptet, das Höchste, das Heiligste,
was Sie als katholische Lehrer dem Kinde zu geben
haben — Jahr für Jahr, Stunde für Stunde — sei
kostbares Gut aus ihren segenbringenden und
unerschöpflichen Vorratskammern. Oder im Dienste der
Eltern, die Ihnen erklären: „Sie sind nur unsere Stellver-
trete)L-Das Kind gehört uns und neben Gott niemandem

so sehr wie uns. Auch wenn es zu Ihren Füssen in
der Schulbank sitzt!" Oder im Dienste der Kultur
Ihrer Zeit, deren wertvolle Güter sie einfach von einer
Generation auf die andere zu übertragen haben? Oder
ist der Lehrer sein eigener Herr? Niemandem
verantwortlich als sich und seiner Pädagogik, seiner
Pädagogik?

Die Frage ist hei' Und sie wird von verschiedenen

Menschen verschneiten beantwortet. Ich will hier
und heute nicht Stellung nehmen dazu. Ich gehe ihr
aus dem Wege, indem ich ein neues Gesetz aufstelle:
Die Autorität, der Sie — nach Gott — in der Schulstube

in erster Linie zu dienen haben, ist das Kind.
„Im Dienste des Kindes" stehen wir in der Schulstube
zuerst und zutiefst. — arf ich hoffen, alle diejenigen,

der Frage des ersten Absat-
r auseinander gingen, unter

die bei der Be-antwortu
zes als feindliche Brü
dieser Fahne wieder 7

zusammenzubringend" w

Im Dienste des
unsere besondern Die-

iner friedlichen Gemeinschaft

les! Und welches sind denn

.tpflichten dem Kinde gegenüber?

Der grosse Freiburger Schulmann Pere Girard,
der berühmteste pädagogische Zeitgenosse Pestalozzis,
meinte einmal, wir Erzieher — Eltern, Priester, Lehrer

— wüssten wohl recht gut, schon vom Katechismus
her, was für Pflichten das Kind uns gegenüber habe; wir
dächten aber viel zu w mig an unsere Pflichten dem
Kinde gegenüber. Und in einem neuern Religionsbuche,
das zwar nicht überall einen sehr guten Leumund
besitzt — was aber kein Beweis ist gegen seine Güte —,

* Nach einem Vortrag.

steht beim IV. Gebote die verschmitzte Frage, von
wem wohl mehr und schwerere Sünden begangen würden:

von den Kindern den Eltern und den andern
Erziehern gegenüber oder umgekehrt?

Sprechen wir heute einmal von dieser andern
Seite des vierten Gebotes!

Unsere besondern Dienstpflichten dem Kinde
gegenüber also. Es sind die gleichen, die der Katechismus
als Pflichten des Kindes uns gegenüber aufzählt. Und
diese heissen, wie Sie alle wissen: Achtung, Liebe,
Gehorsam!

I.
Unsere erste Pflicht dem Kinde gegenüber:

Achtung, Ehrfurcht vor ihm! Und damit ich es gleich sage:
die meisten Sünden, die wir in der Schulstube
begehen, sind Sünden gegen die Achtung, oder sie gehen
wenigstens aus dieser sündhaften Einstellung hervor.
Und wenn so viele Lehrer und so viele Schulhäuser so
vielen Schülern und Schülerinnen verhasst sind und
diese vielleicht ein ganzes Leben lang an diesem Hasse
und seinen Folgen zu tragen und zu leiden haben —
vergl. Schohaus: «Schatten über der Schule»! — : ich
behaupte, das komme in den meisten Fällen von dieser
ersten Sünde des Lehrers am Kinde her, vom Mangel
an Achtung vor ihm.

Was heisst denn achten? Achten heisst vorerst
auf etwas hinsehen, auf etwas seine Aufmerksamkeil
einstellen. Einen Menschen achten heisst, an ihm Werte

sehen und diese Werte als solche empfinden, und
dann — dieser Werte wegen — diesen Menschen selber
schätzen, ihn vielleicht bewundern, ihm vielleicht, wenn
auch nur innerlich, huldigen. Das Gegenteil davon
wäre «erachten. Einen Menschen verachten hiesse
demnach, an ihm Unwerte, Mängel, also das Gegenteil von
Werten sehen und sie als solche empfinden, und dann
diesen Menschen solcher Unwerte wegen gering
schätzen, diese Geringschätzung vielleicht auch äus-
serlich kundtun durch Gebärden, Worte oder Taten.

Unser erster Fehler am Kinde: Mangel an Achtung

vor ihm, Verkennung seiner Werte. Und die tiefste
Ursache davon? Wir messen das Kind in seinem Sein
und Tun an uns, also an Erwachsenen. Und wir stellen
dann fest, dass es die meisten Werte von uns Erwachsenen

nicht oder wenigstens noch nicht oder nur
unvollkommen besitzt. Also sei es minderwertig, also
unserer Achtung nicht würdig, sicher nicht der gleichen

Achtung würdig, die wir den Erwachsenen zollen,
ihnen wenigstens zu zollen die Christenpflicht hätten.

m <-s
H H-
P et
<-t H
H» »

©
%

4
&

Ittl H*
I N
ICD *
In

F B
I p»

CD,
a1

&
H
feet

53*

©



Seite 74 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 10

Dae Kind ist; ja noch so klein im Vergleich zu uns. Das
aber ist ein Unwert. Gross-sein erst ist ein Wert. Das
Kind ist noch so arm an Wissen und Können im
Vergleich zu uns. Diese Armut ist ein Unwert. Es ist noch
so unaufmerksam, so zerstreut — in der Schule, in der
Kirche, auf der Strasse, allüberall — im Vergleich zu
uns Erwachsenen. Auch das sind Unwerte. Es ist noch
so unbeholfen in seinem ganzen körperlichen und
geistigen Tun im Vergleich zu uns. Also ist es minderwertig.

Das Kind ist in seinem ganzen Streben noch so
stark von der Sinnlichkeit beherrscht — im Gegensatz
zum Erwachsenen! Das aber ist ein Unwert. Es ist
noch so langsam zum Gehorchen und so widerwillig,
wenn ihm nicht entsprochen wird. Es ist noch so
selbstsüchtig, so egoistisch — wieder im Gegensatz

zu uns Erwachsenen! Und es iässt sich von
seiner Sinnlichkeit oder seiner Kurzsichtigkeit oder
seiner Unbesonnenheit so leicht zu kleinen Diebstählen
und kleinen Lügon verführen — wieder ganz anders als
die Erwachsenen! Das alles aber sind Unwerte, Mängel.

Ernste, vielleicht sogar schwere sittliche Mängel.
Wohin wir sehen beim kindlichen Sein und Denken und
Streben: lauter Mängel, lauter Unwerte! Und ein so

mangelhaftes Wesen sollten wir achten, tief und ernst
achten? Achten fast wie einen Erwachsenen oder gar
noch höher achten als einen Erwachsenen?

Die Hauptursache unseres Mangels an Achtung
vor dem Kinde: wir messen das Kind an uns, am
Erwachsenen.

Das ist allerdings ein jahrhunderte-, sogar
jahrtausendealter Fehler menschlicher Erziehungstheorie
und menschlicher Erziehungspraxis. Er ist wohl so alt
wie die Menschheit selber. Und meines Wissens war es
Rousseau, der zum ersten Male so recht deutlich und
eindrücklich darauf aufmerksam machte und dagegen
ankämpfte. „Sie suchen stets den Mann im Kinde, ohne
daran zu denken, was das Kind ist, bevor es ein Mann
wird", schreibt er im Vorworte zu seinem „Emil". Und
der ganze „Emil" ist ein einziger Kampf gegen diesen
Fehler. Und das ist das Grosse, das wir von Rousseau
lernen können und wollen — wir haben ja sonst so viel
abzulehnen an ihm —: das Kind mit andern Augen
anschauen, das Kind gerechter beurteilen, das Kind mehr
achten; das Kind nicht oder wenigstens nicht einseitig
vom Standpunkt de6 Erwachsenen aus beurteilen,
sondern vom Standpunkt des Kindes aus. In erster Linie
das Kind im Kinde suchen, nicht den Erwachsenen. Die
sogenannten Unwerte oder Mängel des Kindes nicht
mehr als wirkliche Mängel anschauen, sondern einfach
als etwas, das dem Kinde und seinem Entwicklungsalter

natürlich ist. Wie uns Erwachsenen des Grösser-sein,
das Anders-sein, das Mehr-wissen und Mehr-können
natürlich ist. Und zu diesen natürlichen Eigenschaften
des Kindes gehören nicht nur die körperlichen und
intellektuellen und gesellschaftlichen «Mängel», sondern
zum guten Teil auch die sittlichen und religiösen.

Wir werden es doch einem Baume nicht als Mangel

anrechnen und ihn darum gering achten, weil er
keine Empfindung hat. Und wir werden es einem Tiere

nicht als Mangel, als Fehler anrechnen und es darum
gering achten, weil es nicht mit uns sprechen kann.
Wir wollen es auch dem Kinde nicht mehr als
wirklichen Mangel, als wirklichen Fehler anrechnen und es

darum geringer achten als den Erwachsenen, weil es in

seinem ganzen körperlich-geistigen, sittlich-religiösen
Sein und Tun nicht ist wie der Erwachsene, sondern
einfach wie ein Kind, also so ist, wie es der Idee des

Schöpfers entsprechend sein soll.
Wollen Sie mich nicht missverstehen! Uns hat das

Kind, hat das Kindesalter nicht nur Selbstwert,
sondern auch Dienstwert, Dienstwert für das spätere

Loben. Wenn darum eine gelehrigste Schülerin
Roussoaus aus der neuem Zeit, E. Key, die Verfasserin
des Buches vom «Jahrhundert des Kindes», als oberste
erzieherische Weisheit predigt: das Kind nicht in Ruhe
zulassen, sei das grösste Verbrechen der Erziehung am
Kinde, so müssen wir mit aller Entschiedenheit
widersprechen. Wir wollen und dürfen das Kind nicht in
Ruhe lassen. Wir wollen und müssen das Kind —
erziehen. Das heisst allerdings nicht ganz das gleiche,
was man sehr oft darunter versteht. Erziehen heisst
uns: dem Kinde helfen. Wozu? Zu vielerlei! Aber
sicher auch dazu: das Sein und die Eigenschaften, die
ihm als Kind natürlich sind, mit der Zeit abzulegen,
um jenes Sein und jene Eigenschaften anzunehmen und
zu betätigen, die ihm als Jungmensch und später als
.Mann und Frau zu haben und zu betätigen wohl
ansteht und Pflicht ist.

Das war die Hauptursache unseres Mangels an

Achtung vor dem Kinde: dass wir es an uns selber

massen. Und der zweite Teil dieses unseres
Fehlers: dass wir dann zum Resultate kamen, das Kind
stehe uns — verhältnismässig — weit nach. Wir seien
ihm im Fertig-sein, im Vollkommen-sein nicht nur
absolut, sondern auch verhältnismässig weit voraus.

Aber ist es denn wirklich so weit her mit unserm
Fertig-sein, mit unserm Vollkommen-sein? In intellek-
Iueller Hinsicht? In sittlich-religiöser Hinsicht? Vor
einiger Zeit las ich in einer schweizerischen Zeitung
(„N. Z. Z.") folgenden Herzenserguss eines sog. „Gy-
melers" (Gymnasiasten): „Grosse nenne ich die
sogenannten Erwachsenen, das heisst jene Leute, deren
Heiligenschein in meinen Augen täglich kleiner wird.
Denn ich sehe immer deutlicher, dass sie noch viel
mehr Dummheiten machen als wir Junge. (Das ist
wohl eine Uebertreibung; der „Gymeler" hätte sagen
sollen: „dass sie nicht weniger Dummheiten machen .."
D. V.); sie vertuschen sie nur besser als wir oder
behaupten augenscheinlich, dass es gescheit sei". — Wir
wollen, Verehrteste, über diese Kühnheit nicht
ungehalten werden. Wir wollen im Gegenteil selber

weiterfahren im Texte und noch dazu
aufrichtig gestehen, dass wir Erwachsene
verhältnismässig nicht nur nicht weniger Dummheiten
machen als die Jungen, sondern dass wir auch nicht
weniger oft sittlich versagen als sie — nur dass das

Versagen uns sicher schwerer anzurechnen ist als
ihnen.

Achtung, Ehrfurcht vor dem Kinde! Wenigstens
soviel Achtung — ich sage: wenigstens —, als wir dem
erwachsenen Mitmenschen entgegenzubringen haben.
Nicht weniger Achtimg auch vor dem zerlumpten.
Kinde, auch vor dem körperlich oder geistig
minderwertigen Kinde, auch vor dem sittlich schwachen
oder gar schon verwahrlosten Kinde! Das alles
sind ja, vom Standpunkt des Erwachsenen und des
Gesunden und zum Teil auch vom Standpunkt des
Sittengesetzes aus gesehen, wohl Mängel; aber es sind Män-



Nr. 10 SCHWEIZER-SCHULE Seito 75

gel, für die das Kind zum Teil gar nicht und zum
andern Teil unter allen Verantwortlichen selber am
wenigsten verantwortlich ist. Wenn wir einem
Menschen auf Erden die Achtung, die Ehrfurcht versagen
dürften, dann auf keinen Fall einem Kinde. Dann eher
noch dem für seine Fehler mit grösserer Verantwortlichkeit,

belasteten Erwachsenen. Aber auch unter den
Erwachsenen jeder nur einem. Demjenigen, von dem er
ganz sicher wissen kann, dass er mitverantwortlich ist
für seine Fehler. Wie er heisst? Sein Name sieht in un-
serm Taufscheine, in meinem und wahrscheinlich auch
in Ihrem.

Achtung, Ehrfurcht vor dem Kinde! Diese
Forderung ist älter als ich, älter als das „Jahrhundert
des Kindes", übrigens auch älter als Rousseau. Sic war
nur lange Zeit hindurch vergessen. Schon die alten
Römer kannten sie. Und sie hatten dafür die kurze
Formel: „Reverentia parvulis — Achtung, Ehrfurcht
vor dem Kinde!" Ich weiss nicht, wie man im alten
Rom diesen Spruch betonte. Ob man das erste Wort,
also so betonte: reverentia parvulis! Dann hatte der
Satz den Sinn: das Erste, was wir dem Kinde schulden,

sei Achtung, Ehrfurcht; daraus folge von selbst
alles andere. Oder ob man parvulis betonte. Dann
wollte man damit sagen: Achtung, Ehrfurcht vor
allem dem Kinde gegenüber.

Und die christliche Pädagogik hat dieses Gesetz
heidnischer Erziehorweisheit nicht aufgehoben! Ihr
lSogriinder, Jesus Christus, hat es ausdrücklich und
feierlich bestätigt und noch tiefer begründet-. Als
Christus sich einmal nach einem arbeitsreichen Tage
zurückgezogen hatte, um auszuruhen, da genügte die
llotschaft: „Es sind Kinder da und allsogleich
unterblicht der göttliche Lehrer sein Ruhestündchen
und spricht das Wort, über das wir menschliche Lehrer

alle Tage eine kurze Betrachtung machen sollten:
„Lasset die Kinder zu mir kommen ihrer ist das
Himmelreich". Das heisst doch wohl: auch schon die
Kinder haben das, was den höchsten Wert des
Menschen — auch des Erwachsenen — ausmacht: eine
unsterbliche, eine für den Himmel bestimmte Seele. Und
diese Kinderseele ist noch reiner, noch weniger von der
Sünde berührt als die Seele des Erwachsenen. Wenn
ein Kind stirbt, ist es darum sicherer, ins Himmelreich
einzugehen, als wenn ein Erwachsener stirbt. Und das
ist Wohl die andere Lehre, die uns der göttliche
Lehrmeister geben will: die Arbeit an der Menschenseele,
die Sorge für sie ist nirgends so wohl angebracht,
nirgends so nötig, wie beim Kinde; weil keine Seele so

gefährdet ist wie die Kinderseele. Aber auch nirgends
so aussichtsreich, so dankbar, wie wieder beim Kinde;
weil das Kind auch für das Gute empfänglicher ist als
der Erwachsene. — Und als einst unier den Jüngern
•des Herrn ein Wettstreit entstanden war: wee rem
ihnen wohl der grössie sein werde im Himmelreiche, da
rief Jesus ein Kind herbei, stellte es zwischen die
Streitenden und verkündete feierlich das Gesetz: „Wenn ihr
nicht werdet wie so ein Kind, so werdet ihr überhaupt
nicht ins Himmelreich eingehen". Dieses Heilandswort
darf ich doch auch so auslegen: dass das Kind der
Idee, die Gott von ihm hat, besser entspricht als wir
Erwachsene der Idee entsprechen, die Gott von uns hat.
Das Kind hier also unser Lehrmeister, unser Vorbild!

Und darum unsere Lebensaufgabe: der Idee, die Gott
von uns hat, so vollkommen zu entsprechen, wie ihr
das Kind entspricht. — Und jetzt sollte es uns so
schwer gehen, das Kind zu achten, wenigstens so hoch
zu achten wie den Erwachsenen?

Verehrtoste! Wenn der Heiland einmal leibhaftig
zu uns ins Schulzimmer träte — etwa nachdem wir
unsere Kleinen wieder einmal so recht salbungsvoll zur
Tugendhaftigkeit (der Erwachsenen natürlich!)
ermahnten, oder unmittelbar nachdem wir, im Gefühle
der eigenen sittlichen Ueberlegenheit, einen kleinen
armen Sünder wegen irgend eines Vergehen so recht
abgetrumpft hatten: wenn jetzt in dieser feierlichen
Stille der Heiland leibhaftig zu uns in6 Scliulzim-
mer käme, um den Würdigsten oder die Würdigste unter

uns fürs Himmelreich zu zeichnen: ob er immer
zuerst beim Herrn Lehrer oder beim Fräulein Lehrerin
oder — darf ich es sagen? — beim Herrn Vikar oder
Pfarrer Halt machte? Vielleicht zeichnete er — nicht
zu unserer Beschämung, sondern zu unserer Belehrung
— gerade jenes unserer Kinder, dem wir wegen irgend
einer menschlichen Armseligkeit am wenigsten Achtung

und Ehrfurcht entgegenzubringen pflegten.
Der erste Teil unseres viorten Gebotes also:

Achtung, Ehrfurcht vor dem Kinde!
Und jetzt die gefährliche Frage: Ob du sie hast,

diese Achtung? Und in welchem Grade du sie hast? Ich
will dir bei der Gewissenserforschung darüber behilflich

sein.

Ob du sie hasl, und in welchem Grade du sie hasl?
Sage mir zuerst, mit welcher seelischen Verfassung du
jeden Halbtag von neuem vor deine Kinder trittst. Ob
du denkst: es sind ja bloss Kinder, noch unreife, dumme
Kinder. Oder ob du mit einer gewissen Bangigkeit, mit
einer gewissen heiligen Scheu, mit dem Gefühl des eigenen

Ungenügens immer wieder an deine Arbeit gehst!
Sie lachen mich vielleicht aus oder glauben es mir
nicht, wenn ich Ihnen gestehe, dass ich jetzt noch, nach
mehr als 27 Unterrichtsjahren, vor jeder Unterrichtsstunde

Angst habe. Das ist in Ihren Augen eine
Schwachheit. Mag sein! Aber diese Schwachheit
bewahrt mich vor allergefährlichsten Lehrerfehlern: vor
der Routine und vor der Gleichgültigkeit, und darum
schäme ich mich ihrer nicht.

Wie viel du von dieser Achtung besitzest? Ich will
sie bestimmen nach dem Grade der Freundlichkeit,
mit der du deine Schüler grü6sest., dich zu ihnen her-
unterlässt, auch mit dem Geringsten unter ihnen
verkehrst; dich um ihre Anliegen kümmerst und an ihren
kleinen und grossen Freuden und Leiden Anteil
nimmst.

Ob du die Achtung besitzest, die ich meine? Ich
»rschliesso es aus dem Tone, in dem du zu deinen Schülern

sprichst: nach dem Tone deines Unterrichtes, nach
dem Tone, in dem du befiehlst und in dem du schimpfst.

Ob du sie hast, diese Achtung? Ich will es dir
sagen, wenn ich weiss, ob du es fertig bringst, das Kind
zu bitten, falls du einmal gern einen Dienst von ihm
hättest; ob und wie du es fertig bringst, dem Kinde zu
danken, wenn es irgend eine Kleinigkeit für dich besorgen

musste; und besonders, ob du es fertig bringst,
dich zu entschuldigen, vielleicht vor der ganzen Klasse



Seite 76 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 10

zu entschuldigen, wenn du einem Kinde Unrecht oder
unnötig wehgetan.

Ob du sie hast, diese Achtung, und wie viel du
davon hast? Ich erschliesse das aus der Häufigkeit der
Strafen und aus der Art deiner Strafinittel und ganz
besonders aus deiner Einstellung zur Körperstrafe.

Und weiter muss ich zuerst von dir wissen, wie du
tadelst. Ob dir der Tadel vor der ganzen Klasse oder
der Tadel unter vier Augen leichter geht. Ob du es
verstehst, jedem, auch dem berechtigtesten Tadel ein, ach,
so süsses und so wundertätiges Wort der Anerkennung
beizumischen oder noch besser: vorauszuschicken. Ob
du nur stark bist im Heruntermachen, oder ob du
viel stärker bist im Aufrichten und im Mut-machen.
Und besonders möchte ich wissen, ob die Schüler aus
deinem Tadel merken, dass du nur ungern tadelst, dass
es dir eigentlich weh tut, tadeln zu müssen, oder ob du
ein Meister bist in der Kunst des „Hänseins", des
«Am-Seil-herunter-lassens» - woraus dann die
Nichtbeteiligten schliessen, dass du eigenlticli Freude hast,
wenn es wieder einmal etwas zu tadeln gibt, während
der «Sünder» selber, falls er im übrigen ein gesunder
kräftiger Bub ist, im geheimen schwört: «Warte nur
du Ch bis ich stärker bin als du!»

Das alles und noch einiges dazu musst du mi'
zuerst aufrichtig beichten, wenn ich dir mit einiger Si

cherheit sagen soll, ob du die Achtung, die ich meine
hast und wie viel du davon hast.

Und höre-! Je nach dem Grade deiner Achtung
will ich dir dann etwas sehr Wichtiges sagen über
deine Schule, eigentlich das Allerwichtigste, das, worauf

alles ankommt. Ich will dir jetzt mit ziemlicher
Sicherheit sagen, ob du ein guter oder mittelmässiger
oder gar schlechter Lehrer und Erzieher bist. Ich kenne
kein Merkmal, das mir über diese wichtigste Angelegenheit

so zuverlässigen Aufschluss gäbe, wie der
Grad deiner Achtung, deiner Ehrfurcht vor dem Kinde.
Jetzt weiss ich nämlich ein Doppeltes. Ich weiss
einmal, ob die Schüler Achtung haben vor dir oder nicht.
Und die Achtung der Schüler vor dem Lehrer ist doch
die erste Bedingung für ein fruchtbares Unterrichten
und ein gesegnetes Erziehen. Wenn Göthe sagt: «Man
lernt nur von dem, den man liebt», so darf ich mit
noch mehr Recht sagen: «Man lernt nur von dem, den

man achtet». Und wenn der hl. Ambrosius meint:
«Nihil tarn utile quam diligi — Nichts ist so notwendig

als geliebt werden», so darf ich noch viel eher
sagen: «Nichts ist so nötig, wie geachtet werden».
Achtung ist wichtiger als Liebe. Denn zur Liebe kannst
du niemand zwingen, auch wenn du selber liebenswürdig

bist — «l'amour ne se commande pas» aber
Achtung kann sich jeder erwerben, wenn anders er
se-lber achtbar ist. Und man kann geachtet
werden, ohne dass man auch geliebt wird;
aber man kann nicht geliebt werden, wenn man nicht
auch geachtet ist. Der Satz ist — wenigstens in
diesem passiven Sinne — wahr: Achtung ist
wichtiger als Liebe. — Und das zweite, das
ich jetzt weiss? Wenn du den Schüler achtest,
wird er dadurch lernen, sich selber zu achten. Und
etwas vom Besten, vom Grössten, was wir dem jungen
Menschen mitgeben können, ist Achtung vor sich
selbst, Achtung vor dem Wertvollen, das in jedem
Menschen, auch in dem auf Abwege gekommenen Men¬

schen lebt. «Schenke einem Menschen Ehre, ein gutes
Wort nur, und du hast ihn zum Guten innerlichst
gestärkt». (R. Linhardt). Und das Schlimmste, was
wir einem Menschen — neben der eigentlichen
Verführung — antun könnten, wäre, dass wir ihm die

Achtung vor sich selber nähmen und ihn gleichgültig
machten gegenüber dem Urteil anderer über ihn. «Da
Sie so schlecht von mir denken», schreibt ein 20jähri-
ger internierter Psychopath an seinen Vormund, der
ihm wieder einmal so recht, seine ausgewachsene
Minderwertigkeit und Schlechtigkeit vorgehalten hatte,
«da Sie so schlecht von mir denken, will ich zeigen,
dass ich noch viel schlechter bin».

Der erste Teil unseres vierten Gebotes gegenüber
dem Schüler: Achtung vor ihm! — Der grosse hl.
Bernhard, wenn er allemal des Morgens ausritt und an
Kindern vorbeikam, pflegte zu seinen Gefährien zu
sagen: «Grössen vyir diese Kinder, damit sie uns auch
grilssen und uns so segnen. So werden wir, mit dem
Gebete der Kinder versehen, sicher reiten den Tag
hindurch». — Verehrteste, ich möchte diesem Worte
einen weitern Sinn geben: Achten wir die Kinder,
damit sie uns auch achten! Erwecken wir jeden Morgen
einen Akt der Hochachtung, der Ehrfurcht vor un-
sern Schülern, vor allen ohne Ausnahme! Dann werden

wir den Tag hindurch sicher reiten. Dann wird
etwas vom — natürlichen und übernatürlichen —
Segen, der mit diesem Akte innerlichst verbunden ist,
uns durch den ganzen Schultag begleiten.

(Fortsetzung folgt.)

Ein wertvolles Geständnis
Die blutigen Ereignise vom 9. November des letzten

Jahres haben die Freimaurer Genfs veranlasst, über die
Ursachen des revolutionären Treibens nachzudenken. Die
Erwägungen verdichteten sich zu einem Schreiben der
Freimaurer an den Genfer Staatsrat. Die Zuschrift an die
Regierung beklagt sich über die Hetz- und Wühlarbeit der
sozialistischen Zeitungen, wie zum Beispiel des auf höchst
revolutionären Ton eingestellten Blattes „Le Travail". Was
aber an dem Schreiben der Genfer Freimaurer den Lehrer
Ijesonders interessieren muss, ist eine die Erziehung
betreffende Aeusserung: „Ohne auf die bedauernswerten
Tatsachen eintreten zu wollen, die sich bei der Mobilisation

der Genfer Truppen ereignet haben, erachten es die
Freimaurer doch für angebracht, die Aufmerksamkeit des

Staatsrates darauf zu lenken, dass die Vorfälle möglicherweise

zum Teil die Folge einer oft unrichtigen
Erziehung unserer Kinder sind. Solche Vorfälle dürften sich
kaum zeigen, wenn gewisse Erzieher von kommunistischer
Einstellung vor die Alternative gestellt würden, entweder
den Unterricht unseren alten Ueberlieferungen gemäss zu
erteilen und dabei die Achtung vor den Behörden und dem
Vaterlande zu lehren, oder ihre Demission einzureichen."

Beachtenswert ist vor allem der umständliche Wortlaut,
aus dem sich herausfühlen lässt, dass das Geständnis nur
mit Mühe sich der Brust entringen konnte. Man will den
Staatsrat darauf aufmerksam machen, dass die Vorfälle
„möglicherweise zum Teil" die Folge einer unrichtigen
Erziehung seien.

Was ist denn das für eine Erziehung? Sie hat eine
einfache Lebensgeschichte. Zuerst nannte man sie
konfessionslose Erziehung, und man rühmte sie als eine höchst
wertvolle Errungenschaft. — Begreiflich. Denn seit den
ersten Tagen ihres Bestehens, seit ihrer Gründung im
Jahre 1717, hat die Freimaurerei die positive Religion,


	Im Dienste des Kindes : (Fortsetzung folgt)

