
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 19 (1933)

Heft: 7

Artikel: Zu Goethes Erziehungsplan : (Schluss)

Autor: K.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 SCHWEIZER-SCHULE Seite 51

kommen könnte. Auch diese Schule würde so eine ganz
grosse kulturelle Bedeutung erhalten.

Die gewaltige Ausdehnung des wirtschaftlichen
Lebens verlangt auch Schulen, die seinen Interessen

ganz besonders dienen. Es sind dies die Handels- und
Verkehrsschulcn. Auch hier ist der Stoff durch die

ganz besondere Eigenart des künftigen Berufes
bestimmt. Dieser Stoff soll nun wiederum das Material
sein, an dem sich die formale Bildung entfaltet.
Material- imd Formalelement stehen so immer in innigster

Beziehung, und sind so imstande, den Menschen
von innen heraus zu bilden. Diese Schulen bieten
allerdings nicht das, was man früher unter „allgemeiner
Bildung" verstand. Aber gerade dadurch, dass sie mit
dem Beruf in innigster Beziehung stehen, sind sie viel
eher fähig, den Menschen auch in seinem innersten Wesen

zu erfassen und ihn auch als Mensch zu fördern.
Die richtige kulturelle Einstellung wird dadurch
gewahrt, dass diese Schulen sich nicht als autonom
betrachten, sondern auch unter die Gesetze wahrer,
innerlicher, christlicher Sittlichkeit gestellt wissen.

Alle diese Schulen: Berufs-, Handwerker-,
Landwirtschafts-, Handels- und Yerkehrsschulen usw. dienen

der Knaben- und Mädchenbildung in besonderer
Gestalt. Die Eigenart der Geschlechter verlangt unbedingt

eine gebührende Berücksichtigung. Hier ist auch
der Platz, wo die Haushaltungsschulen ihre Rechtfertigung

finden. Die Haushaltung ist ja der eigentlichste
Bemf der Frau. Auf diesen Beruf soll sie aber auch
vorbereitet worden. Die beste Vorbereitung kann nun
sicher eine gute Mutter ihrer Tochter selber geben; es

kann auch an ihre Stelle eine gute Meisterin treten.
Wer aber die Verhältnisse des wirklichen Lebens
kennt, der wird überall besondere Haushaltungsschulen

begrüssen, denn sie machen die häusliche Ausbildung

nicht überflüssig, sondern erweitern und
vervollständigen 6ie. Gute Anregungen kann jeder Mensch,
auch jede Hausfrau brauchen; und die werden von
solchen Schulen ausgehen.

(Schluss folgt.)

Zu Goethes Erziehungsplan
(Schluss)

In der nitllich-religiösen Erziehung legt Goethe das
Hauptgewicht auf die Erweckung der Ehrfurcht. Als
oberste Stufe der Ehrfurcht gilt ihm die Ehrfurcht vor
sich selbst. Das scheint auf den ersten Blick sonderbar.
Hören wir vorerst, was Goethe darunter versteht:

..Die Ehrfurcht vor uns selbst ist die Ehrfurcht vor dem
(Sittlichen in uns. Dieses Göttliche spüren wir zuerst nur als
dunkles Gefühl, das uns drängt, ein Göttliches ausser uns zu
suchen, anzuerkennen und zu verehren. Wenn wir aber
allmählich auf der Stufenleiter der Ebrfurchtsreligionen (Heidentum,

Judentum, Philosophie, Christentum) alles ausser uns, das
Hohe wir das Niedere, als von Gott durchdrungen erkannt
haben, so haben wir in uns selbst das Göttliche bejaht und sind
\eranlasst, es zu verehren. Das dunkle Gefühl des Göttlichen
in uns ist zum klaren Bewusstsein geworden. Wir dürfen bei
dieser Betrachtungsweise — meint der Dichter—uns für das Beste
halten, was Gott und Natur hervorgebracht haben, und au!
dieser Höhe verweilen, ohne durch Dünkol und Sclbstheit wiedm
ins Gemeine gezogen zu werden" (nach Dr. A. Bielschowsky).

In dieser Darlegung spiegelt sich Goethes Pantheismus.

Natur und Gott sind eins. Seine Weltanschauung
dürfen und wollen wir nicht teilen. Das hindert uns
jedoch keineswegs, seine Forderung für die Jugendbildung'

„Ehrfurcht vor dem Göttlichen" im christlichen, katholischen

Sinne zu der unserigon zu machen.
Wir leben in einer Zeit, in der die Ehrfurcht vor dem

Göttlichen in erschreckender Weise im Seilwinden begriffen

ist. Wann hat je die Gottlosigkeit so frech das Haupt
erhoben, wie in unseren Tagen? Geht nicht der Unglaube
darauf aus, die Ehrfurcht vor dem Göttlichen aus den
Kinderherzen auszutilgen und dafür den Gottcshass
einzuimpfen?

Es gelingt aber auch dem gläubigen Lehrer nicht
immer, die Jugend so mit dor Ehrfurcht vor dorn Göttlichen
zu erfüllen, dass sie den Stürmen des Löbens standhält.
Darum mehren sich in den Reihen dos Jungvolkes die
Stimmen: „Ich lasse mir nichts mehr befohlen! Ich mache,

was ich will!" Gewiss, der Mensch kann machen,
was er will, wenn sein Wille mit dem Allerhöchsten und
Allerheiligsten übereinstimmt. Allein sehr oft ist das bei
den jungen Leuten, die so reden, nicht dor Fall. Sie lohnen

sich auf gegen Autorität und göttliches Gesetz. Es
fehlt ihnen die Ehrfurcht vor dem Göttlichen, dio sie
hindern würde, ihrem verkehrten Eigenwillen zu folgon, in
dem das non serviam Luzifers so frech in Erscheinung
tritt.

Wer mit Ehrfurcht vor dem Göttlichen erfüllt ist,
bewahrt auch die Ehrfurcht vor seinem Körper und wandelt

in Reinheit.
Ehrfurcht vor dem Göttlichen: das Heilwort für die

Schäden der Zeit. Ehrfurcht vor dem Göttlichen: das
Losungswort für die Jugenderziehung für alle Zeiten!

Goethe kam frühzeitig zu der Einsicht, dass, wer
andere erziehen will, sich zuerst selbst erziehen muss. Er
hat sich die Sclbslerziehung zur Lebensautgabe gemacht.

Der Mensch ist ein tragisches Doppelwesen, ist Genius
und Dämon zugleich. Genius bedeutet hier das Hohe, das
Göttliche im Menschen, das ihn zu dem machen will, „was
er sollte sein". „Dämon, das ist der Abfall des Menschen
von dem idealen Schöpfungsgedanken, den Gott durch den
freiwollenden Menschen verwirklicht sehen will. Faust
und Mephisto: das ist Genius und Dämon. Sie wohnen
beide in der gleichen Brust" (Dr. J. Klug). Wie klar das
Goethe erkannt, beweist sein „Faust", sowie sein
Ausspruch: „Wir schlafen sämtlich auf Vulkanen."

Wer dos Dichters Leben und Werdegang nur
oberflächlich kennt, der sieht in Goethe vielleicht nur den
vornehmen Olympier, der unter der Sonne der Fürstengunst
in heiterer Ruhe, in Schönheit und ungetrübtem Glück
dahinlebt. In Wirklichkeit war Goethe ein Strebender, ein
Kämpfer, ein Ringender. In „Dichtung und Wahrheit"
hat er sein Lebensziel in die Worte gefasst: „Mich selbst,

ganz wie ich da bin, auszubilden, das war dunkel von
Jugend auf mein Wunsch und meine Absicht." Dieses Ziel
zu erreichen, hat Goethe als Jüngling, als Mann und als
Greis seine ganze Kraft eingesetzt, und er wusstc, dass
ihm der Siegespreis nur dann zufallen werde, wenn er
das Dämonische in ihm niederringe, worüber schon der
Jüngling klagt: „Wir sind unsere eigenen Teufel. Wir
vertreiben uns aus unserem Paradiese." In „Dichtung und
Wahrheit" definiert er das Dämonische wie folgt: „Das
Dämonische ist dasjenige, was durch Verstand und
Vernunft nicht aufzulösen ist. In meiner Natur liegt es nicht,
aber icli hin ihm unterworfen, und es äussert sich in einer
durchaus positiven Tatkraft." Goethes Leben war eine bo-
tändige Flucht vor allem Verstrickenden, vor allen

Bindungen, die ihn von Wesenshöhen ferngehalten hätten,
•in mühevoller Aufstieg. Er floh vor Friederike Brion
ms Sesenheim, aus Wetzlar vor Charlotte Buff, der
' otte in „Werthers Leiden", vor Lilli Schönemann, vor
(üiarlotte von Stein. Wie wenig dem Werdenden und
Strebenden das zeremoniöse Hofleben in Weimar zusagte, geht
aus folgender Stelle hervor: „Nach Tische gefürstenkin-



Seite 52 SCHWEIZERSCHULE

1

Nr. 7

dert. Nachts Ball. Ausser dem Herzog ist niemand im
Werden. Es sind alles Drechselpuppen, es fehlt nur noch
der Oelanstrich." Der träge Geniesser, der wie eine Drohne
dahindämmert, war ihm ein Dorn im Auge! — „Elender
ist nichts als der behagliche Mensch ohne Arbeit."

In rastloser Arbeit verströmte Goethes Leben. Eckermann

hat er bekannt:
..Man hat mich immer als einen vom Glück besonders Begünstigten

gepriesen. Allein im Grunde ist mein Lehen nichts als Mühe
und Arbeit gewesen, und ich kann wohl sagen, dass ich in
meinen 75 Jahren keine vier Wochen eigentliches Behagen
gehabt. Es war das ewige Wälzen eines Steines, der immer von
neuem gehoben sein wollte."

Dieses ewige Wälzen des nämlichen Steines, das an
Sisyphos erinnert, war nicht bloss die Mühe der Tagesarbeit,

es war vielmehr das Ringen zwischen Genius und
Dämon in des Dichters Brust, das ihn oft bis an den dunklen

Abgrund der Selbstvernichtung führte. Wie furchtbar
Goethe unter dem Widerstreit der feindlichen Mächte
gelitten und wie er sich nach Erlösung sehnte, empfinden
wir in dem Liede:

„Der du von dem Himmel bist,
Alles Leid und Schmerzen stillest,
Den, der doppelt elend ist,
Doppelt mit Erquickung füllest,
Ach, ich bin des Treibens müde
Was soll all der Schmerz und Lust?
Süsser Friede,
Komm, ach komm in meine Brust 1

Klingt das nicht wie ein Flehruf, ein Aufschrei, ein
De profundis? Hier hat Goethe, dessen Gedichte nicht
Erwägungen der Vernunft, sondern „dunklen, unbewussten
Impulsen das Wesentliche verdanken," sein Innerstes
blossgelegt und seinen Pantheismus überwunden. Er fühlt
es tief und schreit es hinaus: „Der Mensch kann sich-nicht
selbst erlösen! Von oben muss die Hilfe kommen!" Ein
zartbesaitetes Frauengemüt hat dem Liede die richtige
Deutung gegeben. Goethe schickte es seiner Freundin, der
Frau von Stein, die es auch ihrer Grossmutter zeigte. Da
schrieb die ernste, fromme Frau auf die Rückseite des
Blattes: „Den Frieden gebe ich euch: nicht gebe ich euch,
wie die Welt gibt. Euer Herz erschrecke nicht und fürchte

sich nicht" (Joh. 14. 27).
„Was kein Verstand des Verständigen sieht,
Das übet in Einfalt ein' kindlich Gemüt."

Als ein Sehnsuchtsruf nach jenem Frieden, den die
Welt nicht geben kann, hallt das Lied „Der du von dem
Himmel bist" durch die Welt, und liebreich tröstend und
beglückend tönt eine Stimme von oben: „Kommet alle zu
mir, die ihr mühselig und beladen seid, und ich will euch
erquicken!" Es hat seinen guten Grund, dass dieses Gedicht
von allen Goetheliedern am meisten vertont worden ist.

Goethe hatte längst eingesehen, dass den finsteren
Mächten, die ihn von Höhenpfaden fernhielten, nur durch
Selbstüberwindung und Entsagung beizukommen sei, und
übte sie mit einem Erfolge, dass er in den Bruchstücken
„Die Geheimnisse" von sich dichten durfte:

„Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben
Die sauerste besteht, sich selbst bezwingt,
Dann kann man ihn mit Freuden andern zeigen
Und sagen: Das ist er, das ist sein eigen.
Von der Gewalt, die alle Wesen bindet,
Befreit der Mensch sich, der sich überwindet."

In der Tat bildete Goethe seine Persönlichkeit immer
reiner heraus, so dass Bettina (1824) erklärte, sein Genie
habe sich zum Teil in Güte aufgelöst. Der junge Grillpar-
zer, der ihn als Fremder besuchte, bemerkt: „Erst erschien
er mir als ein Jupiter, dann wie ein Vater." Goethes Sieg
über sich selbst war das höchste Glück seines Alters. Im
Juni 1830 sagte er scherzend zu Kanzler von Müller:
„Ich bin wohl spät vernünftig geworden, aber ich bin es

nun doch." Wilhelm von Humboldt bezeugte, dass Goethe
bloss durch sein Dasein, seine grosse und einzige
Persönlichkeit, den mächtigen Einfluss geübt, der ihn auszeichne.

Mit den Jahren ist Goethe, „der dezidierte Nicht-
christ", doch dem Christentum näher gekommen.

In den Grundgesetzen des Alls erblickt er eine
göttliche Intelligenz und widmet ihr die Verse:

„So schauet mit bescheidenem Blick
Der ewigen Weberin Meisterstück.
Wie ein Tritt tausend Fäden regt,
Die Schifflein hinüber, herüber schiessen.
Die Fäden sich begegnend fliesson.
Ein Schlag tausend Verbindungen schlägt
Das hat sie nicht zusammengebettelt,
Sie hat's von Ewigkeit angezettelt.
Damit der ewige Meistersmann
Getrost den Einschlag werfen kann."

Die ewige Weberin, das ist die Gottheit selbst:
„Wie Natur im Vielgebilde
Einen Gott nur offenbart,
So im weiten Kunstgebilde
Webet ein Sinn ewiger Art:
Dieses ist der Sinn der Wahrheit.
Der sich mit dem Schönen schmückt
Und getrost der höchsten Klarheit
Hellsten Tags entgegenblickt."

Hier weist der Dichter zugleich auf die Einheit
göttlicher und menschlicher Kunst hin.

Elf Tage vor seinem Tode bezeugte er von den Evan ¬

gelien, „dass in ihnen der Abglanz einer Hoheit wirksam
sei, die von der Person Christi ausging und die so
göttlicher Art, wie nur je auf Erden das Göttliche erschienen
ist."

Goethe hat die Glocken der „verlorenen Kirche" oft
läuten hören. Sinnend lauschte seine Seele den feierlichen
Klängen. Wie schade, dass der geniale Gottsucher kaum
die Vorhalle erreicht hat!

Das kann uns aber nicht hindern, die grossen
Verdienste des Dichterfürsten auf dem Gebiete der Jugenderziehung

anzuerkennen. Schon die eingangs erwähnten
Verse sagen es uns: Goethes Herz gehörte der Jugend.
Auch für ihn gab es nichts Göttlicheres als die Erziehung,
die er mit der ganzen Kraft seines Genies in neue Bahnen
gelenkt. Viele seiner Ideen sind Samenkörner, die ihre
Keimkraft Jahrhunderte bewahren werden. Zudem hat er
nie sein Lebensziel aus dem Auge verloren: seine Persönlichkeit

zu immer grösserer Reinheit emporzuläutern.
Auch der Lehrer, der sich zu einem freudigen Credo

durchgerungen, kämpft ohne Unterlass gegen die finstern
Mächte in ihm, damit das Göttliche sich entfalte. Aber er
ist dabei nicht auf sich selbst angewieen. Er hat ein
makelloses Vorbild, das die Vollkommenheit selber ist, zu
dem er sich mächtig hingezogen fühlt, ein Ideal, das ihm
sein eigenes besseres Ich in strahlender Vollendung vor
Augen stellt, ihn liebevoll an sich zieht und begnadet. Der
katholische Erzieher betrachtet es als seine heilige Pflicht,
die ihm anvertraute Kinderschar dem göttlichen Kinderfreunde

in die Arme zu führen. Das zeitliche und ewige
Glück der Jugend begründen zu helfen, ist sein heiss
Verlangen, das nie ganz gestillt wird, bis das opferfreudige,
liebeglühende Herz im Tode bricht. Er vertraut dabei auf
die Hilfe seines Herrn und Meisters, und diese frohe
Zuversicht begleitet ihn wie ferner Weihnachtsglockenklang
verheissend, beglückend, wenn er — wie einst der grosse
Dichter — fleht:

„Schaff das Tagwerk meiner Hände.
Hohes Glück, dass ich's vollende!
Lass, o lass mich nicht ermatten!
Nein, es sind nicht leere Träume!
Jetzt nur Stangen, diese Bäume
Geben einst noch Frucht und Schatten."

X. S.


	Zu Goethes Erziehungsplan : (Schluss)

