
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 19 (1933)

Heft: 12

Artikel: Im Dienste des Kindes : (Schluss)

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN, 23. März 1933 Nr. 12 19. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BI_ATTER" -40. JAHRGANG

BEILAGEN: VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FÜR DIE SGHRIFTLEITUNQ DES WOCHENBLATTES: DR. HANS DOMMANN, PROFESSOR, LITTAU-LUZERN, TELEPHON 24.453
ABONNEMENTS-JmHRESPREIS FR. 10.- (CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND PORTOZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAB OTTO WALTER A.-B., ÖLTEN - INSERTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT: Im Dienste des Kindes — Arbeit — Uebunjj macht den Meister — Unser Heber Herrgott — Schulnachrichten — BEILAGE: Mittelschule Nr. 2 (historisch-philo¬
logische Ausgabe)

Im Dienste des Kindes.
Von L. R.

(Schluss).

III.
Das dritte und letzte, was der Katechismus vom

Kindo seinen Eltern, allgemein: seinen Vorgesetzten
gegenüber verlangt: Gehorsam. Ich hebe dieses Gesetz
nicht auf. Ich stelle nur dazu noch ein anderes. Das
dritte, was mein Katechismus vom Erzieher, vom
Lehrer dem Kinde gegenüber verlangt: ebenfalls
Gehorsam.

Und ich stelle an die Spitze meines dritten Teiles
den Satz des bekannten Psychiaters E. von Düring:
«Der idealste Lehrer ist derjenige, der sieh vom Kinde
führen lässt». Erschrecken Sie nicht! Sie haben mich
nicht missverstanden. Und ich habe mich nicht
versprochen. Ich bekenne mich zum Gesetze: «Der
idealste Lehrer ist derjenige, der sich vom Kinde führen

lässt».

Uns allen ist die Frage über die autoritätslose,
allgemein: über die schlechte Jugend unserer Zeit
bekannt. Das sei das Grundübel unserer Jugend: sie
könne nicht mehr gehorchen; sie habe keine Achtung
mehr vor der Autorität, der Autorität der Eltern, der
Lehrer, der Priester, der staatlichen Autorität; sie
habe keine Achtung mehr vor dem, was vor ihr war,
also vor der Tradition. Mit einem Worte: sie sei
revolutionär. Und aus diesem ersten Uebcl folgen alle
andern Schlechtigkeiten dieser Jugend: Bruch mit
allen zehn bewährten heiligen Gesetzen des Dekalogs!
Sie wolle ihr Leben selber gestalten — nach den
Gelüsten ihres begehrlichen Herzens und nach den
Einsichten des eigenen, ach, noch so kurzen Verstandes.

Verehrteste! Ich muss Ihnen gestehen, dass ich
so schlimm nicht denke von unserer Jugend. Ich bin
überhaupt geneigt, die charakteristischen Sünder
einer bestimmten Zeit und besonders die
jugendlichen Sünder dieser Zeit gegen allzuharte
Anklagen in Schutz zu nehmen. Wohl gemerkt: nicht
die Sünden zu> übersehen oder gar den Unterschied
zwischen Gut und Bös zu leugnen, sondern die
genannten Sünder von der Verantwortlichkeit bis zu
einem gewissen Grade freizusprechen, dafür aber die
grössere Hälfte der Schuld denjenigen aufs Gewissen

zu binden, die vor ihnen waren, die irgendwie ihre
Erzieher waren.

Die revolutionäre Jugend unserer Zeit! Aber ich
meine: Revolutionen kommen eigentlich immer nur,
wenn die Verantwortlichen von gestern und
vorgestern oder heute ihre Aufgabe nicht erfassten: die
Forderungen der Zeit nicht erkannten oder ihre
Pflichten nicht erfüllten. So war es bei der religiösen
Revolution des 16. Jahrhunderts. Und es war nicht
nur falsche Geschichtschreibung, es war sicher auch
ungeschickte katholische Apologetik, wenn man bis in
die neuere Zeit hinein darauf ausging, die Schatten
über der Kirche des 14. und 15. möglichst zu
verschweigen, dafür aber die Revolutionäre des 16.
Jahrhunderts, die sog. Reformatoren, um so härter
anzuklagen. Es war wieder so mit der grossen politischen
Revolution des 18. Jahrhunderts. Die sogenannten
«Menschenrechte» vom 26. August 1789 waren zu
einem guten Teil einfach ein Protest gegen die
Vergewaltigung wirklicher Menschenrechte und menschlicher

Würde und gegen die Vernachlässigung heiligster
menschlicher Pflichten in der vorhergehenden Epoche
des Absolutismus. So ist es wieder mit der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Revolution, die
wir selber miterleben. Sie ist in den tiefsten
Ursachen wieder ein Protest gegen die wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen und erzieherischen Sünden vieler

Jahrhunderte, besonders des letzten Jahrhunderts.
Revolutionäre kommen nicht vom blauen Himmel
herunter. Revolutionen werden auch nicht in erster
Linie vom Teufel in der Hölle drunten angestiftet.
Revolutionen kommen auch nicht einfach vom bösen

Willen, von der Verdorbenheit derjenigen her, die sie
auslösen und durchführen. Revolutionen sind immer
auch und in besonderer Weise göttliche
Strafgerichte; sind immer auch und in besonderer
Weise ein Aufbäumen der Naturordnung gegen
vorhergehende Vergewaltigungen heiliger
Naturgesetze. Revolutionen sind immer Quittungen,
blutige Quittungen meistens für die Sünden
derjenigen, die vorher waren oder noch jetzt sind,
für vielleicht nicht Bosheitssünden, aber doch für
Kurzsichtigkeits- und Schwachheitssünden. Und warum

sollen wir an die nämlichen Gesetze nicht auch
denken bei der Beurteilung dessen, was seit einigen
Jahren in Russland, Mexico und Spanien geschieht?
— Als man sich einst in wissenschaftlichen Kreisen
darüber stritt, wer eigentlich am meisten schuld sei

an der französischen Revolution: dieser oder jener
König, diese oder jene königliche Frau, dieser oder jener

<3 »4
H*

0» et-
cF H
H» *
CD

«• £
13"

4
&

tu H'
N

(0 •

w trM
ts B

&w
o"

&
H
£
«r&
®.K



Seite 90 SCHWEIZERSCHULE Nr. 12

Minister, dieser oder jener Revolutionär — da meinte
der Engländer Carlyle, «die einzig richtige
Antwort» auf diese Frage wäre die: «nicht einzelne nur,
alle sind schuld, alle, angefangen von Karl dem Grossen

bis in unsere Zeit, alle, vom souveränen Fürsten
bis zum letzten Schuhputzer auf der Seinebrücke,
alle, die irgendwie ihre Pflicht nicht getan.»

Und jetzt die «revolutionäre» Jugend unserer
Zeit, die das IV. Gebot abschaffen möchte, und die
«schlechte» Jugend dieser Zeit, die allen Geboten des
alten heiligen Sittengesetzes den Krieg erkläre! Noch
einmal: ich denke nicht so schlimm von ihr. Will sie
wirklich das vierte Gebot abschaffen und von den
Erwachsenen nichts mehr lernen? Will sie wirklich
nichts mehr wissen von den allen heiligen «10 Gebo-
len Gottes»? Ich glaube es nicht. Die normale
Jugend sicher nicht. Ich glaube, diese sog. revolutionäre
Jugend und diese sog. schlechte Jugend möchte nur,
dass die Erwachsenen ihr anders gegenüberträten als
es bis dahin Brauch war, und dass sie die «10 Gebote
Gottes» anders an sie heranbrächten, als es noch
heute sehr oft geschieht, vielleicht auch, dass das
«Hefehlen» in einem frühern Alter aufhörte: weil die
heutige Jugend früher reif ist, wenigstens früher zum
persönlichen Bewusstsein erwacht, als die Jugend von
gestern und vorgestern. Das IV. Gebot selber und die
überlieferten sittlichen Grundforderungen sind ja so
sehr Naturgesetz, Grundgesetz des Menschenlebens,
iind so offensichtlich Vorbedingung des Monsclren-
gliickes schon auf Erden, dass der normale Mensch
ihnen —'wenigstens, theoretisch — nicht den Krieg
ci klären kann.

Und dass auch die Jugend unserer Tage eigentlich

nicht autoritätslos ist, ohne Autorität nicht
leben kann, beweist doch auch die Tatsache, dass sie,
nenn sie irgend einer alten Autorität davongelaufen,
sich allsogleich einer neuen und oft einer noch viel
gewalttätigeren Autorität unterwirft, sich vielleicht
bedingungslos an sie verkauft. Nur muss diese neue
Autorität ihr nicht immer von Gehorsam und Gebot
reden, sondern im Namen der Freiheit sie zu gewinnen
suchen. Gesunde Jugend macht nur dann Revolution
gqgen einen Vorgesetzten, wenn dieser vorher irgendwie

versagt hatte. Gesunde Jugend wirft nur dann
die alten heiligen Gesetze des Menschenlebens über
den Haufen, wenn entweder in falscher Auslegung
oder Anwendung dieser Gesetze etwas von ihr verlangt
wird, was nicht, mehr in ihre Zeit passt, oder etwas
verboten wird, auf das sie ein Anrecht hat. Oder
wenn ihr zwar etwas Richtiges, aber dieses Richtige
auf unrichtige WTeise geboten oder verboten wird, das
heisst auf eine Weise, die dieser Jugend dieser
bestimmten Zeit nicht mehr entspricht. Die Jugend
jeder Zeit hat, wie übrigens auch das Alter, ihre-besondere

Art zu reagieren. Darum muss man zur
Jugend in einer andern Sprache reden als zum Alter und
zur Jugend von heute anders als zur Jugend von
gestern Förster verlangt immer wieder eine
Autoritätspädagogik'. die sich «bis zu den intimsten
Widerständen der individuellen Seele herablässt und den
Gehorsam in der Sprache der Freiheit und des persönlichen

Lebens zu verkünden weiss.»
Am revolutionären Geiste unserer Zeit, wenn

und wo er wirklich vorhanden ist, ist demnach eigent¬

lich nicht die revolutionäre Jugend selber schuld,
sondern sicher eher diejenigen, die ihr zu viel Unzeitge-
mässes befahlen und zu viel Zeitgemässes ihr
untersagten oder dann das zwar Zeitgemässe «nicht in der
Sprache der Freiheit und des persönlichen Lebens»

zu verkünden verstanden. Es liegt eine tiefe und
ernste Mahnung an alle Prediger und Erzieher im
Worte Nietzsches: «Gott ist zum Widerspruch des

Lebens entartet, statt dessen Verklärung und ewiges
Ja zu sein».

«Der idealste Lehrer — sagen wir allgemein:
Erzieher — ist derjenige, der sich vom Kinde führen
lässt». Und das ist wohl der eigentliche — der richtige

— Sinn des Wortes: wer die Jugend leiten, führen,

erziehen will, muss sich in dem, was er verlangt,
und in der Art und Weise, wie er es verlangt, mehr
als man es bis dahin und besonders auf unserer Seite

tat, bei der Jugend selber orientieren. Er muss sich
ja selbstverständlich auch anderswo: auch bei der
Ethik, auch bei der Religion, auch bei der Tradition,
auch bei den Bedürfnissen des Lebens orientieren;
aber er darf nicht unterlassen, sich bei allem Lehren,
bei allem Warnen und Mahnen, bei allem Gebieten
und Untersagen immer auch und zwar in besonders

gewissenhafter Weise bei der Jugend selber zu
orientieren.

Es ist etwas Tragisches um den ewigen Gegensatz,

den ewigen Zwiespalt zwischen einst und jetzt,
zwischen gestern und heute und morgen, zwischen alt
und jung, allgemein: zwischen den menschlichen
Generationen. Es sind verschiedene Wellen. Es scheinen
Menschen aus verschiedenen Welten. Es sind — fast
möchte ich sagen — zwei verschiedene Weltanschauungen

und Lebensauffassungen, auch wenn beide
Parteien den gleichen Katechismus vereinen und das
gleiche Credo beten. Es ist eine ganz verschiedene

Art, Himmel und Erde und was darin ist und darin
vorgeht, anzuschauen. Man redet die gleiche Sprache
und versteht sich doch nicht. Man braucht die
gleichen Wörter, aber sie haben einen verschiedenen Sinn.
Die Jugend jeder Zeit wird darum der ältern Generation

dieser Zeit immer als zu fortschrittlich, zu wenig
traditionsgebunden, als zu freiheitlich, zu liberal
vorkommen. Und die Jungen einer jeden Zeit werden die
ältere Generation immer als zu konservativ, zu stark
der Tradition und der Autorität ergeben, beurteilen.
Das ist der tragische Zwiespalt zwischen gestern und
heute, zwischen alt und jung, zwischen jung und alt,
der immer war und immer sein wird. Und beide haben
recht, und beide haben unrecht. Denn das Gute von
morgen, das Gottwohlgefällige der Zukunft wird sich
aus der Vermählung der beiden Richtungen ergeben.
Und man glaube nur nicht, dass bloss die ältere
Generation diesen Zwiespalt empfinde! Auch die Jungen
leiden dar unter. — Je besser es nun die. ältere Gene-,
ration versteht, in der Seele der Jugend zu lesen, je
mehr sie sich von der jungen Generation «führen»
lässt, umso mehr wird diese Tragik gemildert, umso
reibungsloser wird sich der Uebergang vom Gestern
zum Heute und vom Heute zum Morgen vollziehen.
Mit andern Worten: Je genauer es die ältere Generation.

mit der Beobachtung ihres vierten Gebotes
nimmt, um so leichter wird es der jungen Generation,
gehen, ihr viertes Gebot zu halten.



Nr. 12 SCHWEIZER-SCHULE Seite 91

Was ich Jetzt allgemein von der Jugend und
ihren Führern gesagt habe, gilt nicht weniger für den
Jugendführer in der Schulstube. Je gewissenhafter
sich auch der Lehrer vom «Kinde führen läset», das
heisst: Je besser er die Sprache seiner Jugend
versteht und sie selber zu sprechen weiss; Je mehr er
sich in allem, was er von seinem Jungvolk verlangt
und wie er es verlangt, von diesem Jungvolk selber be-
laten, leiten, führen lässt, anstatt nur von seinen lieben
Gewohnheilen und von dem, was früher, was zu seiner
Zeit war, um so reicher wird seine erzieherische und
unterrichtliche Ernte sein.

Kürzlich klagte mir ein Kollege von der Mittelschule

folgendes: «Es wird mir immer schwerer, Lehrer
zu sein. Mit dieser heutigen Jugend finde ich mich
nicht mehr zurecht. Wenn immer ich an meine Schule

'denke, da sehe ich zwei feindliche Mächte einander
gegenüberstehen: auf dem Pult oder am Pulte bin ich,
in den Bänken vor mir sitzt kampfbereit die andere
feindliche Macht, meine Schüler». Sie werden,
verehrte Kolleginnen und Kollegen, ohne Schwierigkeit
erraten, was ich mir bei diesem Geständnis gedacht
habe.

Wir entsetzen uns über gewisse Reformschulen,
etwa in Neukölln bei Berlin, wo der Lehrer zum blossen

Hampelmann der Schülerlaunen erniedrigt ist. Ob
aber diese und ähnliche Schulreformen nicht auch ein
— allerdings verstiegener — Protest sind gegen die
«alte» Schule — alt im schlimmen Sinne des Wortes

—, die leider an allzuvielen Orten immer noch neu
ist. Wo der Lehrer als unumschränkter Herr sich
aufspielt, und wo der Schüler nichts anderes zu tun hat,
als möglichst bewegungslos dazusitzen: an allem,
was der Lehrer ihm aus seinem und der andern
Erwachsenen Interessenkreise vorsetzt, auch seinerseits
Interesse zu «heucheln»; kritiklos anzunehmen, was
der Lehrer ihm an Wahrheiten vorsagt; bedingungslos

und gedankenlos einfach zu tun, was man von ihm
verlangt? Nun, das waren und sind Ausnahmen. Ob
wir aber in der Schule nicht allgemein noch zu viel im
doch längst überlebten Absolutismus des 18.
Jahrhunderts Btecken: «L'etat c'est moi»? Ob nicht in
allzuvielen Schulen immer noch zu einseitig nach dem
alten Machtprinzip erzogen wird: ich bin stärker,
wenigstens mächtiger als du, und «bist du nicht willig,
so brauch ich Gewalt»? Ob wir- nicht, im Gefühle
unserer Macht und in der Einbildung der Ohnmacht des

Schülers, nicht allgemein immer noch allzustark ohne
und auch gegen den Willen des Schülers zu regieren
suchen, anstatt daran zu denken, den Schüler zur
Mitregierung heranzuziehen, das heisst, den Willen
des Schülers selber für das vorher als notwendig oder

wenigstens segensvoll erkannte Gebot oder Verbot
mobil zu machen. «Bis dahin suchten wir die Kinder
durch äussere Mittel zu bändigen», sagt einmal Maria
Montessori, «anstatt ihre Seele zu erobern». In der
hoheh Politik arbeiten die Besten der Menschheit
daran, an die Stelle des Machtprinzips das Prinzip des

Rechtes und der friedlichen Verständigung treten zu
lassen. Ob es nicht am Platze wäre, etwas von diesem
Geiste,, der in Genf und Lausanne umgeht — ich sage
nur: umgeht — auch in die Schulstube mit ihren
.Spannungen hineinzunehmen?

«Sich vom Kinde führen lassen». Das gilt allge¬

mein für das ganze Gebiet der Erziehung. Auf keinem
Gebiete aber können wir die Vernachlässigung des
Kindes, seiner Natur, seiner Rechte, seiner Interessen

so augenscheinlich feststellen, wie auf dem
Gebiete des Unterrichtes. Wie wenig das Kind hier noch
zu sagen hat! Wie protzig, wie unumschränkt regiert
hier immer noch der Stoff, oder regiert hier
immer noch das Bedürfnis dos Lebens, oder
regiert hier immer noch der im Dienste der Kultur
stehende Lehrer! Das und das muss ein Erwachsener
heute wissen und sein. Also hinein damit in den Lehrplan,

in das Schulbuch, in die Schulstube! Was du
ins Leben einführen willst, musst du doch unter allen
Umständen zuerst in die Schulstube einführen. Schon
dein Schüler der Volksschule eindrillen, auch wenn or
noch gar kein Bedürfnis darnach verspürt und darum
noch kein Interesse hat daran!

Und klagen wir Lehrer Jetzt nur nicht den
Erziehungsdirektor an dafür, den für Lehrplan und
Schulbuch und Stundenplan verantwortlichen Erzie-
hungsdiroktor! Wir selber, gerade wir Lehrer sind
die grossen Sünder! Kaum dass irgendwo eine neue,
noch ganz unerprobte Forderung einen unruhigen Teil
der Menschheit in etwelche Begeisterung versetzt;
kaum dass irgendwo im Leben ein neues Bedürfnis
sich anmeldet: gerade wir Lehrer sind dann die ersten
und die eifrigsten, für die Pflege dieser Forderung
und für die Ausrüstung der Jugend zur Befriedigung
dieses Bedürfnisses vom Erziehungsdirektor all6o-
gleich wenigstens eine neue Wochenstunde und, wenn
nicht gleich ein neues Schulbuch, so doch im bisherigen

ein umfangreiches neues Kapitel, zu verlangen.
Wir Lehrer! Und doch konnten wir von der «Psychologie»

her wissen, dass dem Kinde nur das zum
wirklichen seelischen Gewinn wird — zum formalen und
materialon Gewinn —, was von ihm apperzipiert, noch
mehr: was von ihm erlebt wird. Apperzipiert rpid erst
recht erlebt aber wird vom Kinde nur das, wofür nichl
nur in seiner intellektuellen Ausrüstung genügend
Vorstellungen, sondern auch in seinem Herzen genügend

warme Interessen vorhanden sind. Und doch
hatten wir in der «Methodik» gelernt, dass aller
Unterrichtsstoff kindertümlich sein, das heisst dem Er-
fahrungs- und Interessenkreise des Kindes entnommen
sein müsse.

Durchgehen wir Jetzt unter diesem Gesichtspunkte

unsern Lehrplan und unsern Stundenplan und
nicht zuletzt unsere Schulbücher: das Geschichte- und
Geographiebuch, die Verfassungskunde, auch das
Lesebuch, und erst recht unsere Religionsbücher:
Biblische Geschichte und Katechismus! Und vergessen
wir Ja nicht, schon morgen und dann immer wieder
von Zeit zu Zeit unser eigenes persönliches Reden
und Tun in der Schule unter diesem Gesichtspunkte
einer gründlichen Gewissenserforschung zu unterziehen!

Wahrhaftig das «Stoffprinzip» übt noch immer
eine unumschränkte Herrschaft aus. Der Schäfer
aber — wenigstens ein grosser Teil der Schüler, da
wir Ja alle gleichaltrigen, trotz der so verschiedenen
Interesserichtungen und trotz ganz verschiedener
seelischer Reife und bisheriger Lebensgeschichte, in
das gleiche Schulzimmer einschliessen und zum' gleichen

Werke verurteilen — das Kind aber seufzt unter



Ssite 92 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 12

der Last dessen, was wir ihm zumuten, und es
verabscheut nicht zuletzt dieses Stoffprinzipes wegen die
Schule als solche. Weil sie ihm ja nicht eine Stätte
froher, wenigstens beseelter Arbeit ist, sondern —
und das besonders dem schwachen und dem einseitig
veranlagten Kinde — eine Stätte der Qual oder gar,
besonders am Examen und wenn die Noten ausgeteilt
werden, ein Ort der Schande.

Ich weiss schon, dass diese Uebelstände bis zu
einem gewissen Grade nicht nur immer waren,
sondern auch — trotz Rousseau und trotz dem
«Jahrhundert des Kindes» und trotz Maria Montessori —
immer sein werden, weil sie, bis zu einem gewissen
Grade, zum Wesen der Schule als der Stätte gemeinsamen

und gleichzeitigen Unterrichtes vieler und
verschieden ausgerüsteter Schüler gehören, also nie
ganz vermieden werden können. Aber es ist nötig,
dass wir — Lehrer, Inspektor und Erziehungsdirektor
— uns diese Gefahren immer wieder zum Bowusstsein
bringen und uns dadurch immer wieder an die Pflicht
erinnern, soviel als möglich uns «vom Kinde führen zu
lassen».

Wir schliessen.
Das Wappen eines deutschen Fürstenhauses

trägt den Spruch: «Ich dien'». Nie las ich einen schönern

Wappenspruch. Ich weiss auch für den Lehrer
keinen bessern. «Ich dien'!» Und ich denke jetzt
nicht daran, dass der Lehrer ein Diener von Vater
und Mutter ist, die ihm ihr Kind anvertrauten und
vor denen er sich in erster Linie zu verantworten hat.
Ich denke heute auch nicht daran, dass er ein Diener
des Staates ist, der ihm seinen Willen auf so mannigfache

Weise kundtut. Auch daran denke ich in dieser
Stunde nicht, dass der katholische Lehrer, der Erzieher

katholischer Kinder, auch der Kirche und ihren
Organen verantwortlich ist. Ich rede überhaupt heute
nicht vom so vielfachen Gehorsam des Lehrers nach
oben, sondern nur von seinem Gehorsam nach unten.
Ich denke heute nur daran, dass der Lehrer ein Diener
des Kindes ist. Salus parvuli suprema lex — Das
Wohl des Kindes ist des Lehrers oberstes Gesetz.

Das ist keine Uebertreibung! Und es sollen
dadurch auch keine fremden Rechte beeinträchtigt werden.

Denn auch den Eltern liegt ja nichts so sehr am
Herzen wie das Wohl des Kindes. Und Staat und
Kirche bekümmern sich nur darum um die Schule, um
darin des Kindes Rechte, des Kindes Wohl und Heil
zu sichern und zu fördern. Es ist so: Salus parvuli
suprema lex — Das Heil des Kindes ist des Lehrers
oberstes Gesetz.

Früher galt der Stock als Wappenzeichen des

Lehrers. Fort damit! Er hat allzuoft das Kind nnd
den Lehrer erniedrigt. An seine Stelle trete etwas
Höheres, etwas, das den Lehrer und das Kind in gleicher

Weise adelt, der hochgemute Spruch: «Ich dien'».

Arbeit
Wir hatten in der Klasse das unterhaltende

«Schlaraffenland», von Hans Sachs behandelt, «das von den
Alten ist erdichtet, zur Straf der Jugend zugerichtet, die
meistens faul ist und gefrässig, ungeschickt, heillos und
nachlässig», wie es dieser Dichter in seiner derben, aber
kräftigen Sprache sagt, ja, wie es heutzutage noch vielfach

zutrifft. Daran wurde die Lehre geknüpft, dass man

im Leben arbeiten müsse, gerne und pflichtgetreu an
seinem Posten, und die Arbeit nicht als sauerscliwere Last
auffasse, als Krüppelei und Schinderei, wie man es viel
hören kann. Wie gewünscht, fiel mir am nächsten Tage
das für die Klasse abonnierte «Jungvolk» mit dem Thema
«Arbeit» in die Hand. Wenn es noch katholische
Lehrpersonen gibt, die das Blatt nicht kennen (.Druck Louis
Ehrli, Sarnen), so lohnt es sich, von dieser Nummer 2

wenigstens Einsicht zu nehmen, in der für den Unterricht

eine Fülle von Gedanken über die Arbeit und unsere
Einstellung zu ihr enthalten sind. Wieviel wahre
Sittlichkeit in einem Menschen steckt — heisst es da — verrät

sich in den ganz grossen und vielleicht noch mehr in
den ganz kleinen Augenblicken des Daseins. Wie einer
das Tagtägliche bewältigt, zeigt uns. wes Geistes Kind er
ist. Das Tagtäglicho ist die grosse Versuchung, sich gehen
zu lassen. Und doch ist gerade das Tagtägliche der grosse
Hauptposten in unserer Ewigkeitsrechnung Es wird^
nun weiter gezeigt, wie wir die tägliche Pflichterfüllung
nicht so sehr eigentlich lieben, sondern sie gezwungener-
weise rocht und schlecht ausführen, gedrängt von der harten

Notwendigkeit. Die christliche Ethik aber verlangt,
dass man der Arbeit einen Sinn, eine Seele einhauche,
sonst ist der Hauptteil des Lebens keine fröhliche Tat
und bringt keine fröhliche Ernte. Das Jahrhundert der
Arbeit darf sich nicht wundern, wenn mehr und mehr
um die Christianisierung der Arbeil gerungen wird.

Arbeitstvürde. Die Arbeit, namentlich die körperliche,
ist einerseits schon verachtet worden, wie es bei den alten
Griechen in ihren besten Zeiten der Fall war, anderseits
wird sie heute von den Extremen und Ganzmaterialisten
vergöttert.

Damit berühren wir das Verhältnis von geistiger und
körperlicher Arbeit, worüber vielfach auch ungerechte
Urteile herrschen, die gerade in heutiger Zeit, ja von
jeher, die Stellung des Lehrers erschwerten. Waren doch
die freien Griechen in ihre geistigen Interessen so
verrannt, dass ihnen die Arbeit um die Existenz geradezu
eine Schande, ein Sklavendienst schien. Nicht viel anders
sind die Modernen, denen es gänzlich gleich ist, ob sie
eine Maschine oder einen Menschen für sich arbeiten
lassen, die an der menschlichen Arbeitskraft kein anderes
Interesse haben als an einem Benzintank, der sie genau
soviel kostet: hier «Ware Menschenkraft», dort «Ware
Brennstoff». Beides: je billiger desto lieber, sonst ohne
weiteres Interesse. Mehr Schande konnte man der Arbeit
wohl nicht antun. Darum erhoben sich am andern Ende
der Menschheit die Evangelisten der Arbeit. Davon sind
die einen angebliche oder wirkliche Idealisten; sie
verkünden der arbeitenden Menschheit das Hohe Lied der
Arbeit: als ob das Leben nichts, die Arbeit alles wäre.
Die andern sind Realisten der derbsten Art: der Arbeiterfaust

und nur dieser gehört die Welt. Alle andern Hände,
Beterhände, Künstlerhände, Gelehrtenhände, Frauenhände

sind Schmarotzer, die sich zu einem Bunde
zusammengetan haben, um die Arbeiterfaust um ihr gutes
Recht, um den vollen Arbeitsertrag zu betrügen und von
dieser Beute ein schönes Leben zu führen. — Mitten
zwischen dieser Arbeitsverachtung und ArbeitsVergötterung
steht die christliche Ethik mit ihrer Lehre von der
Arbeitswürde. «Siehe den rüstigen Mann in seinem
Geschäfte; er soll vor Königen stehen und nicht bei den
Unedlen sein». (Spr. 22,29) Deis Christentum konnte
nicht von heute auf morgen die Sklaverei beseitigen, aber
die Sklavenauffassung der Arbeit hat es sofort beseitigt.
Die christlichen Klöster waren Hochburgen des Gebetes,
aber nicht weniger der Arbeit. Wohin das Christentum
kam, war die Arbeit nicht verachtet, sondern eingeordnet
in das sittliche Ganze des Lebens. Arbeit soll den
Menschen ein Bedürfnis sein. Vor M.üssigen kann man keine


	Im Dienste des Kindes : (Schluss)

