
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 18 (1932)

Heft: 7

Artikel: Religion, Erziehung und Unterricht bei den primitiven Naturvölkern :
(Fortsetzung)

Autor: Oehl, Wilh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 18. Februar 1932 Nr. 7 18. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 39. JAHRGANG

BEILAGEN: VOLKSSCHULE • MITTELSCHULE DIE LEHRERIN*
FÜR OIE SCHRIFTLEITUNR OES WOCHENRLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERH, VILLENSTRASSE 14. TELEPHON 2LR6
ABONNEMENTS-JAHR ESPREIS FR. 10.-(CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND P0RT0ZUSCHLA0
INSERATEN-ANNAHME, ORUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAG OTTO WALTER A.-R., ÖLTEN - INSERTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT: Religion, Erziehung und Unterricht bei den primitiven Naturvolkern '— Aue zwei Briefen — Schulnachrichten — Konferenzen — BEILAGE s Die Lehrerin Nr. 2.

Religion» Erziehung und Unterricht bei den

primitiven Naturvölkern
Von Univ.-Prof. Dr. Willi. Oehl (Freiburg-Schweiz).

(FOI'tSUlZUUg):

Und nun wollen wir uns wieder unserem
eigentlichen: Ziele zuwenden. " Aber aus bestimmten

methodischen Gründen wollen wir nicht sofort zur
Religion und Pädagogik der Primitiven übergehen,
sondern vorher noch einen sehr nützlichen Umweg
machen. Wir verstehen nämlich die geistige Kultur der
Primitiven viel besser, wenn wir sie im Zusammen-'
hange mit ihrer stofflichen Kultur betrachten.. Wir
werden daher zunächst die Wirtschaftsform, und die
Gesellschaftsform unserer Völker wenigstens kurz
darstellen.

Der Mensch tritt uns immer und überall als ein
wirtschaftendes Wesen entgegen, und dies ist einer seiner

Hauptunterschiede gegenüber den höheren Tieron.
Auch die Primitiven treiben schon planmässige
Wirtschaft, wenn auch auf der untersten Stufe. Sie sind
nomadische „Jäger und Sammler". Das heisst, sie kennen

weder Ackerbau noch Viehzucht, sondern sie leben

von dem, was sie tagtäglich an Jagdbeute gewinnen
oder an Pflanzennahrung sammeln. Dabei folgen sie
einem ebenso einfachen als zweckmässigen Prinzip
der Arbeitsteilung: der Mann obliegt der mühevolleren,

gefährlicheren Arbeit der Jagd und des Fischfanges

und überlässt der schwächeren Frau die leichtere
Arbeit des Sammeins von Früchten, Beeren, Knollen,
Pilzen u. dgl. Diese Wirtschaft wird als
„Familienwirtschaft" betrieben, d. h. jede Familie versorgt sich
selbst. Die Familie ist die Grundlage der Wirtschaft
bei den Primitiven, — eine sehr bedeutsame Tatsache

Auch der stoffliche Kulturbesitz an Geräten,
Waffen usw. ist bei den Primitiven sehr bescheiden,

am bescheidensten bei den Pygmäen. Hei den letzteren
bestehen die Geräte und Werkzeuge (Moseer, Hämmer
u. dgl.) nur aus Holz, Knochen und Muscheln, noch

nicht aus Stein; es ist also noch nicht die Stufe der
älteren Steinzeit erreicht. Ein typisches Werkzeug ist
der sogenannte Grabstock, mit dem die Frauen nach
Wurzeln und Knollenfrüchten graben. Das typische
Jagdwerkzeug des Mannes ist in der Pygmäen- und

Pygmoidenkultur Pfeil und Bogen, von winziger
Grösse. Mit dieser Waffe ist der Pygmäe ein Jäger
von unglaublicher Kühnheit, Geschicklichkeit und Aus¬

dauer. In anderen Schichten der Urkultur treten
dann auch andere Jagdwaffen auf, so bei den
Tasmanien! Keule und Speer, in der Bumerangkultur der
sogenannte Bumerang, die Kehrwicder-Keule, die vom
Zielpunkte wieder zum Werfenden zurückfliegt, eine
Waffe von wunderbarer Eigenart. Die Erfindung dieser

beiden Fernwaffen, des Bogens ünd des Bumerangs,
ist ein schlagender Beweis für die wahrlich nicht mit-
telmässigeh Fähigkeiten derjenigen Primitiven, denen
sie in grauer Urzeit gelang. — Nahwaffen zum Kampf,
wie Dolch und'Schwert, kennen die Primitiven nicht;
Friede und Freundschaft ist der Normalzustand der
Urkulturstufe.

Allgemein üblich ist bei ihnen die Kleidung. Für
die Völker im äussersten Norden und Süden ist dies

wegen der grossen Kälte fast selbstverständlich. Aber
auch in den warmen tropischen und subtropischen
Gebieten ist wenigstens ein schmaler Lendenschurz aus
Fell oder Rindenstoff oder Blättern allgemein
verbreitet. Die Frauen sind immer, die Männer
allermeist bekleidet. Diese auffallende Tatsache der
Bekleidung, die im tropischen Klima gar nicht nötig
wäre, ist bei den Primitiven um so merkwürdiger, da
sie in scharfem Gegensatz 6teht zu der völligen Nacktheit,

die bei gewissen anderen Naturvölkern von höherer

Entwicklungsstufe, so besonders bei den totemisti-
schen Völkern, häufig ist. Die Erklärung ist im Lichte
der historischen Ethnologie sehr einfach und überzeugend:

bei den Primitiven besteht eben, wie wir noch
sehen werden, ein hoch entwickeltes geschlechtliches
Schatngefühl und überhaupt eine strenge Sittlichkeit,
und deshalb ist ihnen die Bedeckung der Schamteile
eine Selbstverständlichkeit. Die kleinen Kinder laufen
noch ganz nackt umher, aber von einem gewissen
höheren Alter an, besonders von der Geschlechtsreife an,
ist Kleidung Pflicht. Erst auf gewissen anderen, stofflich

höheren Entwicklungsstufen der übrigen Naturvölker,

wo die geschlechtliche" Sittlichkeit sank, kam
die völlige Kleiderlosigkeit auf. Der evolutionistischeri
Ethnologie war natürlich die allgemeine Bekleidung
gerade der stofflich ärmsten Naturvölker ein Stern
des Anstosses, da ja bei so rohen Halbmenschen von
Schäm und Sittlichkeit nicht die Rede sein durfte.
Deshalb suchte sie diese Bekleidung aus dem; Schmuckbedürfnis

zu erklären. Aber diese Erklärung
istunhaltbar, weil gerade die Primitiven durchgehends als

gar nicht besonders schmuckliebend und schmucktra-



Seite 50 SCHWEIZER SCHULE Nr. 7

gend geschildert werden. Auch ein zweiter evolutio-
nistiseher Erklärungsversuch ist untauglich: die
Bekleidung sollte nur auf dem Schutzbedürfnis beruhen.
Aber das ist unmöglich, denn der oft nur handbreite
Lendenschurz aus Blättern könnte weder gegen Kälte,
noch gegen Regen, noch gegen Verletzungen schützen;
und die völlige Nacktheit der kleinen Kinder beweist
klar, dass es sich hier nicht um Schutzbedürfnis handeln

kann, denn sonst würde man gerade die Kleinen
besonders schützen, d. h. bekleiden.

Als Wohnung dient den Primitiven der hohle
Baum oder die Felsenhöhle. Verbreitet ist dann eine
schon etwas höhere Form des Wohnraumes, der sogen.
„Windschirm", gleichsam eine schräge, spanische
Wand aus Zweigen und Blättern, bzw. zwei solche
Windschirme nebeneinander gestellt. Endlich gibt
es eine noch entwickeltere Form, die Rundhütte aus
Zweigen in Gestalt etwa eines Bienenkorbes. Die
Eskimo bauen Rundhütten aus Schneewürfeln.

Hoch bedeutsam im stofflichen Kulturbesitz der
Primitiven ist das Feuer: sie kennen und benützen
sämtlich das Feuer zum Wärmen, zum Kochen der
Speisen, zum Härten der Spitze des Grabstockes, der
Pfeile usw. Diese Tatsache ist wieder ausserordentlich
wichtig für die Beurteilung der geistigen Höhe der
Naturvölker. Denn kein einziges Tier, sei es noch so
geschickt oder kühn oder stark, wagt sich an das
Feuer, geschweige denn, dass es das Feuer zu erzeugen

und zu benützen weiss. Der Mensch dagegen hat
das Feuer zu einem seiner wichtigsten Diener
gemacht, und zwar schon in ganz früher prähistorischer
Zeit; denn schon in alt6teinzeitlichen Funden finden
sich zweifellose Spuren der Feuerbenützung. Nächst
der Vernunft und der Sprache ist der Feuerbesitz das
stärkste Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch
und Tier. Die von evolutionistischen Ethnologen
aufgestellte Behauptung, dass es „feuerlose" Menschen
gebe, ist ebenso falsch wie die Phantasie von „sprachlosen"

Menschen. Es gibt kein Volk, das nicht das
Feuer planmässig zu unterhalten und zu benützen
verstünde. Und alle Völker wissen es auch zu erzeugen,
durch das Reiben trockener Hölzer — mit der
einzigen, merkwürdigen Ausnahme der Andamanesen, die
das Feuer zwar besitzen und vielfältig verwenden, es
aber nicht selbst zu erzeugen verstehen, obwohl gerade
sie auf verhältnismässig höherer Stufe stehen.

Die Betrachtung der Gesellschaftsform der
Primitiven lehrt auf den ersten Blick die ausserordentlich
wichtige Tatsache, dass bei diesen Völkern die Familie
sehr stark entwickelt ist und als klarer, sehr bedeutsamer

Faktor wirkt, dass dagegen anderseits der
Staat erst in den attereinfachsten Formen sichtbar
wird. Die Familie ist die absolute Grundlage des
sozialen Lebens bei den Primitiven. Das haben wir oben
schon bei der Wirtschaftsform gesehen
(Familienwirtschaft). Das sehen wir hier bei der Soziologie,
und das werden wir später auch in der Religion und
im Erziehungswesen wiederfinden. Von welch
unabsehbarer Bedeutung diese Erkenntnis ist, das zeigt
ein Blick auf die Lehre des Sozialismus, der, dem
Evolutionismus folgend, den Staat, die allgemeine
„Horde" als das Ursprüngliche hinstellt und die
Familie erst als sekundäre Entwicklungen bzw. Entar¬

tungsform davon erklärt, weshalb er auch die Familie
mit allen Mitteln bekämpft und zu zerstören sucht,
wie jetzt besonders der Bolschewismus. Aber im
Lichte der historischen Ethnologie ergibt sich mit
Sonnenklarheit, dass die evolutionistische Theorie und
die sozialistische Theorie und Praxis grundfalsch
sind. Im Anfange war die Familie, und erst aus
mehreren Familien entstand der Stamm, die Urform des

Staates.

Die Familie der Primitivsten beruht auf einer
im wesentlichen monogamen Ehe, im vollsten Gegensatz

zu der bei fast allen übrigen Naturvölkern und
Halbkulturvölkern bestehenden Vielweiberei oder
Vielmännerei, Polygamie und Polyandrie. Die Monogamie
ist bei den Primitivsten zum Teil absolut und
lebenslänglich, zum Teil zeitlich und lösbar. Die strengste,
reinste Form besteht bei gewissen Völkern, wo sogar
voreheliche Keuschheit beider Eheteile gefordert wird,
wie bei den Negritos und den Südaustraliern. Bei
andern Stämmen muss die Ehe geschlossen werden,
sobald das Liebesverhältnis der jungen Leute zur
Schwangerschaft geführt hat: das zu erwartende Kind
soll nicht ohne väterlichen Schutz zur Welt kommen.
Und das ganz Charakteristische bei der Liebe und
Ehe der Primitivsten ist dies, dass vollkommene Freiheit

der Gattenwahl besteht, während sonst bei den

meisten Völkern aller Kulturstufen, ja selbst im
christlichen Europa bis in neueste Zeit, der Wille der
Eltern die Ehe der jungen Leute schliesst. — In der
Ehe der Primitivsten herrscht weitgehende Gleichheit
der beiden Ehegatten. Wohl ist der Mann das
Oberhaupt der Familie, es herrscht also gemässigtes Vaterrecht.

Aber der Gatte bringt seiner Gattin volle
Achtung entgegen, als seiner gleichwertigen Genossin,
die nicht seine Sklavin ist, wie abermals bei sehr
vielen Völkern anderer Kulturstufen. Wie beide
Ehegatten in glücklicher Arbeitsteilung (vgl. oben!)
gemeinsam die Nahrung der Familie beschaffen, so stehen

sie auch in gleicher gegenseitiger Schätzung.
Infolgedessen berichten die Forscher häufig von einem
fast ideal harmonischen Ehe- und Familienleben bei
den Primitivsten. Allgemein wird von der grössten
Liebe der Eltern zu den kleinen Kindern, der Erwachsenen

zu ihren greisen Eltern berichtet. Prügeln der
Kinder als Strafe kommt nicht vor. Kranke
Familienangehörige werden mit rührender Hingabe betreut.
Wir haben Berichte davon, wie Australier ihre kranken

Eltern bei den Wanderzügen viele Kilometer auf
dem Rücken trugen oder wie ein Trupp Tasmanier,
der über einen Fluss setzte, sofort ins reissende Wasser

sprang, als eine alte Frau dem Ertrinken nahe
kam. Das sind für unser christliches Gefühl fast
Selbstverständlichkeiten. Aber da müssen wir bedenken,

dass bei sehr vielen Völkern höherer Kulturstufen
die Kindertötung und Greisentötung allgemeine Sitto
war und noch ist, so bei den Griechen und Römern
noch bis in frühgeschichtliche Zeit.

Dass die Monogamie der Primitivsten
altüberliefertes Kulturgut ist, und nicht etwa sekundär aus
den fremdartigen Nachbarkulturen entlehnt ist, erhellt
aus zwei Tatsachen. Erstens fehlt bei diesen
Nachbarkulturen die Monogamie, konnte also nicht von
dort entlehnt werden, weil dort Polygamie usw. herr-



SCHWEIZER-SCHULE Seite 51

sehen. Zweitens stimmt die praktische Monogamie der
Urkulturvölker mit ihrer Mythologie überein, die von
einem einzigen Urpaare, Stammvater und Stammutter

berichtet, im Gegensatz zu den jüngeren Kulturkreisen

des Mutterrechtes und des Totemismus, wo
die Mythologie nur eine Ur-Mutter, beziehungsweise
nur einen Ur-Vater kennt.

Die Eigentumsverhältnisse bei den Primitivsten
sind folgende. Es gibt erstens Privateigentum: jeder
besitzt für sich allein das, was er selbst angefertigt,
als „res nullius" gefunden oder durch Tausch, durch
Erbgang erworben hat. Selbst Kinder können so
Privateigentum haben, also in weiterem Umfange als z.B.
im römischen Rechte. Zweitens gibt es
Familieneigentum, z. B. die Hütte, die von einer Familie
errichtet worden ist und von ihr bewohnt wird. Drittens
gibt es Stammeseigentum, vor allem den Jagdgrund
des betreffenden Namens, der das Gemeingut aller
ist. Der weitgehende „Kommunismus", den wir bei
Naturvölkern höherer Stufe finden, ist den Primitivsten

noch unbekannt.

Damit kommen wir zum staatliehen Lehen dieser
Urkulturstufe. Es ist zum Teil noch äusserst einfach
und unentwickelt, zum Teil schon etwas ausgebildet, in
allen Fällen aber durchaus demokratisch. Das Häupt-
lingstum ist stellenweise überhaupt noch nicht vorhanden,

wie bei den Feuerländern, teilweise ist es schon
etwas ßtärker entwickelt, so bei den Andamanesen, den

Kamtschadalen, vielleicht bei den Kurnai in Stidost-
australien. Immer aber ist auch der Häuptling an den
Rat der Männerversammlung gebunden, also bloss etwa
der Präsident einer Volksversammlung. Dieser starke
demokratische Grundcharakter der primitivsten Horde
hängt wesentlich zusammen mit der scharf ausgebildeten

Freiheitsliebe dieser Stämme, die auch in keiner
Form die Sklaverei kennen. Nur in zwei Funktionen
tritt das Gemeinwesen der Primitivsten deutlich in
Erscheinung: in der sozialen Fürsorge und in der öffentlichen

Jugendweihe. Von dieser wird noch ausführlich
die Rede sein. Von jener ist zu berichten, dass sie in
echt menschlichem Solidaritätsgefühl sich der
unversorgten Kranken, Witwen, Geistesschwachen usw.
annimmt: es ist Pflicht aller, diesen Hilflosen Nahrung
zu beschaffen, und Junggesellen müssen einen Teil ihrer
Beute zu diesem Zwecke abgeben. Das ganze „staatliche"
Leben der Primitiven hat denselben Charakter wie ihr
Privatleben: das ethische Element ist überall massgebend,

das soziale Empfinden, die Freiheitsliebe und die
Friedensliebe. Kampf und Krieg ist der Natur des

Primitivsten fremd, und nur gezwungen greift er zu den

Waffen, die übrigens von Hause aus nur Jagdwaffen,
nicht Kriegswaffen sind, wie wir oben sahen. Der
Primitivste ist seinem Wesen nach nicht räuberisch und

kriegerisch, sondern scheu, ehrlich und treu, wie
unzählige Zeugnisse beweisen. — Endlich ist noch die

allgemeine Gastlichkeit der Urkulturstufe zu erwähnen
eine sympathische Eigenschaft, die sie mit den
allermeisten, übrigen Völkern gemein hat.

(Fortsetzung folgt.)

Warmherzige Liebe und Teilnahme am
fremden Leid ist mehr wert als goldene Taler.

Aus zwei Briefen
Gelassenheit. — Apostolischer Christ. — Erziehung
zur Liebe.

Vor einigen Jahren hat der bekannte Jesuitenpater
Peter Lippert 31 Briefe an gute Menschen

unter dem Titel „Von Seele zu Seele" herausgegeben.

Verlag Herder, Freiburg. Man weiss nicht, was
man an diesen Briefen mehr bewundern soll: den Reichtum

der Gedanken, das liebevolle Verstehen der
Menschenseele oder die prachtvolle sprachliche Ausdrucksform,

in der Lippert zu uns spricht. Als Kostproben mögen

aus zwei Briefen Auszüge folgen, die für uns Erzieher

von besonderem Reiz und Wert sind.
Im 5. Brief „Die Fehler der andern" schreibt P. Lippert

u. a.: „Etwas von der Gelassenheit Gottes
muss in uns ruhen, der auch niemals ein aufgeregtes,
leidenschaftliches Wort über unsere, über meine und deine
Torheiten redet, der in einem unergründlichen Schweigen,

in unendlicher Geduld zuwartet und unbewegt un-
sern Ausgang und Eingang, unser Irren und Rennen
vorübergehen lässt. Zur Menschenbehandlung eignen sich
nur die Seelen, die etwas von dieser göttlichen Gelassenheit

besitzen, weil sie schon in etwas eingegangen sind in
die Tiefen Gottes, in sein grosses Schweigen, in seine
unendliche Geistesweite, in sein sicheres, überlegenes Denken,

in sein alle Zeit beherrschendes Wollen. Wer unter
dieser majestätischen Kuppel der wirklichen und wesenhaften

„Hagia Sophia" Gotte3 steht, dem erscheint alles
menschliche Wesen erst in der richtigen Entfernung, um
darüber urteilen zu können, der erhitzt sich nicht mehr
um Kleinigkeiten und Nebensachen, selbst wenn diese
Kleinigkeiten Spitzen und Stacheln und Dornen und
Schwerter wären, die ihn peinigen und durchbohren, denn
er lauscht immerfort auf die wunderbare ewige Meeresstille

Gottes, der so still und gelassen ist, nicht weil alles
gleich, weil alles einerlei ist, sondern weil alles sinnvoll
und fröhlich ist in seinem weltüberlegenen, welUenkenden
Gedanken.

Du bist ein guter, eifriger, gläubiger Christ, aber
noch kein vollkommen apostolischer Christ;
denn du predigst noch nicht gut und beredt genug durch
dein Wesen. Glaube mir, die Menschen werden deine
Kommunionen nicht lieben, solange du so stachelig und
heftig und polternd bist, so lange werden sie deine Kirche
nicht leiden können, als sie ihr deine Unduldsamkeit
zuschreiben; sie werden dein Beten nicht achten und
nachahmen, weil du aus deinem Beten nicht mit strahlenden
Augen, nicht mit sonnigem Lächeln zu ihnen kommst.

Logisch wäre es zu sagen, du seiest noch nicht so
liebenswürdig, wie deine Religion es verlangt und erwarten

lässt. Aber so sprechen sie nicht. Sie wenden nicht
streng genug sein, dir die Schuld zu geben, sondern
deinem Glauben und Beten. Sie werden mit falschem Mitleid

sagen: Schade um ihnl Seine Kirchlichkeit macht ihn
unverträglich, seine Gebetseinsamkeit verdüstert und
entfremdet ihn: seine Sakramente verkümmern die Weite und
Freiheit seiner Seele. Ja, so unlogisch sind die
Menschen nun einmal. Und — trotz deiner Logik, wage ich
auch zu sagen: Selbst in dieser Unlogik der Menschen
steckt noch die richtige Ahnung; Nicht einmal die Wahrheit

darf lieblos sein, sonst wird sie zur Lüge; auch die
Gerechtigkeit darf nicht hart und grausam sein, sonst
wird sie parteiisch. Auch ein Heiliger darf nicht
leidenschaftlich sein, sonst ist seine Heiligkeit bloss menschlich
und allzu menschlich.

Bist du mir böse, dass ich so böse bin mit dir, so böse,
wie nur ein ganz guter Freund sein kann?"


	Religion, Erziehung und Unterricht bei den primitiven Naturvölkern : (Fortsetzung)

