
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 18 (1932)

Heft: 52

Anhang: Mittelschule : Philosophis-Historische Ausgabe : Beilage zur
"Schweizer-Schule"

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 Jahrgang Nr. 1 4. Februar 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR ..SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖH3ER, PROFESSOR, ENBELBERQ

INHALT: Das griechische B'ldungswesen zur Zeit de« Iaokratea — Le sens du teu — Lateinischer Humor — Die ältesten Münzen — Gottesurteile im Altertum — BQcherecke

Das griechische Biidungswesen zur Zeit des

isokrates
R. L.

Der gewaltige äussere Aufschwung Griechenlands
nach den Perserkriegen musste auch das Bildungswesen

nachhaltig beeinflussen. Der Sieg über den alten
Erbfeind hatte den Wohlstand der verschiedenen
Kleinstaaten und vor allem Athens mächtig gehoben und in
allen Bevölkerungsschichten ein stolzes Selbstgefühl
geweckt. Der gewöhnliche Mann, der unter Einsetzung
seines Lebens den Triumph über die Barbaren
miterstritten hatte, durfte in seiner Mitarbeit am staatlichen

Leben nicht länger beeinträchtigt werden.So erlebte
der demokratische Gedanke immer weitere Entfaltung,
und bald stand auch dem einfachen Bürger ein fast
unbegrenztes Feld offen in Verwaltung und Volksgericht.
Ein fieberhafter Wetteifer aller geistigen Kräfte setzte
ein. Dabei drang die Erkenntnis rasch durch, dassder
bisherige Unterricht den neuen Forderungen nicht
gewachsen war, beschränkte er sich doch auf Lesen,
Schreiben und Rechnen, neben Musik und Gymnastik;
fiir alles andere musste das Elternhaus und der Kreis
der Freunde, kufz die Schule des praktischen Lebens
sorgen.

Mit der äussern Lebenshaltung und -gestaltung
war auch die innere Lebensanschauung und -auffassung
vielfach eine andere geworden. Tatenfrohe
Unternehmungslust, mutwilliger Freiheitsdrang waren allenthalben

erwacht. Das naivgläubige Annehmen des
Althergebrachten wich vielfach der Kritik und dem Zweifel.

Neue Probleme drängten und überholten sich. Zu
all dem musste die Wissenschaft Stellung nehmen.
Während sie bis jetzt in der Zurückgezogenheit ihrer
Berufsverbände fast ausschliesslich mit physikalischer
Naturerkenntnis sich beschäftigt hatte, sah sie sich
plötzlich ins wilde Getriebe der Oeffentlichkeit geworfen,
ein Faktor im bürgerlich-sozialen Leben! In ihren
Mittelpunkt trat nun der Mensch, das denkende und
wollende Subjekt. Damit wurde die kosmologische Wissenschaft

zur anthropologischen; an Stelle der „Gelehrten"

traten die „Lehrer", die sich anheischig machten,
allen, die es wollten, die ooepta und noAivixii dper»}
beizubringen.

Die Anschauungen und Anlagen, die Methoden und
Erfolge dieser Jugendbildner waren natürlich die aller-
verschiedensten. Dennoch lassen sich gewisse gemeinsame

Züge an ihnen nachweisen. Eine 6olche Univer-
saltepdenz des gesamten damaligen Bildungswesens ist
die ausgeprägt utilitaristische Abzweekung des Unterrichts.

Praktische. Lebenskunst, vor allem bürgerliche
Tüchtigkeit ist das allgemeine Bildungsideal von
Lehrern und Schülern. Man darf nicht vergessen, dass
in Griechenland der Staat für den einzelnen ungleich
höhere Bedeutung hatte als bei uns. Charakteristisch
für diese Periode ist ferner der allgemein erhobene
Anspruch, die Gesamtsumme des praktischen Wissens
mitzuteilen, eine Art Allerweltsbildung zu vermitteln.
Je höher eben das Angebot desto sicherer und reicher
die Nachfrage bei der lernbegierigen Jugend! Endlich

ist dieser ganzen Geistesbewegung eigen, dass sie sich
zum grössten Teil im mündlichen Unterricht erschöpft
— begreiflich zu einer Zeit, die statt des heutigen
Druckes nur die mühselige Vervielfältigung durch
Abschreiber kannte und den für reich anschaute, der
sich den Luxus einer eigenen Bibliothek leisten konnte.

Wollen wir nach dieser allgemeinen Würdigung
die einzelnen Richtungen unter diesen Jugendbildnern
näher charakterisieren, so haben wir uns zunächst
auseinanderzusetzen mit der

Sophistik.
Eine heikle Aufgabe! Denn wie der Name Sophist
schon im Altertum einen starken Bedeutungswandel
durchgemacht, so sind auch die Auffassungen vom
Wesen der Sophistik bis heute sehr verschieden.

Das Wort oocpiatris (von oo(pi£onai etwas
künstlich ersinnen) bezeichnet ursprünglich einen
verständigen, in irgend einer Kunst erfahrenen Mann. Es
ermangelte somit anfänglich jeder üblen Nebenbedeutung,

war vielmehr eine Benennung, die wahrhaft grossen
und weisen Männern von ihren Zeitgenossen und

Verehrern oft beigelegt wurde. So erscheinen die sieben
Weisen, Solon, Pythagoras, ja sogar Prometheus als
„Sophisten". In begreiflicher Absicht legten sich die
Jugendbildner des ausgehenden 5. Jahrhunderts diesen
klingenden Namen zu, denn wer andern Weisheit
mitteilen will, muss selber Weisheit besitzen. Ja sie
erreichten es, das diese ehrende Benennung mit der Zeit
gleichsam in ihren Besitz überging und der auszeichnende

Sammelname für die Gesamtzunft der
Weisheitslehrer wurde. Freilich war damit auch das spätere
Schicksal dieses Ausdrucks besiegelt. Sokratea und
vor allem Plato bedienten sich seiner als sarkastische
Waffe gegen ihre Gegner, von denen einige ihn wirklich
in vorlauter und unberufener Weise für sich in
Anspruch nahmen. Teils infolge dieser Polemik, teils
infolge ihres eigenen unwürdigen Treibens verloren dann
diese „Sophisten" immer mehr an Achtung und Bedeu-
tuhg, und so wurde mit dem Träger schliesslich audi
der Name selber für immer diskreditiert.

Welches ist nun aber das eigentliche Gemein-
schaftsband, das die nach Herkunft Und Begabung so
verschiedenen Vertreter dieser geistigen Strömung
zusammenschließet? Wo liegt das innere Merkmal ihrer
Zusammengehörigkeit, mit andern Worten: Worin
besteht der Geist und das Wesen der Sophistik? Wir
finden es mit Willmann ') in der „Leugnung eines den
Worten und Namen objektiv zugrunde liegenden
Inhaltes". Daraus erklärt sich ihre Stärke wie ihre
Schwäche. Auf sprachlich-grammatischem Gebiet
haben die Sophisten bahnbrechend gewirkt, Man darf gje
wohl die Begründer unserer Grammatikwissenschaft
nennen. Ihre philologischen Studien waren nicht ohne
Einfluss auf die Begriffsphilosophie eines Plato und
Aristoteles und bildeten zugleich die Voraussetzung
für die rhetorischen Leistungen jener Zeit. In ihrer
Behandlung Homers und anderer Dichter ersetzten sie die
frühere Methode des blossen Auswendiglernens in der
Schule durch wissenschaftlich-ästhetische Interpretation.

Freilich verführte die einseitige Beschäftigung



Seite 2 MITTELSCHULE

mit der sprachlichen Form sie auch zu hohlem Pathos
und prunkender Deklamation, zur Ueberschätzung und
zum Missbrauch der Rhetorik überhaupt.

Ein weiteres Verdienst der Sophisten ist die
Erstrebung und Betonung eines formalen Bildungszieles.
Weckung und Entwicklung der Geisteskräfte, Anleitung

zur Selbsthilfe in den verschiedensten Bedürfnissen

wird und muss ja immer der Hauptzweck jeder
Bildung und Erziehung bleiben. Leider gingen sie aber
auch hierin zu weit, indem sie die materielle Bildung
zugunsten der formalen arg vernachlässigten. „Die
formale Bildung aber", sagt Burk mit Recht, „ohne
wissenschaftliche Erkenntnis ist eine Utopie
Bildung ist Formung des innern Menschen; dieses Formen

kann nicht geschehen, ohne dass der Seele ein
Inhalt zugeführt wird."3)

Wir haben bereits angedeutet, dass die sophistischen

Einseitigkeiten zutiefst begründet liegen in ihrer
falschen philosophischen Einstellung, ihrem
erkenntnistheoretischen und ethischen Skeptizismus. Darin
wurzelt letzten Endes ihre geringe Einschätzung der
materialen Bildung und damit der übertriebene Stilkult
und der rhetorische Formalismus. Wir halten an dieser
Auffassung fest trotz der neuern Rettungsversuche von
H. Gomperz und andern Apologeten der Sophisten. Dabei

wissen wir uns einig mit Willmann, Zeller, Ueber-
weg, Windelband, Schwegler, um nur einige Autoritäten

auf dem Gebiete der griechischen Philosophiegeschichte

zu nennen. Auch die ungeheiure sittliche
Entrüstung Sokrates' und Piatos gegen die Sophisten
lässt sich nur voll erklären unter der Annahme, dass
der Kampf um die höchsten ethischen Weltanschaungs-
fragen gegangen.

Als Skeptiker werden übrigens die Sophisten vor
allem durch ihre eigenen Schriften überwiesen. Der
Fundamentalsatz des Protagoras, des Altmeisters unter

den Sophisten, lautete: xdvrtov xq^ucltcov fi&tgov
iovlw äv&Qmnog (Homomensurasatz).") Also
Subjektivismus und Relativismus in einer Formel! „Eine
allgemein gültige Wahrheit ist hiernach nicht möglich,
nicht einmal für denselben Menschen ist dasselbe zu
verschiedenen Zeiten wahr es ist nichts an und
für sich, sondern alles ist ein Relatives, ein irgög vi,
es ist nur für das wahrnehmende Subjekt."') Die
sogenannten dvriXoyiai sind nur eine natürliche Folgerung

aus diesem System. Denn wenn die Erkenntnis
der objektiven Wahrheit geleugnet wird, können eben
über ein und dasselbe Ding verschiedene, ja sich durchaus

widersprechende Aussagen als „wahr" aufgestellt
werden. Auch das töv tfvro) Xöyov xgslrvco noisiv wird
Protagoras zugeschrieben. •) Man darf aber annehmen,
dass er diesem Wort noch nicht die Unmoralität gegeben

hat, die es durch die spätem Sophisten erhielt.
Tatsächlich hat der Abderite in glücklicher Inkonsequenz

seinen erkenntnistheoretischen Irrtum nicht voll
ins moralische Gebiet tibertragen.

Eine zweite Grösse der Sophistik ist Gorgias aus
Leontinoi, bekannt durch seine nihilistische These:
I. Es ist nichts. 2. Wenn aber etwas wäre, so wäre es
nicht erkennbar. 3. Wenn auch etwas wäre und man es
erkennen könnte, so wäre es doch nicht mitteilbar.®)
Die Auffassung von H. Gomperz, es fehle Gorgias an
jedem sachlich philosophischem Interesse, und seine
ganze „Philosophie" sei weiter nichts als „eine
Redeübung an einem philosophischen Stoff"7) wird von
Ueberweg aus guten Gründen abgelehnt.8)

Viel weiter als die Führer gingen dann in ihren
ethischen Konsequenzen die Jüngern Sophisten. „Sie
waren grösstenteils Freigeister, welche vaterländische
Religion, Gesetz und Sitten zugrunde richteten", sagt

Schwegler.') Eine Erklärung und teilweise Entschuldigung

dafür bieten allerdings die Zeitverhältnisse, die
die aufklärerische Skepsis förderten und begünstigten.
Die Sophisten hatten nicht die Kraft, sich dem verderblichen

Zug der Zeit entgegenzustemmen, sie suchten
ihn vielmehr geschäftstüchtig auszunutzen und für ihre
Zwecke dienstbar zu machen.

Sollen wir daher über die Sophisten als Jugendbildner

ein abschliessendes Urteil fällen, so kann
dasselbe nur ablehnend lauten. So sehr manche aus ihnen
bona fide gewesen sein mögen, so sehr die meisten sich
um die Sprache und das geistige Leben überhaupt hohe
Verdienste erworben haben: Ihre Aeusserlichkeit und
Eitelkeit, ihre seichte Aufklärungssucht, die Hohlheit
und Unehrlichkeit ihres rhetorischen Vorgehens, vor
allem aber ihr verhängnisvoller Subjektivismus und
Skeptizismus machten sie nicht geeignet für die hoho
Aufgabe, der griechischen Jugend Führer zu Weisheit
und Tugend zu sein. (Fortsetzung folgt.)

1) Geschichte des Idealismus, 9 Braunschweig 1907. I. 356.
2) Die Pädagogik des Isokrates, Würzburg 1923. S. 10 f. 3) Ueberweg,

Geschichte der Philosophie des Altertums, 11 Berlin 1920,
130; Diels, Fragmente der Vorsokratiker, ' Berlin 1907, 74 a 1.

4) Ueberweg 130. 5) Diels, Vorsokr. 74 a 21. 6) Diels, Vorsokr.
74 b 4. 7) Sophistik und Rhetorik, Leipzig 1912. 46. 8) 135 f.,
vgl. Zeller, Die Philosophie der Griechen, 9 Leipzig T. 2. 1104 n. 1.

9) Geschichte der Philosophie im Umriss, 55 f.

Le sens du jeu
Par Isidore D a f f 1 o n Pringy (Gruyäre).

La vie est un jeu, ou devrait etre un jeu, si l'on se

souvenait qu'elle prepare au grand Jeu de l'amour eternel.
Or, l'amour est gratuit ou il n'est pas amour ; et le sens
du jeu e'est le sens de la gratuite, e'est le sens de l'amour.
Celui qui ne comprend pas le sens du jeu ne connait pas
l'amour.

Et pourtant l'amour e'est la vie, c'est la seule raison
de vivre; nous ne sommes faits que pour l'Amour.
Malheur ä celui qui n'y croit pas, qui ne sait rien faire gra-
tuitement, par jeu, car il a perdu son bien, toute sa beaute,
toute sa grandeur, toute la transparence de Celui qui s'ap-
pelle lui-meme l'Amour.

L'amour est un jeu ; c'est le don de soi. C'est aussi
la joie, parce que le jeu est une joie de se donner; tout
don de soi est source de joie.

Aimer et jouer, c'est vivre. L'enfant, pour qui la vie

n'est que jeu, s'v donne pleinement et il est heureux. L'art,
avec son caractere d'inutilitd, immediate au moins,
scandalise toujours le monde utilitaire. La nature est le champ
clos des poötes; ces gens inutiles, ces parasites sont di-
gnes de tout le mepris des bourgeois, et c'est 1& un de

leurs plus beaux titres de noblesse. Et Ies saints, les

contemplatifs! A eux revient l'honneur de recevoir le plus
de critiques, et c'est souvent dans le coeur trds charitable
des catholiques qu'ils cueillent le plus superbe dedain;
signe de la plus haute distinction, de l'aristocratie des

ämes supdrieures que hait la mddiocrite du grand nombre.
Eux possedent au plus haut degrd le sens du jeu; par le

ils ressemblent aux enfants et s'assurent une place dans le

royaume de Dieu. C'est par la sublime gratuitd de leur

contemplation qu'ils s'dloignent le plus de tous ceux qui

n'ont pas voulu rester des enfants et qui maintenant se

trainent dans la triste sterihte ou les a conduits le mdpris
de tout ce qui n'est pas immddiatement utile, la passion
des faits, des chiffres, la froide raison, l'incomprdhension
du jeu liberateur.

Car le jeu delivre de soi-meme en livrant ä l'objet
aime. Le jeu est pure gratuite ; il ne sert ä rien, prdcise-



Nr. 1 MITTELSCHULE Seite 3

ment parce qu'il est deja son but k lui-meme : c'est la
possession par l'amour. L'enfant joue et vit sans autre but
que de joucr et de vivre. L'artiste contemple et cree la
beaute pour elle-meme, pour y trouver sa joie et son repos,
comme un amoureux qu'il est. Plus n'est besoin de moyens
pnisqu'on possede. C'est dans ce sens egalement que la
contemplation des saints est inutile, parce qu'elle est dejä
une possession. Le contemplatif possede Dieu plus que
personne et il a la joie la plus elevee possible en ce mon-
de ; c'cst aussi lui qui semble le plus inactif et le plus
inutile ; il est le plus pres du But supreme, de ce Repos
eternol que l'on intcrprete parfois naivement par l'ennui.

Contemplation mystique, art, jeu ou vie, toutes choses
oü, ä des degres divers, on trouve une satiete, un repos,
dans la fin conquisc, et done une absence proportionncc
de la preoccupation des moyens. L'utile est ce qui est le
plus eloigne de la possession, de la joie ; c'est ce qui a le
plus raison de moyen, comme le mot l'indique. C'est pour-
quoi aussi il se rapporte surloul k des choses materielles.
Les utilitaires sont en meme temps des materialistes. L'in-
compröhension de la primaute du spirituel et de la vraie
fin de l'homme amene le mepris de tout ce qui est jeu et
gratuite.

Certains esprits devoyes ont ddcouvert que parmi los

errours de la creation on pouvait compter l'imagination
ct la sensibilite de l'homme, son besoin d'amour et de
merveilleux. II n'ont foi qu'en la raison et dans les seuls
faits positifs. et matöriels. A notre epoque, disent-ils, il
nous faut des hommes pratiques, capables de se debrouil-
ler dans le dur combat de la vie; des hommes aptes ä
tenir un volant, ä diriger un commerce, ä connaitre la va-
leur dc l'argent. Le temps est passe des reveurs et des
faineants qu'on nomme artistes ; l'Eglise est en marge du
progres en tolerant encore les ordres contemplatifs ; il faut
habituer les enfants tres jeunes k la vie positive, qui n'est
ni un roman ni un conte de fee ; l'imagination est une
folle, et les fous on les enferme ; le cceur de l'enfant n'a
plus le temps de battre pour des chimeres ; il faut qu'il
se trempe pour la lutte; l'amour n'a d'utilitd que pour la
reproduction de l'espece. A quoi sert dans la vie de savoir
peindre ou faire des vers A quoi servent le latin et le

grec pour gagner son pain La nature est faite pour nous
servir, e'est-a-dire pour nous livrer ses produits ; tout le
reste n'est bon que pour des romantiques attardes 1

A ces reflexions materialistes et utilitaires, qu'on en-
tend si souvent, on peut faire une concession : L'art et la
science desintöressee ne sont guere un moyen de vivre k
encourager comme tel. Mais c'est k la honte du
monde, qui ne connait pas la valeur des choses, et
il ne vaut pas la peine de mourir de faim pour le
plaisir de lui prouver qu'il a tort. II ne connait pas meme
son interet, tout utilitaire qu'il est (l'erreur fourmille ainsi
de contradictions), car ce qu'il tient pour inutile ne l'est
qu'immediatement, en apparence. L'art, le jeu, la contemplation

sont meme eminemment utiles, par leur spirituality
d'abord, sans laquelle l'humanite serait immediatement

precipitee dans le neant, en depit de tout son systeme
utilitaire, et par leur gratuite elle-meme, qui laisse entrevoir
et realiser quelque peu le but, le bonheur.

Les inutiles sont ainsi les plus utiles a l'humanite
lis lui font voir oü est sa fin, sa joie, dans l'amour desin-
terässö, le jeu, la possession. lis sont les gardiens de l'es-
prit, de l'ideal et de la joie dans le monde.

L'utile a son role, mais restreint et subordonne comme
le moyen k la fin. II doit simplement permettre le travail
de l'esprit et preparer la contemplation. S'il s'en tient lä,
c'est bien; mais les utilitaires font de l'utile une fin et
n'ont des lors plus que faire de tout but veritable. Tout
est supprime qui, ä leur yeux, ne sert ä rien. Us negligent

l'essentiel et par lä-meme se privent de toute vraie joie.
Rien de si lamentable m de si laid qu'une äme de

jeune homme oü toute tendance k 1'inutile a ete impitoya-
blement refoulee. C'est un defi au Dieu Createur;
l'imagination, le cosur, la sensibility sont ses creatures ; les

möpriser dans l'education c'est priver l'homme, non seule-
ment d'une grande part de son activitö et des biens aux-
quels il a droit, mais c'est desequilibrer sa nature et sa
vie tout entieres, en faisant do l'utile l'essentiel, en provo-
quant ainsi la secheresse, le vide, le degoüt dans l'ame,
qui malgre tout se sent faite pour l'Amour, pour la Veritc
ot pour la Beaute.

Lateinischer Humor*
Nova Interpretatio.

Auri sacra fames — Die Kirchensteuer
Laui'i sacra fames — Der Dichterehrgeiz
Calumniare audacter — Der Wahlkampf
Conditio sine qua non — Die Schwiegermutter
Exurge domine — Der Wecker
Fiat lux — Der Lichtschalter
Nulla dies sine linea — Der Lippenstift
Panem et circenses — Die Arboitslosenfürsorge
Saepe stilum vertas — Die Mode
Quos ego — Der Verkehrsschutzmann
Quousque tandem — Der Aufenthalt
Trahit sua quemque voluptas — Das Wochenende
Tendern audite — Die Hupe

Komparation.
Mai — Mensis Mains; Meier — Villicus; Meisler —

Magister.
Ob — Num, Ober — Puer; Oberst — Praefectus.
Sieg — Victoria; Sieger — Victor; Sigrist — Sacrista.
Nomina sunt odiosa; verba sunt odiosiora; verba ano-

mala sunt odiosissima.
Potus — einer, der getrunken hat; potior — einer,

der zuviel getrunken hat; potissimum — den schwer
Betrunkenen (dieser Steigerungsgrad kommt nur in einem
casus obliquus vor; casus rectus ist nicht möglich).

Gommunia.
Wörter mit schwankendem Geschlecht: Amor — der

Schatz; Deliciae — der Liebling; Coniunx — die Ehehälfte.
Wörter, die bezeichnen, was allen gemeinsam ist:

fames, sitis, pecunia, inopia.
Deminutiva.
Furunculus — der jugendliche Dieb; Regulus — der

Zaunkönig; Caligula — Bubi: Filiola — Mädi; Paterculus
— der Zar; Matercula — Mutti.

Mobilia.
Columna — die Säule: suilla — das Säule.
Annus — das Jahr; Anna — das Mädchen von

Tharau.

Synonyma.
Bis — morsus: Flo — pulex; Laus — pediculus; Liber

— carissime; Mel — farina; Simia — aspice me!

Jjilein empfiehlt sich durch seine Kürze.
Z\vei Gelehrte stritten sich, wer den kürzesten Satz

bilden könnte, „Eo", sagte der eine. Der andere aber
übertrumpfte ihn mit der Antwort: „I1".

Inschrift an einem ungarischen Gymnasium
Praesens imperfectum, perfectum futurum —
Die Gegenwart ist noch unvollendet. Vollendung wird

erst die Zukunft bringen.

* Textproben aus Dr. Juxicus, Der lustige Lateiner. 2. stark
veränderte Aufl.,' besorgt von Dr. W. Becher. Mk. 2.50. Berlin
und Bonn 1931, Ferd. Diimmler.



Seite 4 MITTELSCHULE Nr. 1

Die Mitesten Münzen (nach olz iois, 276 ff)
Der älteste Verkehr mit Wertmetallen geschah durch

Darwägen: die Worte für Bezahlen heissen zunächst
einfach „darwägen". Aus praktischen Gründen ging
man schon früh dazu über, Gold und Silber in Stücken von
bestimmtem Gewicht und vermutlich auch bestimmter Form
und Qualität in Verkehr zu bringen.

Ausser länglichen Barren begegnen wir z. B. Zungen
(Josua 7, 21—24) und besonders häufig Ringen. Gold in
Ringen findet sich in ägyptischen Reliefs häufig dargestellt.

Als Scheidemünze diente in Aegypten ein uten
genanntes Stück Kupferdraht von 91 g Gewicht. In Baby-
lonien hört man schon früh von gestempeltem Silber. Auch
aus Mykenai besitzen wir Goldblättchen mit ornamentalem

Schmuck, die man als Geldstücke deuten möchte.
So kamen also schon früh die Edelmetalle nach Form

und Gewicht verschieden m Verkehr, und von da zur
Münze ist nur ein kleiner Schritt. Dieser scheint zuerst
in Assyrien getan worden zu sein. Um 700 herum sagt der
assyrische König Senacherib: „Lehmformen machte ich
und goss Bronze hinein; entsprechend der Herstellung
von Halbsekeln vollendete ich ihre Herstellung." Damit
sagt der König, dass zu seiner Zeit Halbsekel gegossen
wurden und dass er die Art, Bilder herzustellen, nun
auch auf grössere Scheiben anwenden liess. So ist ferner
zu schliessen, dass die Münzprägung oder besser der
Münzguss damals schon bekannt, also älter als Senacherib
war.

So verwundert es nicht, wenn um 800 schon
(2. Könige 12, 5—13) in Israel Münzen im Umlauf waren.

Diese Münzen hiessen in Assyrien Zuzu, und diese
Bezeichnung verbreitet sich auch in allen von Assur
abhängigen Ländern als Zusa.

Im Westen wurden dio Münzen der Lyder bekannter,
die aus einer Elektron genannten Legierung von Gold und
Silber bestanden; besonders bekannt wurden die Münzen
des Königs Krösus, Kroiseioi genannt. Noch bekannter
wurden dann die Dareiken des Perserkönigs Darius, die
als Drachmen in der Bibel weltbekannt wurden. F. A. H.

Gottesurteile im Altertum
„Man hält die Ordalien für eine Einführung des

Mittelalters. Aber wie so vielmal übernahm das Mittelalter
nur antike Bräuche. Das Feuerordal belegt die
bekannte Stelle in der Antigone des Sophokles (264), wo die
Wächter in volkstümlicher "Weise erklären, als sie wegen
der verschwundenen Leiche des Polyneikes hart angelassen
werden: „Wir sind bereit, heissen Stahl mit den Händen
zu fassen und durchs Feuer zu gehen" Eine Probe war
das Judicium aquae. Auch hiefür gibt uns Plinius
(28,12) ein antikes Beispiel. Extat Tucciae vestalis in-
cestae precatio, qua usa aquam in cribro (Sieb) tulit...
Ein drittes Reinigungsorakel lesea wir beim antiken
Erklärer zu Horaz (ep. 1, 10, 9). Zur Zeit des Horaz sei
es üblich gewesen, dass der Herr, der seinen Sklaven des
Diebstahls verdächtigte, diesen zu einem Priester führte,
der ihm mit Zaubersprüchen geweihte Kuchenstücke zu
essen gab. Blieb ihm ein Stück im Schlünde stecken, so
war er überführt." (Probe des geweihten Bissens.
Red.)

Aus Stemplinger, Antiker Aberglaube in modernen
Ausstrahlungen, S. 56 f.

BUcherecke
WOrterbuch „Holtza", Englisch-Deutsch und Deutsch-Englisch

(1930), von Dr Herbert Schöffler, Üniv.-Prof Köln; Verlag
Otto Holtzes Nachf., Leipzig C, Ganzleinen je 3.75 R.-M.

In gleichem Format und äusserem Umfang wie Langenscheidts

handliche Taschen-Wörterbücher, bietet das vorliegende
Werk einen reichen Wortschatz, der auch dadurch wertvoll ist,
dass überraschend viele Wendungen angeführt werden. Ferner
sind neuere gebräuchliche Ausdrücke aus Literatur, Wissen-'
schalt und Technik aufgenommen. Aussprachebezeichnung des

Englischen nach dem Weltlautsystem. Als Neuschöpiung konnte
sich das Buch den heutigen Bedürfnissen ungehemmt anpassen
und bildet für Schule wie Privatgebrauch ein wirklich erfreuliches

Hilfsmitel. Th.
Engel, Eduard, Deutsche Stilkunde. XII und 530 S. 31.

neubearbeitete Auflage. In künstlerischem Ganzleinenband RM. 12.—
Leipzig, G. Freytag 1931.

Trotz seiner 80 Jahre schreibt Engel mit jugendlicher Frische
und sprühendem Temperament. An Hand überreicher Beispiele
aus Werken bekannter, ja berühmter Schriftsteller und sonstiger
bedeutender Männer geisselt er die im deutschen Schrifttum
herrschende Stilverwilderung. Nie langweilig und gelehrt, aber
stets gescheit und praktisch, wird das Buch trotz gelegentlicher
allzuderber Ausfälle und einseitiger Urteile an der Spitze aller
ähnlichen Versuche bleiben. Mit vollem Recht hat man es das
«deutsche Sprachgewissen» genannt. R. L.

Algermissen, Dr. Konrad, Freidenkertum, Arbeiferschaft und
Seelsorge. 151 Seiten. Steif broschiert RM. 2.—. Verlag Josef
Giesel, Hannover 1930.

Algermissen vereint in hohem Grade die Vorzügo des gründlichen

Forschers und wannfühlenden Seelsorgers. Auch verbissene

Gegner haben seiner überragenden Sachkenntnis, seiner
unbestechlichen Wahrheitsliebe, seiner klugen und vornehmen
Argumentation wiederholt unumwundene Anerkennung gezollt.
Das grosse statistische Material und sehr zahlreiche
Literaturnachweise zeugen von gediegenem Quellenstudium. Der erste
Teil zeigt die Entwicklung und Organisation der proletarischen
Freidenkerverbände und ihre grundsätzlichen Arbeitsmethoden,
ihre Ziele und Erfolge. Im zweiten Teil wird das Problem
«Sozialismus und Seelsorge» in fesselnder, und sehr aktueller Art
gestaltet. Das Buch wird in jeder Hand Segen stiften und
verdient daher weiteste Verbreitung. R. L.

Algermissen, Dr. Konrad, Sozialistische und christliche Kin-
derfreundebewegung. 222 Seiten. Steif broschiert RM. 2.50. Verlag

Jos. Giesel, Hannover 1931.
Dieses Buch bildet in gewissem Sinn eine Ergänzung zum

oben besprochenen Werk des gleichen Verfassers, indem es eine
der einschneidendsten Fragen moderner, sozial orientierter
Seelsorge nach der theoretischen und praktischen Seito behandelt.

Es ist in der gleichen überzeugten, ansprechenden Art
geschrieben und ebenso mit Belegen reich ausgestattet. Der Autor
spricht zunächst über die sozialistische (kommunistische) Kin-
derfreundebewegung nach ihrem Wesen und ihren Zielen, ihrer
geschichtlichen Entwicklung und ihrem heutigen Stand Weiter
werden gewürdigt ihre Stellung im Gesamtsozialismus, ihre Er-
ziehnngsgrundsätze und -forderungen und endlich die praktische
Erziehungsarbeit. Dann wendet der Verfasser sich den Grundlagen

und Aufgaben der katholischen Kinderfreundebewegung
zu. Im Kapitel: Musterheispiele katholischer Kinderarbeit erhält
man bedeutsame Fingerzeige für eigenes Vorgehen. Auch für
Erzieher und Leiter an unsern Mittelschulen finden sich hier
wertvolle organisatorische Anregungen. Dem Seelsorger zu Stadt
und Land und überhaupt allen, die auf dem Felde der Jügend-
bildung arbeiten, sei das Buch aufrichtig empfohlen. R. L.

Bernard Shaw, The Devil's Disciple — Candida — The Man
of Destiny — Arms and the Man Sammlung Tauchnitz 1931. —
Jeder Band RM. 1.20.

Bernard Shaw, der destruktive, das bisher Geachtete und
Heilige verspottende irische Sozialist, macht sich in The
Devil's Disciple über das schabionisierte Christentum eines
verrosteten Puritanismus, der ihm Symbol der Religion
überhaupt ist. in Candida über die Kanzelrhetorik eines Pastors,
in The Man of Destiny über scheinbare, in Wirklichkeit
sehr verschwindende Grössen, in Arms and the Man über
die eingebildete Romantik des Soldatenstandes als eine Erfindung

derer, die nie Soldaten gewesen, lustig. Sein Englisch ist
nicht das klassische, sondern dasjenige des Alltags Inhaltlich
bieten die Stücke, ohne unmoralisch zu sein, zwar nicht moralischen

Gewinn, wohl aber eine Apologie gegenwärtig schulemachender

destruktiver Ideen. Die Lektüre kann nur für philosophisch

vorgebildete Leser in Betracht kommen. J. R-



18 Jahrgang Nr 2 24 März 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH - HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNS: DR. P. ROBERT LÖH .ER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Das grechische Bildungswesen zur Zeit des Isokrates — Gratuite et spritualite de l'art — He]leni>mu^ und modernes Weltbürgertum — Bücherecke.

Das griechische Bildungswesen zur Zeit des

Isokrates
(Fortsetzung.)

Die Sokratik.
Als ausgesprochene Reaktionsbewegung gegenüber

der Sophistik tritt die Sokratik auf den Plan. Sokrates
verdient in der Tat, dass sein Name für immer mit dem
neuen Bildungsideal verknüpft bleibt. Wenn er auch
persönlich nicht den Höhepunkt der nach ihm getauften
Richtung darstellt, sondern diese Ehre Plato und
Aristoteles überlassen muss, so ist er doch der erste, der
das sophistische Idol klar durchschaut und seiner Glorie

entkleidet hat. Zudem wusste er für seine Ueber-
zeugung nicht nur zu streiten, sondern auch zu sterben
und hat durch seine Persönlichkeit auch nach dem Tode
noch die Vertreter seiner Idee aufs Mächtigste beein-
flusst.

Wenn wir von einer sokratischen Reaktion sprechen,

so wollen wir nicht sagen, dass Sokrates mit den
Sophisten gar nichts gemein hätte. Er steht vielmehr
in wichtigen Punkten auf gleichem Boden wie diese.
Vor allem teilt er mit ihnen die ausgesprochen
anthropologische Grundlage und damit die Abwendung von
der Physik. Auch in seiner Methode, vor allem in
Bezug auf die Dialektik, hat er von den Sophisten gelernt.
Das berechtigt uns aber noch nicht, ihn selbst unter
die Sophisten zu zählen. So sehr auch Sokrates in
seinem Philosophieren sich aufs denkende Subjekt
konzentriert, kommt er doch nicht zum Subjektivismus
und Relativismus; an Stelle des Meinens tritt bei ihm
vielmehr das Wissen, an Stelle des subjektiven Scheins
das objektive Sein, an Stelle der blossen Ueberredung
die Ueberzeugung. Den Zweifel benützt er zwar auch,
aber nur, um unter Ueberwindung der eitlen
Wissenseinbildung und des wahllosen Hinnehmens zu geläuterter

Erkenntnis zu führen. Seine Dialektik hat nicht,
wie die sophistische, den Zweck, die Vernunft zu
überlisten und gleichsam in ihren eigenen Netzen zu
verstricken, vielmehr will sie dieselbe entbinden und frei
machen. Vielfach auch hat Sokrates sich sophistischer
Taktik bedient in der Absicht, seine Gegner mit ihren
eigenen Waffen um so sicherer zu schlagen. Also selbst
beim scheinbar Gemeinsamen schwerwiegende Gegensätze!

Verschieden sind die Zwecke, verschieden die
Resultate, um nicht zu reden von dem Vielen und Grossen,

das Sokrates an positiv Eigenem aufweist. Es
heisst also das Wesen beider Richtungen verkennen,
wenn map sie ein:ger gemeinsamer Züge wegen zu
identifizieren sucht, wie das immer wieder geschieht.

Convertir ä la vertu par le savoir ist nach Piat')
die Idöe maitresse, der Fundamentalgedanke und das
praktische Ziel der ganzen sokratischen Philosophie
Wir bezeichnen das heute mit dem Ausdruck ..ethischer
Intcllektual'smus". Wissen und Tugend, theoretische
Einsicht und praktische Tüchtigkeit sind eins, d. h. aus
dem Wissen um die Tugend geht ohne weiteres auch
der Wille zur Tugend und das tugendhafte Handeln
hervor. Warum das? Die Tugend ist nach Sokrates

nichts anderes als die Wissenschaft vom richtigen
Handeln. Richtig ist aber nur jenes Handeln, das zur
Eudämonie, zur Glückseligkeit und damit zum wahren
Nutzen führt. Nun wird aber niemand freiwillig gegen
seinen eigenen Vorteil handeln, also kann auch
niemand wissentlich schlecht sein: Odöeig Imov Jtotnjgög!
Das Laster ist wesentlich Unwissenheit. Es kommt also
alles darauf an, dass der Mensch ein Wissender werde,
dann wird er notwendig auch gut sein. Es gilt, die
Vernunft in ihm mündig zu machen, sie aus ihrer Indolenz
herauszureissen, durch eine Art geistiger Gymnastik
sie Schritt für Schritt zur vollen Enfaltung zu bringen.

In dieser Beleuchtung nur können wir die Methode
Sokrates' richtig verstehen und einschätzen. Sie hat
eine doppelte Seite, eine positive und eine negative. Die
letztere ist die Ironie. „Indem sich der Philosoph unwissend

stellt und sich scheinbar von denen, mit welchen
er sich unterredet, belehren lassen will, verwirrt er
vielmehr das vermeintliche Wissen der andern durch
fortgesetztes Ausfragen, durch die unerwarteten
Konsequenzen, die sich herausstellen, u. die Widersprüche, in
denen sich die Unterredenden verwickeln"2) .Aber bei
diesem rein negativen Resultat blieb Sokrates nicht stehen.
Auf dem positiven Wege der Mäeutik, der „Entbindungskunst",

versucht er an Stelle des vernichteten
Scheinwissens das wahre Wissen aufzubauen. Das geschieht
durch die Induktion und Definition. „Indem nämlich der
Philosoph von einzelnen konkreten Fällen ausging, dabei

an die gewöhnlichsten Vorstellungen anknüpfte, die
alltäglichsten und triv'alsten Erscheinungen zu Hilfe
nahm, wusste er, das Einzelne unter sich vergleichend
und so das Zufällige und Akzidentelle vom Wesentlichen

absondernd, eine allgemeine Wahrheit, eine
allgemeine Bestimmung zum Ausdruck zu bringen,
Begriffe zu bilden"2). Diese Induktion mündet schliesslich

in die Definition, die den gefundenen Begriff
seinem Wesen und Inhalt nach genau festlegt. Durch diese
Begriffsbestimmungen, die zunächst nur ethische Fragen

betreffen, hat Sokrates das Fundament auch für
die übrigen Geisteswissenschaften gelegt. Nicht mehr
die formale Schulung des Geistes ist jetzt die Hauptsache,

sondern das Gewinnen neuer Erkenntnisse, der
Bildunftsinhnlt. Dabei legt er aber auf die persönliche
Arbeit des Lernenden stets das Hauptgewicht. Indem
er zum erstenmal eine systematische Anleitung gibt,
wie der Mensch durch eigenes Nachdenken und durch
Selbstpiüfung zur Erkenntnis sittlicher Begriffe kommen

kann, wird er vor allem auch für das Gebiet der
Didaktik bahnbrechend.

Wie Sokrates sich zeitlebens der Physik gegenüber

abschloss. weil er sie als ein unnützes und
verwegenes Spekulieren über dem Menschen unergründ-
l'che Dinge erachtete, so hat er sich mit religiöser
Reflexion verhältnismässig wen;g abgegeben. Er steht
zwar im allgemeinen zum traditionellen Götterglauben.

sucht aber an einigen Orten die volkstümliche
Auffassung zu läutern und zu vertuen. Ueber jeden
Zweifel fest steht sein Vertrauen auf die Vollkommenheit

der göttlichen Weltordnung und Weltregierung.
Wenn wir dazu sein schlichtes Auftreten, seine echt



Seite 6 MITTELSCHULE Nr. 2

philosophische Bedürfnislosigkeit und sein ausgeprägtes
sittliches Verantwortlichkeitsgefühl betrachten,

müssen wir gewiss den gewaltigen Abstand anerkennen,

der ihn von den Sophisten trennt. Durch wahres
Wissen zu wahrer Tugend und zu wahrem Glück, so
lautet di©_ Formel für sein Bildungsideal, das trotz
seiner Einseitigkeit und gelegentlicher Härten wohltätig
absticht von jenem der Sophisten, die versuchen, durch
blosses Scheinwissen und mit Hilfe rein formaler Fer-
i igkeiten zu äusserer Macht und Tüchtigkeit zu führen.

Da es uns in erster Linie auf klare Abgrenzung
der einzelnen pädagogischen Richtungen ankommt,
genügt, eine kurze Zusammenfassung der Punkte, in denen
Sokrates'Hauptanhängcr von ihm abgewichen, bzw. über
ihn hinausgegangen sind. Plato hat als erster ein bis
ins Einzelne durchgeführtes Erziehungsprogramm
aufgestellt, und zwar gleich in doppelter Ausführung:
einmal, utopisch und überschwenglich, im „Staat", und
dann, mehr der Wirklichkeit angepasst, in den
„Gesetzen". Auch sein Ziel ist die Tugend, wobei er der
gleichen intellektuellen Einseitigkeit unterliegt wie
Sokrates. „Zwar erkennt er die auf Gewöhnung
beruhende Tugend wenigstens als Vorstufe an, aber
vollkommen wird sie erst, wenn sie aus klarer Einsicht
hervorgeht. Alles Sittlich-Schlechte schreibt er dem
Mangel an Erziehung zu und erwartet das sittliche
Vorhalten mit Sicherheit aus der durch Unterricht
vermittelten Erkenntnis (Einsicht, Wissen) ")."

Was ihn aber dem nüchternen, realistisch
veranlagten Sokrates gegenüber charakterisiert, ist sein Zug
ins Jenseits, ins Idealo. „Nicht in der den Sinnen
vorliegenden Körperwelt und in einem von materiellen
Interessen bewegten Leben erblickt er das wahre Sein und
die wahren Wahrheiten, sondern in einor höhern geistigen

Wirklichkeit, den »Ideen' und in einer diesen
idealen' Mässstäbeh entsprechenden Regelung" des'
individuellen und gesellschaftlichen Lebens')." Die
Einzeldingo sind nur ausserhalb der Ideo liegende Abbilder
und Nachahmungen (slöioka, pißfjfiava) dieser
Urbilder. Damit ergibt sich auch die Natur des Lernens:
Es ist eine Rückbesinnung, ein sich wieder Erinnern an
die einst in der Präexistenz der Seele geschauten Urbilder

aller Dinge, die Ideen. Der Unterricht hat dabei
die Aufgabe, diesen Prozess der dvd/iv go ig zu
lenken und organisch zu entfalten. — Auf der gleichen
unwirklichen Höhe abwegiger Spekulation bewegt sich
Piatos Auffassung vom idealen Staat. Wie dieser für
ihn „der Mensch im Grossen" ist, so geht ihm umgekehrt

die Aufgabe des einzelnen Menschen darin auf,
dem gemeinsamen Interesse des Staates sich einzugliedern.

Darum soll die Erziehung nur vom Staat und
für den Staat erfolgen.

Den Gipfel des platonischen Erziehungs- und
Bildungsprogramms bildet die Dialektik. Sie bezeichnet
bei ihm einerseits die Philosophie überhaupt, dann
aber insbesondere ihre eigentümliche Methode. Plato
hat die sokratischo Heuristik weitergebildet, indem er
sich vom Gemeinverständlichen in das Spekulative
erhob und überdies den von Sokrates verwandten
logischen Operationen: der Induktion und Definition, die
Einteilung oder Begriffsgliedcrung hinzufügte.

Ihren vollen Ausbau aber erhielt die Dialektik erst
durch Aristoteles, der ihr das Schluss- und Beweisver-
fahren lieferte. Vom Konkreten und Individuellen aus
sucht er durch Induktion und Definition das Allgemeine

zu finden. Er geht aber darin über Sokrates
hinaus, dass er diese zersplitterten Begriffsbestimmungen
zu einem systematischen Ganzen zusammenfasst und
vor allem, dass er in genialer Universalität nicht auf
dem Felde der Ethik stehen bleibt, sondern alle Gebiete

menschlichen Wissens in den Bereich seiner Forschung
zieht. Auch der Rhetorik lässt er in dieser Verbindung
ihre Berechtigung, doch tritt er dem sophistischen
Scheinwissen entschieden entgegen. Aber auch den
Transzendentälismus der platonischen Ideenlehre
bekämpft Aristoteles konsequent. Seine Pädagogik hat
Plato gegenüber statt der rein politischen eine mehr
soziale Einstellung. Der Tugendbegriff des Aristoteles
wahrt neben dem intellektuellen Element zum erstenmal

auch dem voluntaristischen den gebührenden Ein-
fluss. „Gut und tugendhaft wird der Mensch durch
drei Dinge; die drei aber sind: Natur, Gewöhnung,
Einsicht *)."Während also bei Sokrates das sittliche Handeln

erst als Folge der vernünftigen Einsicht eintritt,
ist es bei Aristoteles vielmehr die Voraussetzung und
notwendige Vorstufe der Tugend. Erst durch wiederholte

Uebung kommt diese sittliche Fertigkeit der
Seele zustande. Die Tugend selbst findet ihren Zweck
in der Eudämonie, nach Aristoteles „die vernünftige
oder tugendgemässe Tätigkeit der Seele in der vollen
Dauer des Lebens"9). Freilich muss zu ihrer vollon
Verwirklichung auch der Besitz äusserer Güter
hinzukommen.

Stellen wir zum Schluss Sophistik und Sokratik
zusammen, so können wir sagen: Dort ethischer und
erkenntnistheoretischer Relativismus, hier Anleitung
zu wahrer Seelenbildung und klarer Begriffsschulung;
dort rhetorischer Formalismus, hier solider Wissensinhalt;

dort Ablichtung für die Welt des Tages und
platter Utilitarismus, hier Streben nach Tugend und
Eudämonie; dort oberflächliche Allgemeinbildung, hier
Philosophie. Mit der letztern freilich ist die Sokratik
unter Plato und Aristoteles über das allgemeine Ziel
des Jugendunterrichts hinaus zur Gelehrtenschule
geworden. (Schluss folgt!)

* Söcrate, Paris 1900, 87.'* a'.a. 0.^71. ' BürkTaV
4 Roloff, Lexikon tier Pädagogik. Herder 1921. III. 1:520. Artikel
Plalon v. Baeuniker. 5 Pol. 7, 13. 0 Ucherwcg. a. a. 0., 404.

Gratultö et spirituality de l'art
L'art est une des choses qui tendent le plus ä spiri-

tualiser l'homme, ä lui donner la joic de vivre, parce qu'il
lui apprend un peu lo sens de la beaute, le sens du jeu
et du d^sinteressement.

Est-oe pour cette raison qu'il est si peu en honneur
dans le monde, dans l'education et dans les programmes
scolaires

Les artistes sont, aux yeux des bourgeois et des sots,
les gens les plus inutiles de la creation. C'est presque
une injure de traiter quelqu'un de «poete» Un artiste,
pour beaueoup, c'est un original ä large cravate noire et
ä perruque desordohnee. Un artiste, ?a ne sert ä rien, qa
ne connait rien ä la politique, aux affaires, ca ne sait
pas le prix de l'argent, ca creve toujours de faim, ?a
n'est pas capable d'elever une famille, de se ranger, de
faire comme tout le monde Pour beaueoup, l'art est
tolerable comme passe-temps. Mais ce n'est lä qu'unc
demie concession ä sa gratuilc, car le mot lui-meme de
passe-teinps indique une utilite : eviter l'ennui quand on
ne sait plus quo faire! Mais cultiver l'art pour lui-meme,
c'est ce qui n'entre pas dans le cerveau d'un grand nombre
de gens, si profoudement utilitaires et materialistes que le
sens du jeu leur est totalement inconnu. Iis ne compren-
nent pas une chose en laquelle on se repose sans se deman-
der si eela sert directement ä quelque chose.

Les artistes, parce-qu'ils sont des contemplateurs, sont
taxes d'iiiutiles. Et pourtant la Beaute est un des noms de
Dieu. L'artiste contemple Dieu dans le miroir de ses crea-



Nr. 2 MITTELSCHULE Seite 7

tures. Et e'est inutile d'apprendre ä connaitrc l'Auteur dans
ses oeuvres, la Beaute infinie dans ses reflets sur les choses
visibles?

L'artiste qui meritc co nom est un grand desinteresse ;

il ci*eo par pur jeu, par amour. II livre quelque chose de
lui-meme, de sa pensec, de son rove, et cela gratuitement,
par besoin do se donner. S'il reclame une compensation
pecuniaire, e'est qu'il est soumis, plus que d'autres peut-
ötrc, aux duces nccessites de la vie.

Lc vrai artiste ne se contente pas de contempler pour
lui-meme ; il crec la beaute pour les autres. II s'öleve et
vout elcvcr les autres. Et cela encore est inutile

L'art, comme tout ce qui a apparence d'inutilite, deve-
loppe le sens du jeu, le sens de la gratuity, el par lä le
dösinteressemcnt et la generosity.

II somblc quo voilä des resullats precieux. L'inutilite
de l'art est done bien relative. Son utility est simplement
moins immediate, moins visible, mais plus haute et plus
vaste.

Los detracteurs de l'art et des artistes exhalent contre
le materialismc, la mediocrity et l'utililarisme modernes
des plaintes bion illogiques ct vaines. Avec infiniment plus
de succes, moins de tapagc et plus do courage aussi, car
leiirs services sont tres souvent meconnus, les artistes et

• tous les amis de l'art luttent contre ces diverses dechean-
ces modernes. Ce sont eux qui aident ä relever le niveau
intellectuel et spirituel de l'humanite. Et comme l'humanite

no peut vivre et valoir que dans la mesurc de sa
spirituality, les artistes, ces etres inutiles, sont pourtant par-
mi les plus dignes de sa reconnaissance.

L'art est plus utile ä l'hommc, a la societe, que lc
commerce, l'industrie et l'agricnlture, qui ne servent qu'au
bien-etre materiel. L'art est line necessity fonciere dans
la cite humaine. Combien do magistrals, de sociologues et
d'educatcurs u'y peiiaent pas on u'y croicnt memo pas du
tout

Dans son Art et Scolastique, Jacques Maritain dit
ceci: « Toules nos valours dependent de la nature de notre
Dieu. Or Dieu est Esprit. Progresser (ce qui signifie pour
toute nature tendre ä son Principe), e'est done passer du
sensible au rationnel, du rationnel au spirituel et du moins
spirituel au plus spirituel; civiliser, e'est spiritualiser. Le

progres materiel peut y concourir, dans la mesure oil il
permet k l'hommc le loisir de Tarne. Mais s'il n'est
employe qu'a servir la volonte de puissance, ct a combler une
cupidite qui ouvre une gueule infinie, il ramene le monde
au chaos avec une vitesse accyieree. C'est sa maninrc do
tendre au principe !»

Ainsi done l'hommc retourne au neant par le mepris
do ses facultes spirituelles et avec une vitesse proportion-
uee. Le mepris de l'art est done une course a la mort. Les
artistes empechent puissaxnment l'humanite de se suicider,
en rappelant k 1'homme son intelligence et les lois supe-
rieures de l'amour. Ce mepris de l'art est d'autant plus
sot et. incomprehensible que l'art spiritualise par la Beauty,
e'est-a-dire par un attrait, par une delectation sensible et
intellectuelle: « L'art apprend aux hommes les delectations

de l'esprit, dit encore Maritain, et parce qu'il est
sensible lui-meme et adapte ä lour nature, il peut le mieux
los conduire ä plus noble que lui. »

I. Dafflon.

Hellenismus und modernes We'tbUrgertum
Schon in der höchsten Blüte einer Kultur finden sich

Keime des Verfalls. Wie schnell wird der Bogen
überspannt! Besonders dann, wenn die starken, wirklich
schaffenden Kräfte erlahmen und die grosse äussere Form
nicht mehr dem innern Gehalt entspricht. Die Kultur

gleicht dann einem riesenhaften Organismus, der, dank
der gewaltigen angehäuften Lebensstoffe, noch lange
besteht, doch bedenklich einem Wirtschaftskörper ähnlich
wird, der nicht mehr mit den Ueberschüssen seines Kapitals

arbeitet, sondern von der Substanz selbst zehrt. Aeus-
serlich scheint die Kultur ihre Blüte ah Fülle und Reichtum

noch zu überbieten, aber es ist der Herbst der Kultur
mit dem alle Sommerherrlichkeit überstrahlenden
Goldschmuck, der über den langsamen Verfall hinwegtäuscht.
Damit ist die Kultur zur Zivilisation geworden.

Es ist hier der Ort, die Schüler an eines der
bedeutsamsten Probleme aller Weltgeschichte heranzuführen, für
jeden modernen Menschen interessant, weil er selbst ohne
Zweifel in einer solchen Epoche „leuchtenden Verfalls'"
sich befindet, für den humanistisch erzogenen Menschen
aber besonders interessant, weil er ein ziemlich geschlossenes

Vorbild einer derartigen Kultur in der hellenistischen
Zeit kennen lernt.

Spengler hat aus der Gegenüberstellung der modernen
Zivilisation mit der des Hellenismus die schlimmsten
Folgerungen für das weitere abendländische Schicksal gezogen.

Es scheint mir sehr wesentlich, die Primaner an dieser

Stelle einmal ernstlich in den Kampf für oder gegen
Spengler zu ziehen. Das gesunde Urteil der jungen
Menschen, um deren eigenes Schicksal es sich hier handelt,
kann dabei den Lehrer auf manchen richtigen Gedanken
bringen, der ihm selbst vielleicht nicht einmal zum Be-
wusstsein gekommen ist.

Spengler bezeichnet die Zivilisation als das
unausweichliche Schicksal jeder Kultur. Zivilisation sind für ihn
die äussersten und künstlichsten Zustände, deren eine
höhere Art. Mensch fähig ist. Den Urberg." ng vou der
Kultur zur Zivilisation sieht er iu der Antike im 4.
Jahrhundert, im Abendland im 19. Jahrhundert. Politisch ist
die Epoche gekennzeichnet durch das Auftreten Alexanders

des Grossen und .Napoleons, Beide haben versucht, die
auseinanderstrebenden Kräfte einer nach Herkunft, Rasse.
Gemütsanlago, geistiger Leistung verschieden gegliederten
Menschheit in einem einzigen, zentralistisch regierten
Weltreich zu vereinigen. Die Tatsache eines weltumspannenden

Imperialismus in der Figur zweier Feldherren von
übermenschlichen Ausmassen ist sicher nicht zu leugnen,
und der Vergleich mag ein interessantes Beispiel bieten
für geniales Führertum und die Dämonie eiuer vor menschlichen

Grenzen nicht zurückschreckenden Persönlichkeit
Aber man wird die Schüler zugleich auch auf bedeutsame
Untershiede hinlenken müssen. In Alexander waren sicher
tiefere geistige, in der hellenischen Kultur wurzelnde Stro-
bungeu wirksam, während Napoleon weit stärker von
machtpolitischen Tendenzen getrieben wurde. So war denn
der Erfolg auch ein ganz anderer. Alerander gelang es, die
damals bekannte Welt wirklich zu hellenisieren, auch die
das Erbe Alexanders antretenden Römer waren als Kulturträger

von hellenischem Geiste erfüllt. Napoleons Imperialismus

hat gerade die Völker zum Bewusstsein ihrer nationalen

Eigenart gebracht. Der Zerfall des Alcxanderrciches
bleibt unberührt von einem Zerfall der Kultur; im Gegenteil,

die griechische Kultur wird immer mehr das Bindeglied

politischer Zersplitterung. Die nationale Opposition
der abendländischen Völker besiegelte nur die im 18.
Jahrhundert vollzogene geistige Loslösung von der beherrschenden

französischen Kultur. Die französische Sprache spielte
unter Friedrich dem Grossen noch die Rolle einer
abendländischen Koinä; mit Alexander wird das Griechische
erst Weltsprache. Schon diese Tatsachen genügen, um
die historische Stellung Alexanders und Napoleons
verschieden bewerten zu lassen.

Stärker wird der Schüler dem Spenglerschen Gedanken

folgen, wenn es sich darum handelt, die allgemeinen
geistigen Kräfte zu beleuchten, die im Hellenismus und



Seite 8 MITTELSCHULE Nr. 2

der modernen Zivilisation wirken. Spengler sieht einen
wesentlichen Zug der Zeit in dem Hervortreten der
grossstädtischen und der Abnahme der provinziellen Kultur.
An Stelle des beschaulichen, mit dem Boden und der Kultur

seines Landes verwachsenen Provinzbewohners tritt
der hastende, nüchterne, intelligente, eigentlich kulturlose,

irreligiöse Tatsaehenmeusch der Grossstädte. Typische

Merkmale dieser Grossstadtkultur sind Spekulanten-
tum, Mietskasernen, Massengräber, Schmutz, Lärm,
Schnelldampfer, Stahlwerke, Maschinen, Journalistentum.
Wolkenkratzer. Und wie der staatliche Imperialismus von
dem Willen nach extensiver Macht beseelt ist, so auch der
Zivilisationsmensch in seinem wahnsinnigen Trieb nach
materieller Beherrschung. Mit dem Geld will er den
Weltmarkt beherrschen, mit Flugmotoren die Luft, mit
Schnelldampfern das Wasser, mit der Zeitung die Massen und so
fort. Der Ueberwindung des Raumes dienen antike Alpen-
strassen wio kontinentale Eisenbahnen, römische Lanzen
wie preussische Bajonette, pergamenische Gewölbebauten
wie moderne Wohlkenkratzer. „Panem et circenses" schreit
die Menge noch heute in Lohnkampf und Sportlust. Die
Antike hatte ihre Gladialorenspiele, ihre Amphitheater,
ihre Triumphzüge, die Moderne hat ihre Fussbalhvcll-
spiele, ihre Ausstellungen, ihre Kinos. Die antike
Grossindustrie erzog leihliehe Sklaven, die moderne geistige.
Der Hellenismus begründete eine aus griechischen, ägyptischen

und asiatischen Anschauungen gemischte Weltreligion;

das moderne Christentum taucht unter in buddhistischen.

konfuzianischen und altpersischen Anschauungen.
So etwa sieht Spengler die antike und moderne

Zivilisation. Vieles ist sicher richtig, wenn auch Spengler
allzusehr geneigt ist, die Verhältnisse antiken uud modernen
Grossstadtlebens gleichzusetzen. "Wer aber das Leben von
der rein geistigen, künstlerischen Seite aus zu erfassen
sucht, wird in allem eine Oberflächenkultur der Unruhe
und Hast erkennen, die innerlich nicht befriedigt. Aber
damit ist doch nur die eine Seile des Zivilisationsmenschen

berührt. Spengler verkennt dabei vollständig die
starken geistigen Kräfte, die letzten Endes auch hinter
einer derartigen materiellen Kultur stehen. Wer mit einem
Ozeanriesen des norddeutschen Lloyd oder der Hambnrg-
Süd gefahren ist, der neigt sich vor der geistigen
Schöpferkraft, die hinter einem solchen Werke steht. Und zweitens

verkennt Spengler die Kräfte, die im stillen wirken,
jene gewaltige Arbeil des Sammeins und Ordnens, in
Wissenschaft und Kunst, in Religion und Philosophie,
die versucht, die ganze Fülle vieltausendjähriger
Entwicklung geistig zu beherrschen. Und drittens ist der
Zivilisationsmensch original-schöpferisch gerade da, wo
die künstlerischen Kräfte in ihm mit den praktischen sich
verschwistern.

Zur Widerlegung von Spengler seien nur zwei, auch
für die Schule sehr geeignete Erscheinungen der
hellenistischen wio der modernen Kultur herausgegriffen: der
künstlerische und der wissenschaftliche Stil der Epoche.

Der Stil der hellenistischen wie der moderneu Kunst
zeigt sich in dem die ganze Kultur beherrschenden Willen

zur Macht. Mit einer vor nichts zurückschreckenden
Technik will man die Materie, mit einer machtvollen
Gebärdensprache die Gemüter meistern. Man stelle den far-
nesischen Stier oder die Laokoongruppe neben Bildwerke
von Hodlor oder Barlach. Wie wirken sie durch die
glänzende Technik und die Wucht der ausdrucksvollen
Gebärde! Noch zwingender wird der künstlerische
Ausdruck dort, wo das Kunstwerk gleichsam aus
einem praktischen Bedürfnis herauswächst. Welche
ungeheure Gebärdensprache reden Bauten wie das flavi-
scho Amphitheater, die Caracallathermen oder ein römi¬

scher Aquädukt! Hier schwingt die Seele des antiken
Zivilisationsmenschen. Wie ausdrucksvoll sind moderne
Zivilisationsbauten wie die Kölner Hängebrücke, das
Planetarium in Düsseldorf oder das Chilehaus in Hamburg! Wie
praktisch endlich spricht der Geist der Epoche aus dem
Pharosturm in Alexandria und einem modernen Hochhaus!
Es ist der höchste Ausdruck eines durch die Kunst der
Technik bezwungenen Machtwillens. Hier ist die Technik
geradezu zum Kunstwerk geworden. Und das ist bezeichnend

für die ganze Zeit. Eine römische Wasserleitung
erseheint mir in ihrer Gebärdensprache, als Ausdruckswille
der Epoche, ebenso gewaltig wie eine horazische Ode, und
der Eiffelturm im gleichen Sinne vielleicht grossartiger
als die ganze moderne Lyrik.

Neben dem Weltbürgertum der Künstler steht das
Weltbürgertum der Gelehrten. Man lasse die Schüler den
Abschnitt „das alexandriuischo Museum" in Birts
Alexanderwerk lesen. Auf Schritt und Tritt lassen sich Parallelen
zur Gegenwart anführen: moderner Forseliungs- und
Sammeleifer, Streben nach Systematik, nach Literaturgeschichte,

nach Chronologie, nach Statistik, nach Vertiefung
und Sichtung philosophischer Probleme, lebhaftes Studium
der Medizin und Anatomie, daneben immer stärkere
Versuche zu einer Mechanisierung des Daseins (Ktcsibios'
Automaten), Trieb zu technischen Erfindungen und über
allem eine Weltgültigkeit der Wissenschaft, ein Gedankenaustausch

der Gelehrten von Syrakus und Alexandria,
von Rom und Athen, wie auch heute vor der Stimme der
Wissenschaft alle nationalen Schranken fallen.

Nach diesen Darlegungen wird der Schüler selber eine
Antwort auf Spenglers Schlussfolgcrungen geben. Er wird
sich nicht in den Spenglerschen Pessimismus hineindrängen

lassen: denn die Jugend ist zukunftsfroh. Wo aber
liegen die zukunftsfrohen Kräfte des Hellenismus? Eben
darin, dass seine Struktur die Möglichkeit bot, in
Verbindung mit dem Christentum den neuen abendländischen
Menschen zu formen. So enthält der Zerfall der antiken
Kultur zugleich die Keime einer neuen Menschheit. Hier
kann man dem Schüler zeigen, wie es im grossen
Weltgeschehen kein Sterben gibt. Wenn irgendwie, so heisst die
Losung der Weltgeschichte: Stirb und Werde! Was sich
wandelt, sind nur die Formen, und im Gang der
Entwicklung sind die einzelnen Kulturen wieder Abbilder
eines dumpf empfundenen, oft geahnten, aber nie klar go-
schauten Willens zur Formung, den wir Leben nennen.
AVenn der Lehrer seine Schüler dahin bringt, sich in
den Rhythmus dieses Lebens einzuschwingen, dann
verbindet er sie durch die Gegenwart mit der Vergangenheit
und der Zukunft.

Aus Roesler, Gedanken zur vergleichenden kulturgeschichtlichen

Betrachtung auf der Oberstufe des humanistischen
Gymnasiums, S. -15 ff. (Siehe Besprechung in dieser Nummer!)

BUcherecke

Rossler, Dr. Karl, Gedanken zur vergleichenden
kulturgeschichtlichen Betrachtung auf der Oberstufe des humanistischen
Gymnasiums. (Neuzeitlicher Unterricht an hohem Schulen, Heft
4). Düsseldorf, Verlag L. Schwann. 60 S. mit 0 Kunstdrucktafeln.
Kart. M. 2.-10.

Dieses Büchlein kann den Lehrern unserer obern Klassen
nicht warm genug empfohlen werden. Trotz des knappen Um-
fanges bringt es wertvolle stoffliche Bereicherung und ausgezeichnete

pädagogisch-methodische Winke. Veranlasst durch Spenglers

„Untergang des Abendlandes", kommt es teilweise zu
verschiedenen Ergebnissen und Folgerungen und wird so zu einer
kurzen, aber überzeugenden Kritik dieses Werkes, zumal seiner
pessimistischen Grundhaltung. Wir hoffen, die in unserer Nummer

gebotene Textprobe werde manchen Kollegen zur Anschaffung

des Büchleins bewegen. R. L.



18. Jahrgang Nr. 3 5. Mai 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: OR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT • Das griechische Bikhingswesen zur Zeit des Isokrates — Egregium vita famaque — Piatons Stil im Urteil der Kirchenväter — Bücherecke Humor.

Das griechische Bildungswasen zur Zeit des
Isokrates

(Schluss.)

Isokrates.
In seinem Isokratesartikel in Roloffs Lexikon

ruft Otto Willmann nach einer eingehenderen Würdi-
gug der pädagogischen Verdienste dieses bis in die
jüngste Zeit zu wenig gekannten und anerkannten
Jugendbildners. Burk hat das Versäumte in seiner von
uns bereits zitierten Monographie nachgeholt. Wir
geben im folgenden zur Hauptsache Ergebnisse seiner
wertvollen Studie wieder, wobei wir uns der Mühe der
beständigen Stellennachweise entheben, freilich uns
auch das Recht zu gelegentlicher abweichender
Darstellung wahren.

Das Leben des Isokrates (436—338 v. Chr.) um-
fasste ein ganzes Jahrhundert griechischer Geschichte.
Er war Zeitgenosse der fühlenden Sophisten und So-
kratiker. Der Idealismus und die teilweise Weltfremdheit

der letztem sagte dem wenig philosophischen,
durchaus praktisch gerichtcicn Manne nicht zu. Wenn
er auch, was er Passendes hei ihnen fand, in steigendem

Masse in seinem Unterricht und seinen Schriften
verwertete, fühlt© er sich doch seinem innersten Wesen

nach den Sophisten zugehörig, von denen Gorgiae,
Thrasymachos von Chalkedon, Teisias, Therainenes,
Prodikos als seine Lehrer genannt werden. Er erbte von
ihnen neben methodisch Wertvollem die Ueber-
schätzung der rednerischen Form und die gewöhnlich
damit verbundene übertriebene Selbstgefälligkeit.
Auch das überzeugte Eintreten für die panhellenische
Idee teilte er mit ihnen. Als echten Sohn der Sophistik
erwies er sich aber vor allem durch seinen Skeptizismus.

Freilich steht er in seinen Zielen und Erfolgen
so hoch über seinen Vorgängern, dass sich eine
gesonderte Behandlung rechtfertigt.

Werfen wir zunächst einen kurzen Blick auf den

äussern Schulbetrieb bei Isokrates, so sehen wir, dass

er auch für die höhere Schule den in der Elementarschule

gebräuchlichen stationären Unterricht einführte;

nicht in Form von Wanderkursen, auf freien
Plätzen und in öffentlichen Anlagen lehrte er, auch
nicht bei Symposien daheim oder in Häusern vornehmer

Freunde, sondern im geschlossenen Schulzimmer
seiner Wohnung. Das Alter seiner Schüler war 15

bis 18 Jahre, die Zeit zwischen Elementarschule und
Militärdienst (Ephebie). Sein Lehrkurs dauerte
gewöhnlich drei Jahre; der gelegentliche vierte Jahrgang

diente wohl hauptsächlich der Wiederholung und
praktischen Uebungen. Einen Stundenplan in unserm
Sinne gab es nicht; der Lehrer entschied, wie viele
Stunden er sich seinen Schülern widmen wollte. Für
den Unterricht kam besonders der frühe Vormittag in
Betracht, doch dürfte auch am Nachmittag Schule
erteilt'Worden sein; auch Aristoteles hielt seine
Rhetorikvorlesungen am Nachmittag. Das Fehlen eigentlicher

Ferien wurde ersetzt durch die vielen schulfreien

Tage, die durch die religiösen, nationalen und lokalon
Feste veranlasst wurden. Während der genügsame
Sokrates und die aristokratischen, zudem mit Glücks-
gütern reich gesegneten Philosophen Plato und
Aristoteles keinerlei Schulgeld bezogen, verlangte
Isokrates nach dem Beispiel der Sophisten ein Honorar,
dessen Höhe von Fall zu Fall vereinbart wurde.
Mehr als ein Dutzend Schüler wird der Meister auch
in seinen glücklichsten Zeiten nicht um sich gehabt
haben; das ist übrigens, an seinen Kollegen gemessen,
eine sehr hohe Zahl.

Als Erziehungstheoretiker ist Isokrates zu
keinem selbständigen System gekommen. Er macht bei
den andern Richtungen Anleihen, ohne sich einer
derselben ausschliesslich zu verschreiben. Bei den Sophisten

vermisst er die sittliche Seite der Bildung, bei den
Sokratikern das Verständnis für die praktischen
Aufgaben des Lebens. So sucht er zwischen Utilarismus
und Idealismus die richtige Mitte zu finden, den
Forderungen des Tages und dem Streben nach allgemeinen
Menschhcits- und Kulturwerten gerecht zu weiden.
Sein Zweifel an der Möglichkeit absoluter Erkenntnis
hindert ihn nicht, auf die Aneignung eines möglichst
umfang- und inhaltsreichen „Wissens" zu dringen.

In der Ethik will er dazu anleiten, durch Vermutung

[dö^aig] den beim Handeln jeweils einzuschlagenden

Weg zu finden; ein Wissen hierüber, wie die
Philosophen es postulieren, lehnt er ab. Er ist aber
trotz seiner skeptischen Grundeinstellung weit
entfernt, den unsittlichen Folgerungen der spätem
Sophisten beizupflichten. Ja er geht selbst über Sokrates

und Plato hinaus, wenn er in der ethischen
Erziehung das Hauptgewicht auf den Willen verlegt,
bewusstes Handeln und sittliche Gewöhnung über
alles stellt. Zur Naturanlage [yvoig] muss nach ihm
notwendig die [ieXst-t) [äonr/aigj die intensive Hebung
treten; die theoretische Unterweisung/fontm)^/kommt
erst an letzter Stelle. Diese bescheidene Auffassung
der durch Unterricht erreichbaren Möglichkeiten
verdient unsere Anerkennung umso mehr, als alle seine
Konkurrenten den Anspruch erhoben, Tugend „lehren"
zu können. Leider ist Isokrates in den Zielen und
Motiven seiner Ethik von platter Lohnsucht nicht
freizusprechen; der Nutzen ist und bleibt ihm Massstab
für alles sittliche Geschehen.

Formale Disziplinierung des Geistes ist das erste
Bildungsziel des Isokrates. Er glaubt es erreichen zu
können durch das theoretisch und praktisch auf eine
breite Grundlage gestellte Studium der Rhetorik. Sie
ist für ihn nicht bloss Rede- und Stilkunst; sie will
vielmehr Trägerin der hohem Bildung, der „Wissenschaft

fürs Leben" sein, Erzieherin zum reinen
Menschentum. Sie verschafft aber zugleich den notwendigen

positiven Wissensstoff. Die Rhetorik ist eigentlich

das einzige Fach, das Isokrates doziert, aber eine
ganze Reihe unserer modernen Unterrichtszweige sind
darin eingeschlossen: Grammatik, Stil, Aufsatz- und
Vortragslehre, Heimatkunde. Geschichte und Archäo-



Seito 10 MITTELSCHULE Nr. 3

logie, Jurisprudenz auf ihren verschiedenen Gebieten,
Religionslehre, „Philosophie", staatsbürgerlicher
Unterricht. Letzterer ist ein Hauptziel der isokratischen
Schule. Die Grundlage dazu bietet die Verfassungsentwicklung

einer Reihe von griechischen Staaten,
insbesondere Athens und Spartas; kein anderes Volk der
Erde hat ja in so kurzer Zeit und auf so engem Raum
fast sämtliche denkbaren Verfassungen und
Regierungsarten praktisch erprobt. Dass Isokrates dabei im
Gegensatz zu den Utopien eines Plato stets auf dem
Boden der realen Möglichkeiten bleibt, darf ihm besonders

angerechnet werden. Für die von Plato
hochgeschätzte Mathematik freilich und die von Aristoteles
eifrig betriebenen Naturwissenschaften hat unser Meister

wenig Verständnis.
Was die Charakterbildung anbetrifft, haben wir

bereits gesehen, dass die Erziehung des Willens
Isokrates als wichtigste Aufgabe erscheint. Wenn er von
seinen Schülern Selbstbeherrschung, Besonnenheit und
Mässigkeit, Beharrlichkeit und Freimut verlangt, so
geht er selber mit gutem Beispiel voran. Sein
Verhältnis zur Jugend ist jederzeit frei von Sentimentalität

oder gar niederer Sinnlichkeit, welches Lob leider
nicht manchem Erzieher jener Zeit gemacht werden
kann. Ebenso gibt es wenige unter den damaligen
Lehrern, die wie er den erzieherischen Wert der Arbeit zu
schätzen wissen. Die Not des Lebens und der damit
verbundene Arbeitszwang gelten ihm als erstes und
wichtigstes Bildungsmittel des ganzen Volkes. Indem
er die Selbstbetätigung des Schülers in diskreter Weise
weckt und fördert, verwirklicht er bereits das Ideal
der modernen Arbeitsschule in hohem Masse.

Schliesslich bleibt auch die ästhetische Bildung
nicht vergessen. Was der Musik-, Turn- u- Zeichenunterricht

in der Elementarschule vorgebaut, führt er durch
sorgfältigste Pflege der Sprache weiter. Allerdings
täuscht er sich, wenn er glaubt, durch seine an
Klangschönheiten überreichen Reden Homer und Pindar
ersetzen zu können.

Ihren krönenden Abschluss findet die Erziehertätigkeit

unseres Meisters in der Weckung der patriotischen

Gefühle. Die Jugend mit einem klaren und
tatkräftigen Nationalitätsbewusstsein zu erfüllen, erachtete

er als eine seiner wichtigsten Aufgaben. Man
mag über die Richtigkeit und Opportunität seiner
politischen Einstellung denken wie man will: an seiner
ehrlichen Vaterlandsliebe darf niemand zweifeln.
Unserer Meinung nach sollte kein Kollege versäumen,
bei der Behandlung des Demosthenes auch den
politischen Standpunkt des Isokrates objektiv zu
würdigen.

Leider gestattet uns der zur Verfügung stehende
Raum nicht, den dritten Teil der Studie Burks, das
Nachleben der isokratischen Pädagogik, auch nur zu
streifen. Wenn aber S. P. Widmann im Pädagogischen
Lexikon (II. 473) schreibt: „Neben Plato und Aristoteles

fällt einem Erzieher wie Isokrates trotz des
ihm von Cicero gespendeten Lobes eine nur
unbedeutende Rolle zu", so mag das in bezug auf
rein wissenschaftliche Leistungen und wissenschaftlichen

Unterrichitsbetrieb seine Geltung haben. Für
das praktische Leben aber dürfte das Verhältnis eher
das umgekehrte sein. Freuen wir uns, dass unser
humanistisches Gymnasium das Gute und Beste der
isokratischen Sophistik wie der platonisch-aristotelischen
Sokratik überliefert, doch geklärt und ergänzt durch
jahrhundertalte Erfahrung und durchsonnt vom Licht
der christlichen Weltanschauung!

Egregium vita famaque
(Zur Taciteischen Tiberius-Charakteristik.)

Eduard v. Tunk, Immensee.
Es ist allgemein bekannt, dass Tacitus sich nicht

damit begnügt, die Schicksale seiner Helden zu berichten,
sondern er versucht auch, ihr Wachsen und Werden
psychologisch zu verstehen und zu erklären. Solchem Zwecke
dient auch die Charakteristik des Tiberius, die er uns im
Anschlüsse an die Erzählung seines Sterbens und seiner
äusseren Lebensumstände im zweiten Teil des 51. Kapitels
im sechsten Buch der Annalen bietet. Schon längst — und
je öfter ich diese Charakterschilderung lese, desto stärker —
habe ich den Eindruck erhalten, dass, was unser Historiker

hier gibt, nicht nur versucht, sondern geradezu
gesucht ist.

Wie schon erwähnt, schliesst sich die Charakterschilderung

an die Erzählung der äusseren Lebensumstände
an. Morum quoque tempora illi diversa — auch sein
Charakter blieb nicht immer gleich. Egregium vita famaque,
quoad privatus vel in imperiis sub Augusto fuit — solange
Tiberius Privatmann war, bzw. amtlich betraut, aber doch
unter Augustus, war sein Leben und sein Ruf ausgezeichnet.

Das kann doch nur heissen, Tiberius hielt Leben und
Ruf in reinen Händen bis zu seines Vorgängers Tod.
Augustus aber starb 14 n. Chr.; Tiberius war also damals,
da er 42 v. Chr. geboren wurde, 55—56 Jahre alt, somit
ein Mann, der doch wohl zu einer gewissen Festigkeit seines

Wesens gelangt sein musste. Doch ehe wir näher
eingehen auf die Ueberschrift dieses Lebensabschnittes, wollen

wir Tacitus weiter vernehmen.
Occultum ac subdolum fingendis virtutibus, donec Ger-

manicus ac Drusus superfuere — heimlich und maskiert
lief seines Lebens Bahn, um Tugend zu heucheln, solange
noch Germanicus und Drusus unter den Lebenden weilten.
Der Prinz, den Tacitus — mit wenig Recht wohl — zur
Lichtgestalt erhebt gegenüber dem finsteren Schatten des

Princeps, starb 19 n. Chr., als Tiberius ungefähr 60 Jahre
zählte; Drusus, des Kaisers eigener Sohn, — denn um den
bereits 9. v. Chr., also vor Augustus verstorbenen Bruder
des Caesaren kann es sich hier nicht handeln —
entschwebt dem Hoffen des Vaters vier Jahre später, da dieser

65 war, also die Schwelle des Greisenalters überschritten
hatte. Diese zehn Jahre nun, fünf vor und fünf nach

jener Grenze, die der Mann überschreitet, um daran zum
Greis zu werden, sind — nach Tacitus — die entscheidenden

Jahre dieses sonderbaren Menschen. In diesen zehn
Jahren verlässt sein Leben die geradlinige Bahn der
Jugend- und Mannesjahre, und nur der gute Ruf, der sonst
doch wohl eher verloren geht, dauert an, weil die vorgesetzte

Maske das bereits entstellte Antlitz noch verbirgt. Ich
verstünde es, wenn ein Mensch, der heuchelt, um zur
Macht zu gelangen, seine Heuchelei noch eine Weile
fortsetzt, sobald er sein Ziel erreicht hat, weil die Rolle, die
er spielt, zum zweiten Ich geworden ist — aber solcher
Deutung steht des Autors Wort entgegen: egregium vita
famaque. Auch lässt es sich umgekehrt denken, dass ein
Mensch, dem all sein Mühen zerschellt an der Gemeinheit

seiner Mitmenschen, die nichts Gutes an ihm gelten
lassen, die alles, was er tut, missdeuten, in allem Edlen
nur verhüllte Niedertracht erkennen, alles Ungeschickte
als seines Wesens wahre Art erklären — ja, das lässt sich
verstehen, dass ein solcher Mensch dadurch auf Abwege
gerät, sich denkend: so will ich denn sein, wie ihr mich
haben wollt — aber auch diesen Entwicklungsgang schliee-
sen die Worte des Tacitus aus: egregium vita famaque.

In dieser Art entwickelt sich aber Tiberius weiter:
idem inter bona malaque mixtus incolumi matre — noeh
schwankt sein Schiff wischen Gut und Böse, solange die
Mutter am Leben. Livia aber stirbt erst 29 n. Chr., und der
Sohn, den sie als Waise zurücklässt, hat ein Alter von



Nr. 3 MITTELSCHULE Seile 11

bereits 70 Jahren. Zweifellos war ihr Einfluss auf ihn
gross, und Tiberius dürfte wohl gewusst haben, was er
ihr zu danken hatte. Doch er wusste ebensogut, dass
schliesslich er der Kaiser war; so berichtet Tacitus selbst
im 14. Kapitel des ersten Annalenbucbes: multa patrum
et in Augustam adulatio. Alii parentem, alii matrem
patriae appellandam, plerique ut. nomini Caesaris ascribe-
retur „Juliae filius" censebant. Ule moderandos femina-
rum honoros dictitans eademque se temperantia usuruni
in iis, quae sibi tribuerentur, ceterum anxius invidia et
muliebre fastigium in deminutionem sui accipiens ne lic-
(orem quidem ei decerni passus est aramque adoptionis
et alia liuiusce modi prohibuit.

Intestabilis saevitia, sed obtectis libidinibus, dum
Seianum dilexit timuitve — üblen Ruf brachte ihm seine
Grausamkeit, doch seine bösen Lüste blieben noch
verborgen, solange Seian in ihm Liebe oder Furcht erzeugte.
Dieser Kanzler, seines Chefs böser Schatten, findet sein
wohlverdientes Ende 31 n. Chr., da Tiberius 72 Jahre alt
ist. Die Grausamkeit, die man dem Kaiser zur Last legt,
belastet indes — so viel dürfen wir heute wohl ruhig
sagen — den Obersten seiner Garde; wenn er dann freilich
durch den Mann enttauscht, dem er — wider sein sonstiges

Misstrauen — sein ganzes Vertrauen geschenkt hatte,
wenn er einsam, alt und verbittert geworden, nun keine
Grenze mehr kennt in Menschenverachtung, in masslosem
Strafen wirklicher oder vermeintlicher Verbrechen, darf
er auf unsere Verzeihung zwar nicht, aber doch auf unser

Verstehen rechnen. Aber so deutet sein Werden
nicht der römische Historiker, der ein Psychologe sein
will, sondern der deutsche Dichter, der ein Psychologe ist,
Emmanuel Geibel, der in seiner Ballade „Der Tod des
Tiberius" den sterbenden Herrscher bekennen lässt:
Auch ich war jung einst, traut' auf meinen Stern
Und glaubt' an Menschen. Doch der Wahn der Jugend
Zerstob zu bald nur; und, ins Innre lugend,
Verfault erfand ich alles Wesens Kern.
Da war kein Ding so hoch und bar der Rüge,
Der Wurm sass drin; aus jeder Grosstat sah'n
Der Selbstsucht Züge mich versteinert an.
Lieb', Ehre, Tugend, alles Schein und Lüge!
Nichts unterschied vom reissenden Getier
Dies Kotgeschlecht, als im ehrlosen Munde
Der Falschheit Honig und im Herzensgrunde
Die grössre Feigheit und die wildre Gier.
Wo war ein Freund, der nicht den Freund verriet?
Ein Bruder, der nicht Brudermord gestiftet?
Ein Weib, das lächelnd nicht den Mann vergiftet?
Nichtswürdig alle — stets dasselbe Lied.
Da ward auch ich wie sie

Tacitus aber sieht kein Werden im Innern seines
Helden, nur ein Sinken äusserer Stützmauern: postremo
in scelera simul ac dedecora prorupit, postquam remoto
pudore et metu suo tantum ingenio utebatur — schliesslich

bricht vollends aus seine Gier nach Blut und böser
Lust, nachdem einmal, da alle Scham und Furcht gewichen,

sein eigentliches Selbst über ihn Macht gewonnen.
Scham, Furcht vor wem? Vor denen, die ihm einst
nahegestanden: Augustus, sein oberster Kriegsherr, von dem
es abhing, ob Tiberius Kaiser würde — Germanicus, der
aufgezwungene Adoptivsohn, des Volkes Liebling, ein
Widersacher auch wider seinen Willen — Drusus, der Sohn,
vor dem ein Vater etwa noch rot werden könnte — Livia,
die Mutter, die ihn geboren und auf den Thron erhoben
hatte — Seianus, der einst sein Leben für ihn zu opfern
bereit war, bis er sich entschloss, wenn es gelänge, des
Kaisers Leben für sich selbst zu opfern. Und das Merkwürdigste

an allem bleibt doch, dass Schein und Sein in
diesem Leben erst auseinanderklafften, als eine Krone das
Haupt zierte, dessen Augen bereits 55 Jahre gesehen

hatten. Denn, ich muss es wiederholen, diese ersten 55

Jahre, diese weitaus längere Hälfte der Lebenszeit des

Tiberius tragen nach Tacitus die Ueberschrift: egregium
vita famaque.

Aber eben — noch zur Zeit, da Augustus lebt, wenn-
gleicn sein hohes Alter Anlass zu Sorgen gibt, raunt das
Volk von den künftigen Herren des Reiches — und Tacitus

hat dieses Raunen vernommen und gibt davon Kunde
im ersten Buch der Annalen, im 4. Kapitel: pars multo
maxima imminentes dominos variis rumoribus differe-
bant; trucem Agrippam et ignominia acccnsum non aetatc

neque rerum experientia tantae moli parem, Tibcrium
Ncronem maturum annis, spectatum hello, sed vetere at-
quo insita Claudiae familiae superbia, multaque indicia
saevitiae, quamquam premantur, erumpere. Hunc et prima

ab infantia eduetum in domo regnatrico; congestos
iuveni consulatus, triumphos; ne iis quidem annis, qui-
bus Rhodi specie secessus exsul egerit, aliud quam iram
et simulationem et secrctas libidines meditatum. Wer findet

nicht hier bereits die Hauptgedanken der späteren
Charakteristik? Nur bleibt der Unterschied anzumerken,
dass, was dort erst allmählich zum Vorschein kommt, hier
bereits sorgenvoll von den künftigen Untertanen besprochen

wird, — und jener zweite Unterschied, dass die
Charakteristik über die Zeit vor dem Regierungsantritt die
Worte schreibt: egregium vita famaque, während das
erste Annalenbuch nichts davon weiss, wenigstens soweit
die fama in Frage kommt (wofür sich übrigens die
Beispiele vermehren Hessen).

So ist — ich kann nicht anders — die psychologisio-
rende Konstruktion Herr geworden nicht nur über den

Psychologen, sondern auch über den Historiker Tacitus,

der am Ende des sechsten Annalenbuches vergessen
hat, was er am Anfang des ersten zu berichten wusste.

Piatons Stil im Urteil der Kirchenvater
Dr. Emil Orth, Studienrat, Säarbriicken.
In der Schrift von Friedrich Walsdorff „die antiken

Urteile über Piatons Stil" (Leipzig 1927) findet sich ziemlich

viel Material zu dem Thema; doch ist die Arbeit nicht
organisch aus dem Stoff erwachsen, sondern nach
vorausbestimmter, einseitiger Richtung und Beschränkung
gemacht und ohne den Willen zu klar chronologischer und
ungefähr vollständiger Mitteilung der Belege unternommen.

Hier seien nun etliche Kirchenväter angeführt, die
Walsdorff nur zum kleinsten Teil und noch mit Druckfehlern

anhangweise nennt.
Origenes (185—254) spricht mehrfach von Piatons

Stil: 11,680 B, 696 B, 1089 G, 1176 D, 1289 C, 1292 B, 1296
D, 1297 B. Origenes hängt dabei wohl von dem Neuplato-
niker Ammonios Sakkas ab, dann vom Platoniker Kelsos,
endlich von seiner eigenen Lektüre Piatons. Klemens von
Alexandrien, einer der Hauptlehrer des Origenes, hat sich,
wie es scheint, nicht über Piatons Sprache geäussert.

Gregor v. Nazianz (329-390) erwähnt Piatons
Sprachgewandtheit 36, 201 C, 37,684 A vs 43 und 1188 A vs 305.
Gregor v. Nazianz war Freund und Mitschüler des Basi-
leios in Athen. Dort war wohl für beide die gemeinsame
Quelle ihres Urteils über Piaton.

Basileios (330—379) spricht ep. 135 32,572 G von
Piatons anmutigem Stil. Der Heilige war Schüler des
Sophisten Himerios, der in seinem Urteil über die
platonische Sprache ecl. 10,1 gleichfalls die Reize der
Darstellungskunst des alten Philosophen hervorhebt. Danacli
kann Basileios die Bewertung der platonischen Grazien
von Himerios übernommen haben.

Gregor v. Nyssa (331—394) berührt zweimal in
seinem Werke „contra Eunomium" Piatons Sprachkunst:
45,813 G, 1045 D. Gregor v. Nyssa war ein Bruder des
Basileios und in seiner Schule gebildet. Woher Gregor für



Seite 12 MITTELSCHULE -Nr. 3

seine beiden Urteile jedesmal „Kalliphonia" genommen
hat, ob von einem Sophisten oder einem Christen (etwa
von Basileios selber), ist nicht festzustellen.

Johannen Chrysostomos (345—407) rühmt Piatons
Erhabenheit 48,660; die feierliche Wortfülle 60,407; endlich

stellt er 61,27 die Beredsamkeit des Apostels Paulus
über die Platons. Johannes Chrysostomos war vom Rhetor
Libanios (314—393) ausgebildet, der auffälligerweise ziemlich

selten auf Platons Stil hinweist. Doch stimmen der
christliche Schüler und der heidnische Lehrer in ihren
Platon-Urteilen nicht so überein, dass von einer unmittelbaren

Abhängigkeit in diesem Punkt die Rede sein könnte.
Isidor v. Pelusion (370—440) spricht, genau wie sein

Lehrer Johannes Chrysostomos, 77, 1613 D von Platons
erhabenem Stile.

Theodoret von Kyros (390—458) gedenkt 82, 1192 A
der platonischeen Wortkunst. Theodoret, ebenfalls Ghry-
sostomos-Schüler, preist wie sein Lehrer die platonische
Sprache, ohne in der Form des Urteils von ihm
abzuhängen.

Prokop v. Gaza (c. 495 — c. 557), ein christlicher
Schriftsteller und Redelehrer, gedenkt ep. 33 p 544 Her-
cher der platonischen Anmut.

Aineias v. Gaza (c. 500) bringt 85,884 B einen Hinweis

auf die deutliehe Sprache Platons.
Zacharias v. Mytilem (f vor 553), der zweimal von

Platons Stil (85, 1016 A und 1037 A) redet, ist wahrscheinlich

ein Bruder des Prokop v. Gaza und gehört mit ihm
und Aineias zu den drei berühmten Gazäern, die in ihrer
Rhctorschule Platons Stil bewunderten.

Die Urteile einiger Kirchenväter über die platonische
Sprache, die wir oben erwähnt haben, besitzen eine
gewisse Bedeutung nach verschiedenen Seiten. Nicht alle
Kirchenväter sprechen von Piaton, und nicht alle, die ihn
nennen, reden von seiner Formkunst. Die patristischen
Erteile'über den platonischen Stil sind also mehr zufälliger

Natur,vielleicht durch Vorlagen, z. B. durch Gegner,
hervorgerufen, gegen die sich die Kirchenväter wehren.
Die Väter schrieben die Urteile nicht aus Kompromissgründen.

sondern aus Ueberzeugung und dem wirklichen
Gefühl der Freude am platonischen Wortkunstwerk. Sie
anerkannten gerechterweise die Sprachgewalt des alten
Philosophen, aber nicht seine Lehre. Die Väter bewiesen
damit die Fähigkeit objektiver Kritik an Platons
Schriftstellern. Diese Urteile sind stets allgemein und kurz
gehalten: nur beim christlichen Rhetor Aineias v. Gaza finden

wir einige äusserliche Einteilungsbegriffe dier
Stillehre, doch ohne Belege. Die Urteile scheinen selbständig
zu sein, da keine Gewährsmänner oder Vorlagen genannt
sind; es sind Nebenbemerkungen; sie bilden nie ein
besonderes Kapitel mit dem Ziel einer bewusst eindringlichen

Sprachbetrachtung. Die Urteile lauten immer nur
günstig; ohne Einschränkung liest sich das Lob auf den
Stil des Akademikers, wohl auch darum, weil die Väter
bei der Ablehnung und Bekämpfung platonischer Lehren
nicht als unfreundlich oder gehässig erscheinen wollten.

Die christlichen Schriftsteller machen deshalb keine
breiten Stilbemerkungen über Piaton, weil sie sich in
ihren vorliegenden Werken nicht als berufsmässige Rhe-
torbn oder als Stilkritiker betätigen. Daher verlieren sie
sich auch nicht in lehrbuchhafte Einzelheiten. Sie stellen
Piaton allerdings nicht als den Gipfel der griechischen
Kunstprosa hin, sondern sie heben an seiner Sprache
bloss eine bemerkenswert charakteristische Seite hervor;
in den meisten Fällen rühmen sie allgemein die Schönheit
des. platonischen Ausdrucks; die patristischen Hauptbegriffe

der „lexis" oder „phrasis" Platons heissen: „euglot-
tia, euepeia, kalliphonia, charis, kompos, hypsos."

Möglicherweise waren die kirchenväterlichen Urteile
über den platonischen Stil durch heidnische Lehrer der

Kirchenväter, durch neuplatonische Sophisten, vorgeformt.

Ein gemeinsamer, etwa christlicher Ursprung der
patristischen Bemerkungen über die platonische Sprache
lässt sich nicht feststellen; sie entstammen der allgemeinen

klassischen (damals heidnischen) Bildung. Spätere
Christen (wie Photios, Michael Psellos oder Eustathios),
die ebenfalls Platons Kunst bewerten, können ihr Urteil von
den klassischen Kirchenvätern übernommen haben. Aber
eine besondere Begeisterung für das Studium und die
Erklärung des platonischen Stiles zeigen die Christen nicht.
Piaton als Stilist hatte für sie keine einzigartige Stelle
mehr die alle andern Autoren des Altertums überragte.

BUcherecke
Die sozialen Rundschreiben Leos XIII. und Pius XI. Text

und deutsche Ueborsetzung samt systematischen Inhaltsübersichten

und einheitlichem Sachregister, im Auftrag der Sektion
fiir Sozial- und Wirtschaftswissenschaft der Görrcsgesellschaft
herausgegeben von Gustav Gundlach S. J., Paderborn,
1931, Ferd. Schöningh. Geh. Mk. 8.—.

Wer sich schon geärgert hat über die schwerfällige und
altmodische muttersprachliche Fassung, in der uns päpstliche
Erlasse gewöhnlich übermittelt werden, muss an der vorliegenden
Ausgabe von Rerum Novarum und Quad ragesimo Anno seine
hello Freude haben. Die Ueberselzung ist klar, kraftvoll und im
hosten Sinne modern. Dass ihr Seite für Seite der lateinische
Text gegenübergestellt ist, macht ihre Benützung besonders
reizvoll. Ausführliche Ueberblicke und ein sorgfältiges
Stichwortregister erhöhen die praktische Brauchbarkeit ungemein.
Nachdem unsere Verlage damit begonnen haben, Rerum Novarum
auch der Schule zugänglich zu machen, wird mancher Lehrer
mit Freude nach diesem wertvollen Hilfsmittel greifen. R. L.

Schoiko, Dr. Coelestin, Lateinisches Vokabular in etymologischer

Ordnung. 113 S. Melk, 1926, Verlag Franz Wcdl.
Zum Gebrauch für den Lehrer dürfen wir dieses Büchlein

rückhaltos empfehlen. Dagegen scheint es uns für dic'Hand des

Schülers, zumal der untern Klassen, weniger zu passen. Es
enthält allzuviele unsichere, mit Fragezeichen versehene
Deutungen, die mehr Verwirrung als Nutzen stiften werden. Auch ist
es nicht eben übersichtlich gedruckt, offenbar aus Gründen
der Sparsamkeit; wenn immer möglich sind zwei Formen
nebeneinander in eine Zeile gedrängt, was das Lernen und selbst
das Auffinden wesentlich erschwert. Was die Reichhaltigkeit
betrifft, steht das Büchlein weit über der ,,Lat. Wortkunde''
von Linde-Schlossarek und kann selbst mit jener von Schwerdt-
feger-Troll konkurrieren. Letztere beiden haben aber wieder die
häufige Hinweisung auf die modernen Fremdsprachen voraus,
was wir für das Memorieren des Wortschatzes als grossen Vorteil

erachten. R. L..
Philippe Quinche: Mon troisieme livre de franpais. A.

Francke S.A., editeur, Berne. In Leinen Fr. 4.50.
Auch das dritte Buch von Philippe Quinche wird unter den

Fachkollegen gute Aufnahme finden, da auch dieser Band die
Vorteile des ersten und zweiten teilt: Sorgfältige Auswahl und
Bearbeitung praktischen Lesestoffes in übersichtlicher Anordnung,

gewandte Ausbeutung desselben für Grammatik und
Konversation, mit Anregung zu selbständigem Schaffen der Schüler.
Anerkennend erwähnt seien auch die Einfügung von Uebungen
für das Uebersetzen vom Deutschen ins Französische, der
Anhang, umfassend ein nach Gebieten bearbeitetes Wörterverzeichnis,

Konjugationstabellen der Hilfszeitwörter, der regelmässigen
Zeitwörter und endlich ein alphabetisches Wörterverzeichnis.

J. R.

Humor

Der horazkundige Gast.

Ein Leipziger Buchhändler hatte sich die beiden
städtischen Gymnasialrektoren, Eckstein und Vogel, zur
vertrauten Dreimännerzusammenkunft eingeladen. Vogel
musste absagen, weil er zur königlichen Tafel befohlen
wurde. Eckstein kam und führte sich bei dem Gastgeber
ein mit dem Horazzitate:

Me cenas, at avis edit e regibus — Mich speisest du,
aber Voeel isst bei Königs.



1B. Jahrgang Nr. 4 9. Juni 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: OR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Seneca saepe noster — Reflexions sur U litterature — Bücherecke.

Seneca saepe noster
Dr. Paul Keseling, Lingen (Ems).

Dass der römische Philosoph L. Annseus Sencca in
seinen ethischen Anschaungen und Forderungen mit der
biblisch-christlichen Sittenlehre oft auffallend übereinstimmt,

ist allgemein bekannt. Schon Tertullian nimmt
den heidnischen Weisen für das Christentum als

Kronzeugen in Anspruch ')• Ans dieser Atmosphäre
vertrauensvoller Sympathie ist der schon den grossen
Kirchenlehrern Augustinus und Hieronymus bekannte,
aber sicher unechte Briefwechsel zwischen dem Apostel
Paulus und Seneca herausgewachsen; wegen dieser engen
Gesinnungsgemeinscliaft hat man schon mehr als einmal
den Erzieher und Kanzler Neros zum halben oder ganzen
Christen stempeln wollen; zum mindesten glaubte man in
seinen Schriften unverkennbare Anzeichen zu finden für
eine gewisse Verwandtheit mit der biblischen Gedankenwelt,

d. h. dem Schrifttum des Alten und Neuen
Testamentes, ob nun diese. Kenntnis auf eigener Lektüre
beruhe oder nur auf gelegentlicher mündlicher Vermittlung.
Dass rein zeitlich genommen eine direkte oder indirekte
Beeinflussung des Römers durch jüdische und christliche
Gedanken durchaus möglich ist, bedarf keiner weiteren
Erörterung, wenn man sich vor Augen hält, dass der
Aufenthalt und die Wirksamkeit der Apostel Petrus und
Paulus in Rom gerade in jene entscheidenden Jahre des

7. Dezenniums unserer Zeitrechnung fällt, in denen
Seneca teils als allmächtiger Minister, teils als vielseitiger
und tiefer Denker auf dem Scheitelpunkte seiner bewegten

Lebensbahn stand.

Im folgenden sind einige Parallelen zusammengestellt,

die sich bei der Lektüre der Dialoge des Seneca
zwanglos ergeben zu bekannten Stellen des Alten und
Neuen Testamentes, wobei von letzteren infolge
Raummangels jeweilen nur die Fundstelle angegeben werden
kann. Ad. Marc, de consol. 21 sucht der geistvolle Tröster
Seneca der schwer getroffenen Mutter über den so schnellen

und allzufrühen Tod des Sohnes hinwegzuhelfen
durch den Hinweis auf die Kürze jedes Menschenlebens,
auch des ausgedehntesten, im Vergleich zur Ewigkeit.
Da heisst es: ad Marc, de consol. 21, 1 : Ad brevissimum
tempus editi, cito cessuri loco venienti in pactum hoc

prospieimus hospitium omnia humana brevia et ca-
duca sunt et infiniti tempo'ris nullam partem occupantia..

— Vgl. dazu Job. 14, 1. 5; I. Petr. 2, 11; Hebr. 13, 14.

In Kapitel. 24 derselben Trostschrift ergeht die
dringende Mahnung, das Leben des teuren Verstorbenen nicht
äusserlich nach der Zahl der Jahre abzuschätzen,
sondern nach seinem geistigen Gehalt an Tugenden und
Vorzügen. Ad Marc, de consol. 24, 1: Incipe virtutibus illum,
non annis aestimare: satis diu vixit. — Vgl. dazu
Sap. 4, 8. 9. 13.

Ein früher und scheinbar vorzeitiger Tod kann in

1) De anima c. 20: sicut et Seneca saepe noster.

Wirklichkeit für den Betroffenen eine Auszeichnung und
die grösste Wohltat bedeuten, weil man nie im voraus
wissen kann, ob seine weitere Entwicklung nicht
enttäuscht hätte. Ad. Marc, de consol. 22, 1. 2. 3.: unde enim
scis an diutius illi expedierit vivere? An illi hao morte
consultum sit? Ideoque felicissimis optanda mors
est. Neque enim recta ingenia, qualem in adulescentia

spem sui fecerant, usque in senectutem pertuleruitt,
sed interversa plerumque sunt. Proximum est, puto, brevi
aetate defunetos cito in integrum restitui. — Vgl. dazu
Sap. 4, 10 sqq.; Hebr. 11, 5.

Dass der Leib eine schwere, niederziehende Bürde
und sozusagen eine Fessel für den hochstrebenden Geist
des Menschen bildet, ist für den Stoiker natürlich ein

ganz geläufiger Gedanke. Ad Marc, de consol. 24, 5 :

haec quae vides circumdata nobis vineula animorum
tenebraeque sunt, obruitur bis, offuscatur, inficitur, arce-
tur a veris et suis in falsa coniectus, omne illi cum liac
gravi carne certamen est, ne ahstrahatur et sidat; nititur
illo, unde demissus est. — Vgl. dazu Sap. 9, 15.

Diese selbe Stelle erinnert übrigens in ihrer äusseren
Beschreibung des menschlichen Körpers an ein aus dem
Totenoffizium bekanntes Wort des Dulders Job: Ibid.:
haec quae vides circumdata nobis ossa, nervös et obduc-
tam cutem vultumque et ministras manus et cetera quibus
involuti sumus. — Vgl. dazu Job. 10, 11.

Es sind also die späteren Lehrschriften des A. T., mit
denen sich der römische Philosoph sachlich und mitunter

sogar sprachlich mehr oder weniger eng berührt.
Wenn wir von dem absehen, was einfach der
allgemeinmenschlichen Natur und Lebenserfahrung aufs Konto zu
setzen ist, würde vielleicht zur Erklärung der Parallelen
die gemeinsame hellenische Geistesatmosphäre ausreichen.

Doch wenden wir uns den Berührungen zu, die mit
Stellen des N. T. uns aufgestossen sind.

Als rein äusserlich und ohne weitere Bedeutung dürfte
der Zusammenklang erscheinen, der sich in folgendem
offenbart: ad Marc, de consol. 24, 1: pupillus relictus
sub tutorum cura usque ad XIV. annum fuit, — Vgl. dazu

Gal. 4, 2.

Aber beachtlich und ins Gewicht fallend ist es, wenn
auch der heidnische Weise ganz im Sinne der Bergpredigt

die übermässige Sorge für Speise und Trank als
menschenunwürdig verhöhnt. Ad Marc, de consol. 22, 3:
summaque illis curarum fuit, quid essent, quid biberent. —
Vgl. dazu Mt. 6, 31 sq.; Luc. 12, 29 sq.

Allein nicht nur die Trostschrift an Marcia, auf die
wir uns bisher beschränkten, sondern auch u. a. die drei
Bücher „Ueber den Zorn" liefern ergiebiges Vergleichsmaterial

für unsern Zweck. Wie man z. B. Fehlende und
Irrende zurechtweisen und bessern soll, darüber sind sich
der römische Sittenprediger und das Evangelium weithin
einig: de ira I, 16, 2: tu adhuc in prima parte versa.ris

errorum nec graviter laberis sed frequenter: obiurgatio te

primum secreta deinde publicata emendare temptabit. —
Vgl. dazu Mt. 18, 15 sqq.



Seite 14 MITTELS GH U L E Nr. 4

Kein Wunder, dass Seneca, der feine Kenner der
menschlichen Natur, auch an der unseligen Neigung der
Menschen nicht vorbeigeht, die eigenen Fehler zu
übersehen, dagegen die des Mitmenschen über Gebühr in
Rechnung zu stellen: de ira II, 28, 8: aliena vitia in oculis
habemus, a tergo nostra sunt. — Vgl. dazu Mt. 7, 13 sqq.

Tief durchdrungen ist der ehrliche Geist von der
Tatsache der allgemeinen Sündhaftigkeit und Fehlerhaftigkeit:

de ira II, 28, 1 : hoc primum nobis persuadea-
mus neminem nostrum esse sine culpa; hinc enim maxima

indignatio oritur: „nihil peccavi et nihil feci." Immo
nihil fateris! Quis est iste qui se profitetur omnibus
legibus innocentem? — Vgl. dazu Joh. 8, 7; I. Joh. 1, 8.
10; Jac. 3, 2; Rom. 3, 23; Prov. 20, 8 sq.; Sir. 17, 29 sq.

Auch die Weisen sind von diesem verhängnisvollen
Verdikt nicht ausgenommen. De ira III, 24, 4 : pro quo-
cumque illnd nobis respondeamus sapientissimos quoque
viros multa delinquere, neminem esse tarn circumspec-
tum, cuius non diligentia aliquando sibi ipsa excidat,
neminem tarn maturum, cuius non gravitatem in aliquod
fervidius factum casus impingat, neminem tarn timidum
offensarum, qui non illas, dum vitat, incidat. — Vgl. dazu
Rom. 3, 23; Prov. 24, 26; Eccles. 7, 21; III. Reg. 8, 46;
II. Chron. 6, 36.

Ganz im Sinne des Herrn, der die Pharisäer ob ihrer
Ehrsucht tadelt, erscheint auch dem stoischen Weisen die
äussere Rangordnung z. E. bei Gastmählern belanglos für
den inneren Wert des Menschen: de ira III, 37, 4: minus
honorato loco positus irasci coepisti convivatori. vocatori,
ipsi qui tibi pneferebatur: demens, quid interest, quam
lecti premas partem? honestiorem te aut turpiorem potest
facere pulvinus? — Vgl. dazu Mt. 23, 5; Marc. 12, 39;
Luc. 20, 64; 14, 8 sqq.

Bedürfnislosigkeit ist nach Seneca die Vorbedingung
für Glück und Zufriedenheit des Menschen. Das lehrt des

Kynikers Diogenes unerreichtes Vorbild, das lehren die
unsterblichen Götter, die weder Landbesitz noch zinstragendes

Kapital haben. Schändlich ist also das ehrfürchtige

Staunen vor dem Reichtum. De tranqu. an. 8, 5: res-
pice agedum mundum: nudos videbis deos, omnia dantes,
nihil habentes. — Vgl. II. Cor. 6, 10.

Mit eindringlicher Beredsamkeit weiss der römische
Sittenprediger seine Zuhörer zum sittlichen Lebenskampf
wider alle feindlichen Gewalten aufzurufen und anzu-
eifern durch den Hinweis auf das ermutigende Zuschauen
der Götter. De prov. 2, 7—9: si aliquando impetum capi-
unt, spectant di magnos viros conluctantes cum aliqua
calamitate. ecce spectaculum dignum ad quod respi-
ciat intentus operi suo deus, ecce par deo dignum, vir
fortis cum fortuna mala compositus, utique si et provo-
cavit. — Vgl. I. Cor. 4, 9.

Uns ganz vertraute Saiten aber schlägt der
philosophische Seelenarzt an, wenn er nach dem Vorbilde des
römischen Philosophen Sextius zur strengen Selbstprüfung

allabendlich mit allem Ernst und Freimut mahnt.
Nur einige markante Sätze seien aus dem ganzen
einschlägigen Kapitel hier herausgehoben. De ira III, 36, 1:

qui (sc. animus) cotidie ad rationem reddendam vo-
candus est quicquam ergo pulchrius hac consuetu-
dine excutiendi totum diem? totum diem meum
scrutor factaque ac dicta mea remetior; nihil mihi ipse
abscondo, nihil transeo. — Vgl. Gal. 6, 4; II. Cor. 13, 5;
I. Tim. 4, 16; Sir. 37, 30 ')•

*) Ueber die Uebung der täglichen Gewissenserforschung

bei den Philosophen vgl. G. Nisch. Geschichte
der Autobiographie I. (Leipzig 1907). S. 268 f.

Selbst für die katholische Lehre von dem Dasein eines

Reinigungsortes im Jenseits haben wir an Seneca einen
Eideshelfer. In der öfter zitierten Trostschrift ad Marciam
will er der untröstlichen Mutter die befreiende Erkenntnis

vermitteln, dass ihr Sohn in seinem eigentlichen Wesen

und Sein durch den körperlichen Tod nicht berührt
ist. Nur die wertlose äussere Hülle liegt im Grab: pessi-
ma eius et ipsi molestissima islic jacent, ossa cineresque,
non magis illius partes quam vestes aliaque tegimenta
corporum. Integer ille nihilque in terris relinquens sui fu-
git et totus excessit; paulumque supra nos commoratus,
dum expurgatur et inhaerentia vitia situmque omnem
mortalis aevi excutit, deinde ad excelsa sublatus inter fe-
lices currit animas, excepit illum coetus sacer (1. c.

25,1). Unmittelbar vor diesem Abschnitt heisst es in
demselben Sinne: ibi illum aeterna requies manet (1. c. 24, 5)
und gleich nachher, nachdem die Scipionen und Catonen,
die Heroen römischer Nationaltugenden, und der eigene
Grossvater den Verblichenen als einen der Ihrigen in
Empfang genommen, wird von eben dem Grossvater mit
Beziehung auf den Enkel gesagt: adplicat sibi nova luce
gaudentem (ibid. 25, 2). Wem fällt da nicht sofort der

fromme Fürbittruf der Kirche pro defunctis ein: Requiem
mternam lux perpetual

Auch andere durch ihre kultisch-liturgische oder

dogmatische Verwendung später geheiligte und uns
geläufige Wortverbindungen begegnen schon bei dem
heidnischen Weisen. Mehrfach spricht er von einem salutare
preeceptum (z. B. de ira III, 6, 3) bzw. einer prseceptorum
salutarium adsidua meditatio (ibid. III, 41, 1) und
erinnert damit unwillkürlich an das Invitatorium zum Pater
noster in der Messe: Praeceptis salutaribus moniti

Wenn der ehrwürdige Martyrerbischof Ignatius von
Antiochien in seinem Briefe an die Epheser (c. 20, 2) auf
das eucharistische Brot den auch vorher schon in der
medizinischen Fachsprache bekannten Ausdruck(pdgfiaxov
ä&avaolag überträgt (Vgl. W. Bauer, Wörterbuch
zum N. T.,Giessen 1928 s. v. q> d q [i a x o v so nennt
Seneca den Giftbecher des Socrates in dessen Sinn ein
medicamentum immortalitatis (de provid. 3, 12). Wenn
der Römische Katechismus „ein hochedles Gefolge
sämtlicher Tugenden" der heiligmachenden Gnade zuschreibt
(additur nobilissimus omnium virtutum comitatus P. II.
c. 2 qu. 50), so steht er in der sprachlichen Formgebung
klärlich auf den Schultern des Römers, der in der anderen

Consolatio ad Helviam matrem 9, 3 die Worte prägt:
Nullus angustus est locus, qui hanc tarn magnarum
virtutum turbam capit; nullum exilium grave est, in quod
licet cum hoc ire comitatu.

Wenn wir zum Schlüsse nochmals einen prüfenden
Rückblick werfen auf all die zusammengetragenen Parallelen

und sie unter dem Gesichtspunkte der eingangs
aufgeworfenen Abhängigkeitsfrage kritisch durchmustern, so

bleibt u. E. nach nicht eine einzige übrig, die einen Ein-
fluss der biblischen jüdisch-christlichen Literatur oder
Gedankenwelt auf den gelehrten Römer zwingend erwiese.
Die Uebereinstimmungen und Bemühungen, seien sie nun
rein gedanklicher Art oder mögen sie selbst in die
formalsprachliche Sphäre hinübergreifen, lassen sich
hinreichend erklären entweder aus den ewig sich gleich
bleibenden Nöten und Bedürfnissen sowie den immer
und allzeit gültigen Erkenntnissen und Strebungen des

Menschenwesens, oder sie sind bestenfalls ein gleichlautender

Exponent der geistigen Atmosphäre des ausgehenden

Altertums. Es geht also nicht an, Seneca zu einem Schü-



Nr. 4 MITTELSCHULE Seite 15

ler der Apostel zu machen, sowenig im Ernste davon die
Rede sein kann, dass etwa ein Piaton, wie manche
Kirchenväter wollten, aus Moses oder den Propheten seine
erhabenen Gedanken geschöpft, hätte.

Aber deshalb ist die Feststellung, dass stoische
Philosophie und biblisch-christliche Lehre ein gutes Stück
Weges zusammengehen, so wie sie hier in concreto an
Senecas .Schrifttum anschaulich geworden ist, um nichts
weniger bedeutsam und reizvoll. Gerade heute, im Zeichen
der Konzentration der Unterrichtsbücher, wo nicht zuletzt
auch der Religionsunterricht aus seiner splendid isolation

heraustreten muss, will er. nicht zur Unwirksamkeit
verurteilt sein, gerade jetzt dürfte es ein Gebot der Stunde
sein,, haltbare Brücken zu profanen Lehrgebieten, wirkliche,

echte Querverbindungsmöglichkeiten aufzuzeigen
und auszunützen. Dazu soll diese anspruchslose
Zusammenstellung ein bescheidener Beitrag sein3).

Reflexions sur la literature
La litterature est un moyen de s'exprimer, d'exterio-

riser sa pensee, ses sentiments par des mots, de faire res-
plendir sur la matiere verbale la verite ou la beaute. Or,
cela signifie en premier lieu personnalite, since-
rife, deux choses essentielles ä tout art, et qui ne vont
du reste pas l'une sans l'autre. Les idees sont le produit
de la reflexion et non d'une « rememorisation» ; la
memoire n'est qüe l'humble servante de l'intelligence. La
litterature doit apprendre ä reflecliir et a sentir, puis k trou-
ver les mots qui rendront possible la communication de ces
idees et de ces sentiments sans les trahir.

Le maitre aura done avant tout un grand respect pour
la personnalite de l'eleve. S'il pretend s'imposer, il se

trompe gravement ; car ii a la charge d'un etre qui n'est
pas lui-meme, et k qui il doit done avant tout la soumis-
sion. Eduquer, n'est-ce pas favoriser l'epanouissement de
facultes qui dejä sont dans l'homme comme la rose dans le
bouton Le devoir du maitre est d'aider l'eleve k trouver
son äme et a la livrer, et non de se contenter de travaux
tout penses par d'autres. Devoir d'abnegation, d'amour,
de patience, d'intelligence. Täche difficile et que beaucoup
negligent.

D'oü l'armee de cliches, de phrases toutes faites, de

sentiments imposes en petits paquets etiquetes, dont on a
peuple notre memoire k l'ecole primaire, et que huit annees
de college n'ont pas reussi ä mettre en deroute. Dans nos
devoirs on ne trouve presque pas une pensee personnelle,
pas un detail senti, pas un sentiment vrai. Tout est faux,
plaque, insipide, tout est mort. Tout est tire, non d'une
intelligence active, d'une imagination vivifiee, d'une sensibility

joyeuse, mais d'un vaste et triste musee d'antiquites
scolaires.

Ainsi tous les pres doivent etre verdoyants, les precipices

insondables, les valines riantes, les torrents impe-
tueux. Les montagnes escarpees doivent toujours etre assises,

si elles ne dressent pas vers le ciel leur tete altiere.
Le soleil doit etre radieux et la lune toujours d'argent. Les
forets, en automne, doivent se contenter de mille couleurs
variees! Les quaiificatifs charmant, merveilleux, admirable,

superbe sont de tres commodes passe-partout. II fau-
drait parier des fades descriptions, qui ne sont que des

enumerations; du ton sermonneur employe par beaucoup
d'yiäves, vrai masque de carnaval; de la faussete des sen-

*) Zur Ergänzung vgl. B. A. Betzinger, Seneca-
Album, Frbg. 1899, bes. Anhang II: S. und das Christentum,

S. 197 ff. und ff. Schneider, Christliche Klänge aus
den griechischen und römischen Klassikern, 2. Ausgabe.
Leipzig 1877.

timents : invariablement la tristesse de la morl, le sericux
de la vie, la joie des bons, le remords des mechants, la
beaute de la pitie, etc., et pour finir touto composition la
reconnaissance envers Dieu ; sentiments faciles et vagucs,
qui no risquent pas de compromettre l'eleve et de trahir
son äme.

Mais impossible do s'attardor ; tout a le memo gout
do moisissurc et de mensonge. Et cctte prose vomitive est
imposee ou du inoins acceptee. II n'y a qu'a revoir nos
vieux cahiers do compositions fruncaises, dont les marges
sont viorges do toute annotation, sauf pour ce qui concorne
l'orthographe. Et je me souviens que presqu'aucune remar-
que orale ne suppleait ä cettc scandalcusc insouciance. Inutile

d'objecter qu'il s'agit d'un petit nombre d'eleves sans
intelligence ct avee qui il n'y a rien ä faire ; la plupart
sont depourvus do personnalite et le demeurent jusqu'ä la
fin. Or, je no crois pas qu'il faille en conclure qu'unc si

grande majority soient ce qu'on appelle dos « minus ha-
hens » ; ce ne serait pas faire honncur au Creatour, ni an
corps enseignant lui-meme, qui fit un jour partie de la
gent enseignee

Ce n'est du reste pas partout que cela se passe ainsi.
Je sais un college oü beaucoup do gamins de 12 ä 15 ans
arrivent au bout d'une annee ä faire de petits devoirs dans
lesquels on trouve dejä beaucoup d'originalite, de l'emotion
et une absence presque totale de mots inutiles. C'est dire
qu'on peut y arriver. Je connais par contre d'autres ela-
blissemerits oü la plupart des bachcliers seraient incapables
d'en faire autant!

Mieux vaut ne pas faire do litterature que d'acquerir
l'habitude de l'impersonnel et du faux. Souvent on se prend
ä souhaiter que l'enfant s'ebatte dans la rue ou les champs,
qu'il ait des chevres ä garder au lieu de frequenter l'ecole
II aurait des chances, au contact de la nature, de s'enri-
chir d'impressions vraies et personnelles, parce qu'elles ne
seraient pas imposees aveuglement; et il risquerait moins
de perdre sa sincerity native. Car il est interessant de cons-
tater que c'est ä partir du premier jour d'ecole que l'enfant

cesse de questionner sur toutes choses, de s'interesser
ä tout. II n'en eprouve plus le besoin, parce que quelqu'un
se charge de reflechir et de sentir k sa place!

Ces methodes contre nature, collectives et tyranniques,
empechent l'intelligence, l'imagination et la sensibility de

se developper, ne leur permettant qu'une vie ralentie, illu-
soire, dont la memoire fait presque tous les frais. On peut
arriver ä creer une facade de convention, une admiration
de commande pour les auteurs ; mais jamais un vrai goüt
de lire, encore moins d'ecrire. Et ce serait pourtant la
premiere condition. Car un amour force n'est pas un
amour; et l'on voudrait que l'eleve se donne ä une chose

qu'on n'a pas su lui faire aimer, parce qu'on ne lui en a
pas fait voir la beaute. Le maitre est obligy d'employer la
contrainte, et le resultat est encore moindre : l'indifference
fait place au degout. Jamais la tyrannie n'a rien produit
de bon. On est force de mepriser la liberty de l'homme

parce qu'on a meprise son intelligence (et cela se verifie
dans toutes les branches de l'yducation). Je me souviens
du mecontentement qui remuait toute la classe, au college,
quand on nous annonqait une composition franqaise. Et
nous attendions le dernier jour pour la bäcler avec la seule

joie triste de s'en debarrasser.
On comprend des lors qu'il est tant d'etudiants blasys,

qui n'ont plus goüt ä rien. Us n'ont pas senti la beaute,
qui pourtant suffirait a faire aimer la vie. Us ne connais-
sent pas la joie de produire quelque chose, la joie du travail

libre ; ils sont routiniers et impersonnels. Tres sou-
vent pourtant, dans ces rates, il y a de grandes ressour-
ces ; mais personne n'a voulu les y decouvrir et eux-memes



Seite 16 MITTELSCHULE Nr. 4

n'en ont pas conscience; ils s'ignorent et c'est pourquoi ils
sont dögoütcs. Iis sentent pourtant que leur intelligence
et leur volonte sont atrophiees, et leur impuissance les conduit

au desespoir. Leurs facultes superieures deviennent
un fardeau, au lieu d'etre une source de vie plus haute.

Et dire quo des hommes sont payes pour obtenir ce
heau resultat 1 Bien sür, ces consequences douloureuses
ne sont pas imputables entierement ä une mauvaise formation

litte raire, mais en meme temps ä toute education, intel-
lcctuelle, morale ou religieuse, basee sur le meme mepris
de l'intelligence et de la volonte de l'homme.

Ce qu'il faut c'est commencer par demander ä l'eleve
de tres courts devoirs ; il a bien assez k se depouiller de

co qui n'est pas lui-meme, et c'est d'abord presque tout.
II ne faut pas s'effrayer de la pauvrete qui se revelera au
debut; mieux vaut une seule ligne oü se reflete une
intelligence et une sensibilite, une personnalite, qu'un volume
do cliches. Et ce n'est pas sans beaucoup de douceur et

d'indulgence qu'on arrive ä obtenir l'ame d'un enfant; il
suffit parfois d'un peu de rudesse ou d'unc moquerie pour
la lui fermer a tout jamais.

Que l'eleve suive la realite de tres pres ; c'est Ie pain
do l'intelligence. Mais que son imagination pourtant se
donne libre cours ; le devoir du maitre est do la dinger
dans des voies raisonnables et non de l'etouffer. Qu'il ne
fasse ni morale ni sentimentalite. S'il est emu par une ligne
do montagne, un jeu do couleurs, une attitude, qu'il s'atta-
elic a rendre fidelement ce qu'il voit; son emotion passera
dans ses mots sans qu'il ait besoin d'en parier.

Sincerite de 1'emotion et fidelite de
1'expression : tout est lä, mais c'est beaucoup. C'est
un gros travail demande au maitre et ä l'eleve. Les gamins
regimbent d'abord: Mais quand ils voient la petite etincelle
do beau to qu'ils ont reussi k faire briller dans lours phrases,

oil ils reconnaissent leur propre visage, ils en eprou-
vent une grande joie. Ils comprennent qu'ils peuvent faire
quclquc chose, alors qu'on leur a pcut-etre toujours dit le

contraire, ils sc sentent devenir quelqu'un, ils prennent
conscience de leur force, de leur personnalite, do leurs
talents, ils affermissent leur caractere et leur confiance, ils
acquierent un peu du desinteressement et de la spiritualite
(tue donno tonte occupation artistique, ils prennent courage
et gout au travail; leur intelligence se developpe par la
reflexion, la verite et la beaute apparaissent, et la volonte
sc livre joyeusement et librement.

Ainsi la litterature, ou pi utot la Poesie (ce mot indique
mieux le caractere do creation que doit avoir toute oeuvre
litlcrairc) revclc l'homme ä lui-meme et l'aide ä ecarter
los tenebres de sa decheancc pour lui laisser entrevoir dans
la Joie un peu do la Lumierc increee.

I. Dafflon.

BUcherecke

„Die soziale Frage und der Katholizismus". Festschrift zum
40jährigen Jubiläum der Enzyklika ..Konun Novarum". Herausgegeben

von der Sektion für Sozial- und Wirtschaftswissenschaft
der Görres-Gesellschaft. Paderborn 1931. 488 S. Br. Mk. 16.—,
geb. Mk. 18.—.

Diese Festschrift ist die bedeutendste Publikation, die bei An-
lass'des Jubiläums von „Rerum Novarum" im deutschen Sprachgebiet

erschien und kann als ganz hervorragender Wurf gewertet
werden. Das zeigen und beweisen Ziel, Aufgabe und Mitarbeiter
des Werkes. Es will die „geschichtliche und systematische
Darlegung der sozialen Frage vom Standpunkt der Katholiken des
deutschen Sprachgebietes, vor allem Deutschlands und
Oesterreichs," geben (Dr. Wiek), also eine Orientierung auch der
Laien über die Hauptfragen des sozialen Riesenproblcms. Diesem

Zweck dient die Gliederung des Stoffes in 4 grosse Fragengebiete,
die ungefähr zeigen mögen, um was es geht: 1. Zur Geschichte der
katholisch-sozialen Bewegung. 2. Der sozialethische und
sozialökonomische Gehalt des Rundschreibens. 3. Der soziale Gedanke
in der kapitalistischen Welt. 4. Zur Problematik der katholischen
Soziallehre der Gegenwart.

Die 27 Autoren gehören zum grossen Teil zu den Führern der
Gesellschafts- und Wirtschaftswissenschaften und der sozialen
Bewegung. Th. Brauer, Götz Briefs. Adolf und Heinrich Weber.
Molitor, Nell-Breuning, die wir beispielsweise anführen, sind
Namen mit bestem Klang, die nur Gutes verbürgen.

Die verschiedenen Arbeiten behandeln die katholischen
Sozialauffassungen und -lehren, deren Grundlage „Rerum Nova-
rum" ist, nicht als Radikal- oder Allheilmittel, sondern als
das, was sie in der wirklichen Welt darstellten und noch
darstellen. Brauers Aufsatz: „Das Rundschreiben im Lichte der
wissenschaftlichen Nationalökonomie" ist in dieser Beziehung
fast klassisch zu nennen. Es ist auch nicht ohne innere Berechtigung,

wenn ein Aufsatz speziell auf „zeitbedingte Elemente im
Rundschreiben Rerum Novarum" (Wilhelm Schwer) hinweist,
und wenn ein letzter Abschnitt die „Problematik der katholischen
Soziallehre der Gegenwart" bebandelt.

Das Buch ist nicht nur für den Fachmann bestimmt, sondern
für einen weiten Kreis von solchen, die sich mit den Fragen des
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Lebens ernst auseinandersetzen.

Und gerade solchen kann es viel bieten um seiner Qualität
und seines Reichtums wegen. Der katholische Laie sollte es nicht
auf der Seite lassen, wenn er sich über soziale Fragen orientiert.

W.B.
Crusius, Friedr., Römische Metrik. 163 S. Gbd. RM. 4.—,

brosch. RM. 3.—. Max Huebcr, Verlag, München 1929.

Ein Gegenstück zu der 1924 im gleichen Verlag erschienenen
„Einführung in die griechische Metrik" von K. Rupprecht, aber
viel reichhaltiger und praktisch verwendbarer. Klare Definitionen,

etymologische Erklärung der verschiedenen technischen
Ausdrücke, beständige Verweisungen machen das Büchlein
besonders auch für Anfänger wertvoll. Dazu ist der Preis
angesichts der sehr zahlreichen Klischees und Beispiele recht an:
nehmbar. R. L.

'

Students-Series Neue Folge. — Bernhard Tauchnitz. Leipzig.
Nr. 27. Willa Cather, Tom Outland's Story. Der Held
entdeckt als Cowboy in der Prairie eine verlassene, aber kulturell
hochstehende Indianersiedelung, deren Erforschung er seine

ganze Kraft und Begeisterung, selbst seine Freundschaft mit
Rodney opfert. Inhaltlich edel und abwechslungsreich, in der
Form einfach und ansprechend. Viele Amerikanismcn. Wörterbuch
und Anmerkungen sind gründlich bearbeitet. Preis: M. 1.60.

Nr. 28. Joseph Conrad, Youth. — Seemannstage in
westlichen und östlichen Gewässern mit allen ihren Abenteuern,
treuer Freundschaft in der Not und jugendlichem Idealismus.
Die kurze, lakonische Seemannssprache macht den Wortschatz
überreich. Doch steht ein sorgfältig bearbeitetes Wörter- und
Realienverzeichnis zur Verfügung. Preis: M. 1.60.

Nr. 29. John M. Synge, Plays. — Zwei dem Volksleben alf-
gclauschte Theaterstücke eines feurigen irischen Nationalisten,
die sich für den Schulbetrieb, weil vom irischen Idiom durchsetzt,

weniger eignen. Preis: M. 1.40.

Nr. 30. Jack London, The Call of the Wild. — Dieses

Beispiel englisch-amerikanischen Schrifttums enthält vor allem
im ersten Teile hervorragend schöne und lebhaft geschilderte
Szenen aus dem Leben eines Hundes, der seinem Herrn .mehr¬
mals das Leben rettet, schliesslich aber doch dem Rufe der
Natur nicht widerstehen kann und in seine Urwelt, zu Wolf
und Wildnis, zurückkehrt. Anmerkungen und Wörterbuch,
meisterhaft bearbeitet, erleichtern das Auffinden des reichen,
stark amerikanisch gefärbten Wortschatzes, der syntaktischen
Eigentümlichkeiten und der Realien. Preis: M. 1.60. '

Nr. 31. J. M. Barrie, The admirable Crichton. — Der
Verfasser, aus dem Kreise der schottischen Heimatdichter, hat mit
diesem Stücke in vierzehn Tagen eine dramatisierte Satyre auf
den Liberalismus eines englischen Lord geschrieben. Ein
laudator temporis acti. Das Wörterbuch ist auf das. Nötigste
beschränkt, den sprachlichen und sachlichen Erklärungen ist
mehr Aufmerksamkeit geschenkt worden. J. R. -



18. Jahrgang Nr. 5 21. Juli 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Die Nasale im Franzosischunterricht — Latein als Weltsprache — Budget und Börse — Bücherecke.

Die Nasale im Französischunterricht
Paul Holenstein, Sek.-Lehrer, Gossau (St. Gallen).

Der Wert einer phonetischen Einführung in eine
Fremdsprache wird wohl heute kaum mehr bezweifelt. Denn das
Erste ist der Laut! Aber diese Lautschulung nimmt sehr
viel Zeit in Anspruch, so dass mancher dieses Hilfsmittel
doch wieder unbenützt lässt. Und wieder ein andrer, der
sich zu Versuchen aufgerafft hat, wendet sich wieder ab,

wenn ein Kollege, der nichts von Phonetik wissen will,
bereits bei der x-ten Lektion angelangt ist, während der erste
überhaupt noch nicht mit dem Lehrbuch angefangen hat.
„Da wallt dem Christen auch das Blut!" Rasselnd springt
der Motor seines Arbeitseifers an; er lässt die systematische
Lautschulung fahren, um den vermeintlichen Vorsprung des

andern einzuholen. Zu Unrecht, denn es sei zum vornherein
gesagt: die aufgewendete Zeit wird wieder eingebracht, Aer-
ger und Verdruss verhütet, die ja zur Hauptsache aus dem
nervenzernagenden „Immer das Gleiche korrigieren"
herrühren.

Nicht dass die phonetische Einführung Wunder wirke
und die Blüten des Erfolges wie üppige Treibhauspflanzen
emporschiessen lasse! Unverdrossen muss die Arbeit sein;
steil und steinig windet sich der Pfad zum Erfolge aufwärts.
Aber — und das ist die Hauptsache — er führt
empor, sicher, zielbewusst und Umwege sparend, weil man
dem Schüler zeigen kann, w i e er es machen muss.

Man soll sich doch einmal so einen hilflosen Mund
begucken, die hin- und herfahrende Zunge, die verwunderten
und unglücklichen Augen eines rettungheischenden Krächzers,

der Nasale sprechen soll. Dabei weiss er auf der lieben
Welt nicht, was er eigentlich mit dem ihm von Gott
gegebenen, ach so vielfältigen und schwer zu beherrschenden
Muskelapparat seiner Artikulationsorgane machen soll. Was
nützt es ihm da, wenn es aufmunternd oder tadelnd heisst:
„Es ist doch ein Nasal! Mund aufmachen!" Das Aufsperren
allein nützt nichts, der Hinweis: Nasal! noch weniger.
Gerade das Problem der Nasale, oder besser gesagt, der
Vermittlung der Nasale, muss den Französischlehrer
veranlassen, sich der Schwierigkeiten klar zu werden, die der
Schüler zu überwinden hat. Es gibt ja solche, die für die
fremden Laute sprachlich besonders begabt sind; aber wir
müssen allen, auch den Unbeholfenen, die guten Willens
sind, zum Erfolge verhelfen. Viele Versuche haben mich
einen Weg gewiesen, wie man's anpacken kann.

Nach der Zielangabe: Wir üben heute die Nasale,
machen wir folgende Uebungen. Wir sprechen im Chor „n",
und klemmen dann auf einen Wink die Nase zu. Erfolg: der
Laut ist wie abgeschnitten! Dann probieren wir dasselbe mit
dem reinen Vokal „a". Auch hier klemmen wir die Nase zu,
mit dem Resultate: der Laut klingt weiter!

Zunächst machen wir diese Feststellungen, ohne uns
um das Warum zu kümmern. Bei der Wiederholung werden
die Schüler zur Beobachtung der spürbaren Veränderungen
angehalten, und sie sollen erklären, was sie empfinden,
spüren. Dabei wird man wahrnehmen, dass die Schüler
nur mit Mühe die Vorgänge im Artikulationsraum feststehen
können.

Dazu müssen uns die Tabellen helfen, die ich mir selber
mit Redisschuh, Tusch und Farben hergestellt habe.

Wir repetieren kurz anhand des Bildes aus dem Verlage
Wachsmuth, Leipzig, nochmals die Organe, die für die
Artikulation in Betracht fallen.

Photogr. Wiedergabe des Wachsmuth'schen Bildes.

Die für uns wichtigen Teile durch Umrahmung hervorgehoben.



Seite 18 MITTELSCHULE Nr. 5

Nachher wenden wir uns wieder dem „n" zu und merken

uns mit Hilfe der Tabelle die charakteristischen Merkmale

für die Artikulation von „n". Wir stellen dabei die
Lage der Zunge und des Gaumensegels fest und merken uns
den Weg des Luftstromes.

Tt
i

UFT ENTWEICHT DURCH
:

DCNtoC. m ;

Die Artikulation von „a" wird auf die gleiche Art wieder

geübt und die Zungenlage und Stellung des Gaumensegels

festgestellt.

Nun kommt das Schwierigste: der nasale Laut „an", den
die Schüler selbst nicht ohne weiteres bilden können, so dass
sie die muskulären Bewegungen und Veränderungen der
Organe auch nicht an sich spüren und klarlegen können.
Ich stelle mich vor die Klasse mit dem Hinweis, dass ich
ihnen zunächst einen richtigen französischen Nasal
vorsprechen werde. Dabei müssen die Schüler genau auf meinen

Mund achten. Ich spreche langsam und klar den Vokal
„a" und gehe plötzlich, ohneUnterbruchimKlang,

zum nasalen „an" über. Wenn ich nachher frage, was die
Schüler an Veränderungen in der Lippen- und Zungenstellung

wahrgenommen hätten, dann wird sich herausstellen,

dass niemand eine Veränderung bemerkt hat. (Ich rate
allerdings, vor den ersten Versuchen zu Hause Vorübungen
zu machen!)

Damit kommen wir zum Kern der Sache. Wir ziehen
zur Erklärung nunmehr die dritte Tabelle heran:

Die Schüler werden selbst rasch genug feststellen, dass
in dieser dritten Zeichnung die Lage des Gaumensegels
gleich ist wie in „n", und die Zungenlage wie bei „a".

MUND UNtt NASE..

Die Artikulation des Nasals „an" ist also in gewissem
Sinne eine zusammengesetzte. Damit gewinnen wir überdies

die wertvolle Erkenntnis für die Vermittlung der übrigen

Vokale, dass wir immer von dem betreffenden reinen
Vokale auszugehen haben. Wir vermeiden dadurch diese
unreinen, trüben Nasale, bei denen mit Mühe „in", „im" und
„un", „um" auseinander gehalten werden. Man weise darauf

hin, dass die Artikulationsbasis des betr. Vokals nicht
mehr verändert werden darf, sondern dass die Nasalierung
durch die veränderte Stellung des weichen Gaumens bewirkt
werden muss!

Wird auch der „dümmste" Schüler zu einer restlos
klaren Erkenntnis des Vorganges kommen? Ganz gewiss
nicht sicher; aber merken muss er's jetzt, fühlen,
worauf es ankommt. Mit dem Können ist es freilich
noch nicht weit her! Das muss zuerst erworben werden durch
fleissiges, unermüdliches Ueben. Allerdings unter
Kontrolle. Wenn der Schüler nun auch weiss, wie man's
macht, so schliesst diese Tatsache nicht ohne weiteres die
Gewissheit in sich, d a s s er es auch recht macht. Die ganze
Klasse gemeinsam üben zu lassen, nützt freilich nicht viel:
die einen sprechen „a", die andern „n", die dritten gar „ng",
und das ganze Gemisch hört sich aus der „sichern Entfernung

des Lehrerpultes" wie das verlangte nasale „an" an.
Man muss sich die Mühe nehmen, von Schüler zu

Schüler zu gehen und wird dann die Vielgestaltigkeit der
falschen und halbrichtigen Aussprachen erkennen. Aber
wenn wir jedem einzelnen immer wieder den Grundgedanken

unserer Ausführungen über das Wesen des Nasals
klarmachen und seine individuellen Fehler auch individuell
verbessern, ist die Mühe gar nicht so gross. Man vergesse doch
eines nicht: die Geduld, die wir da anwenden, ist im Grunde



Nr. 5 MITTELSCHULE Seite 19

genommen nichts als ein Akt der Gerechtigkeit gegenüber
dem Schüler!

Man vergegenwärtige sich einmal die Mühe, die das
kleine Kind beim Sprechenlernen hat, und werde sich
darüber klar, wie es erst allmählich das Gefühl für die Lage der
Sprechorgane sich erwerben muss! Im genau gleichen
Verhältnis befindet sich der Schüler gegenüber der
Fremdsprache. Er hat einen Vorteil gegenüber dem Kinde: weil
seine Erkenntnis grösser ist, kann man ihm bei der Ueber-
windung der Schwierigkeiten durch die Erkenntnis helfen.
Deswegen bleibt die Tatsache aber doch bestehen: E r m u s s

sich dieses Lagegefühl für die
Fremdsprache erarbeiten! Darum: Geduld einerseits
und klar abgewogene, wohlberechnete Hilfe
anderseits.

Und noch eine Grundwahrheit müssen sich Schüler
und Lehrer einprägen: die entscheidende Rolle der
Analogie bei der Sprachempfindung. Dr. Elise Richter
erklärt diese Analogie als „die Neigung, eine zu machende
Sprachbewegung so ablaufen zu lassen, wie eine früher
gemachte schon empfunden worden ist". Mit etwas
nüchternen Worten gesagt: Wenn der Schüler nicht von allem
Anfang an die Technik der Nasale richtig beherrscht, wird
er sie immer falsch aussprechen. Die Analogie spielt daher
als Fehlerquelle eine nicht zu unterschätzende Rolle,
besonders weil sie eine ausserordentlich nahe Verwandte der
„loi du moindre effort" ist — wir Deutschsprechenden
nennen's etwas derber „Trägheitsgesetz"! —

Neben den Uebungen in der Schule müssen auch die
Uebungen zu Hause gepflogen werden; denn alles und das
Letzte kann nicht in der Schule gemacht werden. Aber da
hapert's, wird man einwenden; wenn zu Hause niemand
französiscli kann oder Lust hat, diese Uebungen anzuhören
und mitzumachen? Da hat der Schüler eben
Selbstkontrolle zu üben, wozu wir ihm die Mittel in die Hand
geben. Zunächst kann er die in der Schule gemachten
Uebungen mit dem Zuklemmen der Nase weiterprobieren.
Er weiss ja, dass ein richtig gesprochenes „an" weiterklingen
muss mit etwas veränderter Klangfarbe. Die Gefahr, den
reinen Vokal mit dem Nasal zu verwechseln, ist nicht gross.
Bei „an" mit der weiten Mundöffnung soll er überdies mit
dem Spiegel das Zurückziehen und Heben des weichen
Gaumens beobachten. Die Uebung der weitern Nasale — in
einer folgenden Stunde — kann er zu Hause ebenfalls mit
dem Spiegel selbst kontrollierend vornehmen. Er muss
systematisch dazu angehalten werden, von den sog. Vokalreihen

auszugehen; aus der Reihe: i — e — se — a — a, oder
ü — ö — ffi — a geht er bis zum unterstrichenen Laut, so
dass er Lippen, Zunge richtig einstellt (Spiegel!). Dann
muss er nur mit unveränderter Stellung dieser
Artikulationsorgane den weichen Gaumen senken, und der Laut
ist richtig nasaliert. Dadurch lernt er auch sauber zu
unterscheiden zwischen „in", „im" und „un", „um", oder
zwischen „an" und „on". Gerade weil man dem Schüler
Kontrollmittel in die Hand gibt, wird in ihm die Freude daran
wach, diese Uebungen zu machen. Lust und Liebe zu einem
Ding sind aber schon der halbe Weg zum Ziel und zum
Erfolg.

Dass bei allem das richtige Hören eine Rolle spielt,
glaube ich nicht besonders betonen zu müssen; das gehört
ja in erster Linie dazu!

Zu weiterer Kontrollmöglichkeit zeige ich zum Schlüsse
der Besprechung der Nasale auch das Klinghardt'sche
Experiment: Der Schüler presst ein zwischen Nase und
Mund geklemmtes Lineal an die Fensterscheibe. Artikuliert
und spricht er richtig „n", dann belegt sich das Glas oberhalb

des Lineals mit einem Hauch, bei „a" unterhalb und
beim nasalen „an" sowohl über als auch unter dem Lineal.
Das Experiment macht den Schülern viel Freude.

Noch eine Schlussbemerkung, die man nicht vergessen

darf:
Diese mehr mechanische Einübung muss nach und nach

zur Freiheit führen. Die Schönheit des Lautes, der
Sprache, auch der Fremdsprache kommt erst zur Geltung,
wenn sie frei wird, unbeschwert von dem bewussten Willen,
der die muskulären Bewegungen am Anfang auslösen muss.
Der Schüler soll soweit geführt und gefördert werden, dass
er sich die richtige und korrekte Aussprache gewissermassen
in Fleisch und Blut übergehen lässt und dass die Muskeln
in freiem, in ihnen selbst ruhendem Kräftespiel die nötigen
Lagen erzielen. Die steten mündlichen Uebungen und das
Hören müssen den Schüler dahin führen, dass er später
der Krücken entbehren kann.

Dann erfüllt sich an ihm auch in der zuerst so
ungewohnten Fremdsprache das Wort des Dichters der „Drei-
zehnlinden":

„Freiheit ist der Zweck des Zwanges!
Wie man eine Rebe bindet,
Dass sie, statt im Staub zu kriechen,
Froh sich in die Lüfte windet!"

Latein als Weltsprache
In der letzten Nummer der «Wiener-Blätter» (VIII. Jahrg.,

Juli 1932) lesen wir hiezu:
«Das Bedürfnis nach einer internationalen Verständigungssprache

wird von Jahr zu Jahr dringender. Weder eine moderne
Nationalsprache hat Aussicht auf allgemeine Anerkennung, noch
eine künstlich geschaffene (Occidental, Anglik, Novial, Latino
sine flexione usf.), selbst Esperanto nicht trotz seiner
weltumspannenden Organisation. Nur das Lateinische kann der
Sprachennot ein Ende machen.

Schon heute sind bei verschiedenen Nationen, bei verschiedenen

Berafsgruppen, besonders Aerzten und Naturforschern,
Bestrebungen im Gange, das Lateinische wieder zur Weltsprache

zu machen. In Italien erscheint seit 18 Jahren die lateinische

Monatsschrift «Alma Roma», in Brooklyn seit 2 Jahren
die lateinisch-englische Zeitschrift «Auxilium Latinum». Wer
die in Neuyork erschienene Uebersetzung des Seeräuberromans
«Die Schatzinsel» von Stevenson gelesen hat, der wird —
vielleicht mit Staunen — zugestehen, dass es nichts gibt, was nicht
lateinisch geradezu elegant*ausgedrückt werden kann.

Zur praktischen Anwendung kann und soll das Lateinische
kommen:

a) Im internationalen Verkehr zwischen
Einzelnpersonen, Körperschaften und Behörden, z. B. Bibliotheken,
Archivverwaltungen, Akademien, Sammlungen usf.

b) Bei internationalen Tagungen, gleichberechtigt

mit modernen Sprachen, für Vorträge, für Angabe von
Leitsätzen und für die Diskussion sowie als Sprache der
Versammlungsleitung.

c) In internationalen Zeitschriften, gleichberechtigt

mit modernen Sprachen, für Abhandlungen und für
zusammenfassende kurze Inhaltsangaben.

d) Für Radiosendungen.
Zur Verwirklichung dieser Absichten wurde am 4. Mai in

München für das deutsche Sprachgebiet der Verein Societas
Latina gegründet. In einer eigenen Zeitschrift will die
bereits bei der Gründung an 100 Mitglieder zählende Societas durch
fortgesetzte Erörterung aller einschlägigen Fragen eine Klärung
des Weltsprachenproblems herbeiführen und gleichzeitig an
praktischen Beispielen die Anpassungsfähigkeit des Lateinischen
beweisen.

Die Vorstandschaft bilden: 1. Vorsitzender: Privatdozent

Dr. Hermann W e 11 e r Tübingen, der mehrfach
preisgekrönte lateinische Dichter. 2. (geschäftsführender) Vorsitzender:

Oberstudiendirektor Dr. Georg Lurz, München. Kassenwart:

Geh. Studienrat Oberstudiendirektor Gebhard Himmler,
München. Schriftführer: Studienprofessor Eduard von Welz,
München. Mitgliedsbeitrag: 2.— RM. jährlich. Postcheckkonto:
Societas Latina, München 28888. Geschäftstelle: München 2 NO,
Thierschstrasse 46.



Seite 20 MITTELSCHULE Nr. 5

Nur eine grosse Mitglioderzahl gewährleistet entsprechenden
Ausbau der Zeitschrift und erfolgreiche Aufnahme der praktischen

Arbeit, z. B. die Vorbereitung eines neuzeitlichen lateinischen

Wörterbuches. Mögen recht viele die Bewegung
unterstützen und für sie werben.»

In der gleichen Nummer der «Wiener-Blätter »lesen wir
folgende Notiz: «Paul Nagel hält die Verwendung einer
vereinfachton Chinesenschrift als Weltschrift in
Verbindung mit einem vereinfachten Latein als Weltsprache

unter der Voraussetzung für möglich, dass die Zahl der
jedem Zeichen der Weltschrift entsprechenden Wortwurzeln der
Weltsprache höchstens 1500 beträgt. Vgl. Ostasiatische Rundschau,

12. Jhg. (1930), Heft 14, S. 457—459.»
Endlich sei noch eine Mitteilung erwähnt, die «Die

Ostschweiz« (Nr. 540 vom 20. Nov. 1931) aus Warschau brachte:
Unter dem Vorsitz des berühmten Literaturprofessors Zielin

s k i hat sich hier unter Mitwirkung namhafter geistlicher
und weltlicher Freunde der lateinischen Sprache eine Liga
gebildet zum Zwecke, die lateinische Sprache als internationale

Umgangssprache wieder einzubürgern. Das Ziel
der Liga ist, die lateinische Sprache in der Politik, in den
Wissenschaften, in den kulturellen Beziehungen nicht bloss der
gelehrten Gesellschaften, sondern auch der sonstigen internationalen

Austauschmöglichkeiten wieder in Aufnahme zu bringen. Man
verhehlt sich dabei die Schwierigkeiten nicht, aber solche stunden

auch dem Volapük und dem Esperanto im Wege, ohne dass
letztere die grossen Vorteile des Lateins besässen. Man will mit
freudigem Enthusiasmus sich der Latein-Bewegung widmen.»

Wenn man von diesen mutigen Bestrebungen liest, muss
man Hermann Bahr recht geben, der schreibt: «Latein ist die
einzige lebende Weltsprache; wir haben allen Grund, dafür zu
sorgen, dass sie sich immer von neuem wieder belebt.». R. L.

Budget und Börse*
Ein interessantes Wortpaar stellen die wirtschaftlichen

Fachausdrücke Budget und Börse dar, die beide derselben'sinnlichen

Anschauung entsprossen sind: Das lat. bulga, von dem

Budget stammt, bedeutete ursprünglich Balg, dann
Ledersack und erhielt in altfranz. bougette den Sinn Geldbeutel,

Börse. Denselben Sinn erhielt mittellat. bursa (vom
griech. ßvQOCl), das ursprünglich Rindshaut, Fell bedeutete;

ich erinnero an die ätiologische Sage von der Gründung
der Byrsa, der Burg Karthagos, durch Didos List.

Die weitere Bedeutungsentwicklung der beiden Wörter ging
aber getrennte Wege: bougette ging ins Englische über und
wurde hier zu budget, das zunächst noch Ledertasche
bedeutete. Dann wurde es zum Portefeuille, das zur Aufbewahrung
der Staatsrechnungen diente, weiterhin zum Verzeichnis der für
die Staatsausgaben nötigen Steuern, und schliesslich hiess so
jeder Voranschlag des Jahresbedarfs in Finanzverwaltungen.

Das Wort bursa erlebte im mittelhochdeutschen burse einen
weitgespannten Sinnwandel. Aus der Grundbedeutung
Geldbeutel wurde Kasse, dann die aus gemeinsamer Kasse
lebende Zechgesellschaft, besonders die Studentenverbindung,

schliesslich auch das Verbindungs haus. Die Mitglieder
einer solchen Burse hiessen bursarii oder Bursner, Biir-

s e n e r Daher stammt unsere Redensart: wie die Bürstenbinder

saufen. Das Volk lehnte das ihm unbekannte Wort Bürse-
n e r an Biirstner (=Bürstenbinder) an, während die Redewendung

ursprünglich auf die Studenten zielte.
Nach dem Kollektivum die Burse (Bursche) bildete man

die Einzahl der Bursche und davon die Mehrzahl die
Burschen. Noch hat sich in der Dichtung und Mundart der Plural
die Bursche noch erhalten. Bursche bezeichnete zunächst
den Studenten im allgemeinen, dann besonders den älteren;
schliesslich jeden jungen Menschen: Handwerks-, Wanderbursche

usf.
Unser Wort Börse stammt aus dem Niederländischen

(börs); in Brügge bezeichnete man zuerst damit die
Versammlungsstätte der Kaufleute. Ende des 18. Jh. erhielt das Wort
auch die Bedeutung Geldbeutel (meist aus Leder), und damit
kehrte es wieder zur Bedeutung des lat. Urwortes bursa zurück.

* Aus dem Artikel «Stamm- und Sinnreihen», von E. Müller-
Graupa, in «Wiener-Blätter», H. 6, 1932, S. 145 f.

BUcherecke
Fry, Karl, Giovanni Antonio Volpe, seine erste Nuntiatur

in der Schweiz. 1560—1564. (Freiburger Veröffentlichungen aus
dem Gebiete von Kirche und Staat, herausgegeben von Prof. Dr.
jur. Ulrich Lampert. Band I.) Freiburg 1931. Gebr. J. & F.
Hess A.-G. XXXII und 255 Seiten. Fr. 10.80 geh.

In dieser durch den hochverdienten Kirchen- und
Staatsrechtslehrer der Freiburger Hochschule begründeten und durch
namhafte Stiftungsmittel ermöglichten Sammlung bildet die
Dissertation Karl Fry den vielversprechenden Anfang. Das Werk
geht seinem Umfang wie seiner Bedeutung nach weit über den
Rahmen einer gewöhnlichen Doktorarbeit hinaus und ist aufs
beste geeignet, eine bisher oft empfundene Lücke in der
Literatur über die Geschichte der Schweiz. Gegenreformation auszufüllen.

Ein geradezu seltenes Forscherglück Hess den Verfasser die
lange vermutete und gesuchte Korrespondenz des als Humanist
wie als letzter politischer Nuntius in der Schweiz gleich bedeutsamen

Kirchenfürsten Volpe im Museo Civico in Gomo finden.
Gegen 800 meist noch gänzlich unbekannte Depeschen dieses
diplomatischen Verkehrs setzten Fry in den Stand, die päpstliche

Politik in der Schweiz um die Mitte des 16. Jahrhunderts
in einem Masse aufzuzeigen, wie es noch einem Caspar Wirz,
Feller, Oechsli, Dierauer, auch Steffens und Reinhardt nicht
möglich war. Der Glarnerhandel, die Schweiz. Bündnispolitik der
1560 Jahre mit Savoyen und mit Pius IV. und vor allem das
Konzil von Trient erfahren hier eine zum Teil ganz neue
Beleuchtung in gewandter, nie ermüdender Form. Das Buch
verdient daher uneingeschränkte Empfehlung; für die Kenntnis der
nachreformatorischen Schweiz. Kirchengeschichte gehört es mit
Steffens' «Bonhomini», zu dem es die notwendige Verbindung
herstellt, zu den unerlässlichen Bibliothekbeständen. Dem Verlag,

Gebr. Hess, gebührt für die Uebernahme und gefällige
Ausstattung des Buches wie der ganzen Sammlung unser Dank und
Glückwunsch. G. H.

Aschendorffs Leseheffe zur Deutschkunde und Geschichte.

Vom Geiste des Mittelalters, v. Dr. Ursula Ried. 122 S. RM. 1.50.

Wie der m. a. Mensch betete und büsste, dachte und hoffte,
zeigt diese Darstellung m. a. Frömmigkeitsformen. Die
Kapitelüberschriften zeugen vom Reichtum des Gebotenen: Kreuzzugslieder,

Aus den Schriften der Mystiker, m. a. Ordensregeln, Aus
m. a. Bibelübersetzungen und biblischen Dichtungen, m. a.
Volkspredigten, m. a. Herz-Jesu-Verehrung, Wallfahrten und
Bussfahrten, Marienlob, Gott und die Seele, Zeit und Ewigkeit. Da
keinerlei Kommentar oder sprachl. Erklärung beigegeben, ist
man für die sorgfältige Quellenangabe doppelt dankbar.

Karl der Grosse und seine Zeit, v. Dr. Lam ay, 54 S. RM. -.63.

Wertvolle Ausschnitte aus alten Quellen, aus Darstellungen
von Geschichtschreibern und Forschern und aus Beschreibungen
neuerer Schriftsteller geben ein anschauliches Bild von Kriegen,
Verwaltung, Recht und Wirtschaft, Geistesleben und Persönlichkeit

Karls des Grossen.

Eine Wikingerschlacht um Thron und Reich. Aus dem Altislän¬
dischen übertragen von L. M e y n. Mit einem Vorbericht
über die Wikinger. 29 S. RM. -.45.

Schilderung des Heldentodes König Olafs, niedergeschrieben
kaum 100 Jahre nach dem Ereignis durch Snorri Sturluson

in der Heimskringla. Das Wesen der Wikingerzüge als einer
zweiten Völkerwanderung mit bestimmter Kulturmission und das
altnordische Volkstum überhaupt werden durch dieses verdienstliche

Heft unserm Verständnis näher gebracht.

Römer und Germanen, v. Dr. Alexander K a b z a, 52 S. RM. -.68.

Eine anschauliche und zuverlässige Illustration zur
Entstehung der romanischen Nationen und der abendländischen
Kultur.
Aus der Welt des griechischen Altertums, v. Th. Geisel, 64 S.,

RM. -.72.
Ein kurzer Führer in die Geisteswelt des griechischen Altertums,

zunächst für Schüler ohne Griechisch berechnet; doch wird
auch der humanistisch Geschulte für die ansprechende
Zusammenstellung dankbar sein. R. L.



18. Jahrgang Nr. 6 1. September 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÜHRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Seneca eaepe noster — Le desain et l'dducation — Bücherecke.

Seneca saepe noster
Dr. Paul Keseling, Lingen (Ems).

II.
Nicht allein in den 12 Büchern der sog. Dialoge, zu

denen auch die früher angezogenen Schriften ad Marciam
de consolatione und de ira gerechnet werden, finden sich
bei Seneka bemerkenswerte Parallelen zu der
biblischchristlichen Sittenlehre; eine ganz ergiebige Fundgrube
für diese Beziehungen stellt das umfangreiche Werk de
beneficiis dar1).

Ein tragender Grundpfeiler des stoischen Gedankenbaus

ist der Vorsehungsglaube, und der bricht sich z. B.
de benef. IV, 5 und 6 mit elementarer Wucht Bahn; Es
handelt sich darum, den törichten Einwand Non dat
deus beneficia klärlich ad absurdum zu führen. Daher die
entrüstete Apostrophe des fingierten Gegners! Unde ergo
ista quae possides? quae das? quae negas? quae servas?
quae rapis? unde haec innumerabilia oculos, aures, ani-
mum mulcentia? unde illa quoque luxuriam instruens
copia (neque enim necessitatibus tantummodo nostris
provisum est: usque in delicias amamur)? (IV, 5, 1). Die
Pflanzenwelt mit all' ihren nützlichen Bäumen und Sträuchern

und Kräutern, die Tiere zu Lande, Wasser und in
der Luft, ut omnis rerum naturae pars tributum aliquod
nobis conferret, die Flüsse und Quellen, die Ländereien
und Bodenschätze, der ganze Weltenbau mit all' seiner
Pracht, das alles ist für den Menschen da, und der will es
in seiner schändlichen Undankbarkeit nicht anerkennen
und wahr haben? Negas te ullum munus accepisse? Et
cum ista, quae habes, magno aestimes, quod est ingrati
hominis, nulli debere te iudicas? (IV, 6, 3). Man ist
geradezu versucht, I. Gor. 4, 7. Quid autem habes, quod non
accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non ac-
ceperis? daneben zu stellen, wenngleich hier derselbe
Grundgedanke nach einer anderen Richtung ausgemünzt
ist. Aber der philosophische Sittenprediger ist noch nicht
zu Ende mit seiner eindringlichen Exhorte zur Dankbarkeit:

Auch der Odem des Lebens, die köstliche Himmelsgabe

des Lichtes der Augen, der Kreislauf des Blutes und
die von ihm bedingte Körperwärme, selbst alle Freuden
der Sinne nebst Ruhe und Müsse sind Gottes Geschenke,
so dass der dankbare Mensch mit Verg. Eclog. I. 6 bekennen

muss: Deus nobis haec otia fecit (de benef. IV, 6). Ja die
Fürsorge Gottes erstreckt sich auch auf die vernunftlose
Kreatur: Ille deus est, non qui paucas boves, sed qui per
totum orbem armenta dimisit, qui gregibus ubique passim
vagantibus pabulum praestat, qui pascua hibernis aestiva
substituit etc. (IV, 6, 5). Zum Vergleich stellen sich ungesucht

ein u. a. Ps. 144, 15., 146,8 ff. oder aus der
Bergpredigt etwa Mt. 6, 25—30, wo der Herr von den Vögeln
des Himmels und den Lilien des Feldes so tröstliche
Vergleiche nimmt. Gott also ist auch nach dem Heiden Seneca

der provisor universalis, wie die christliche Dogmatik
es formuliert hat und wie es aus dem Alten und Neuen

*) Nach K. Münscher, Senekas Werke. Leipzig 1922.
S. 63. Das Hauptwerk der Jahre 59—62: ..in der Tat das
Vollkommenste, was die Antike über Menschenliebe, d. h.
über die Pflicht sozialer Hilfe gebracht hat" (Birt a. a. 0.)

Testament durch eine Wolke von Zeugnissen sich erhärten
lässt.

Daraus ergibt sich aber mit zwingender Gewalt die
Lehre von Gottes Allgegenwart, und auch in diesem
Punkte findet der antike Philosoph Worte, die einem
christlichen Schriftsteller wohl anstehen könnten. Quo-
cumque te flexeris, ibi illum videbis occurrentem tibi.
Nihil ab illo vacat: opus suum ipse implet (IV, 8, 2). Der
Hinweis auf Ps. 138, 7 ff. oder Act. Apost. 17, 27 f. liegt
wohl nicht weit ab. Wiederum verlangt es die logische
Folgerichtigkeit, dass dieser allgütige und allgegenwärtige
Gott den Menschen völlig unabhängig gegenübersteht, in
keiner Weise auch nur im geringsten auf sie angewiesen
ist: plurima beneficia ac maxima in nos deus defert sine
spe recipiendi, quoniam nec ille collato eget nec nos ei
quidquam conferre possumus (IV, 9, 1; vgl. auch II, 30, 2,
wo es von den Göttern heisst quibus nullius rei indigenti-
bus, positis extra desiderium, referre nihilominus gra»
tiam possumus, oder IV, 3, 2, wo mit Berufung auf die in
sich selbst glückseligen Götter — in omnia enim illis
natura sua sufficit plenosque et tutos et inviolabiles praestat

— die Ansicht zurückgewiesen wird, als sei der zu
erhoffende eigene Vorteil der eigentliche Beweggrund zum
Wohltun.) Also Gott bedarf unser nicht: Deus meus
es tu, quoniam bonorum meorum non eges. Ps. 15, 2.
Vielleicht könnte man auf Grund der skizzierten Gedankengänge

betr. Gottes Vorsehung, Allgegenwart und Erhabenheit

versucht sein, Seneka, wie schon öfter geschehen, als
heimlichen, zum mindesten als unbewussten Christen zu
betrachten. Allein das würde doch soviel heissen als die
wahre Meinung des Philosophen ganz gründlich missverstehen.

Denn sein Gottesbegriff, also der zentrale Faktor
seiner wie jeder Weltanschauung, ist nichts weniger

als. christlich, nicht einmal theistisch im antiken Sinne

etwa eines Piaton oder Aristoteles, sondern ganz
unzweideutig pantheistisch, so dass er geradezu an die spino-
zische Formel Deus sive natura erinnert. Es wird ihm
nämlich der Einwand gemacht, alle die aufgezählten Güter

seien Geschenke der Natur. Die Antwort lautet: Non
intellegis te, cum hoc dicis, mutare nomen deo? quid enim
aliud est natura quam deus et divina ratio toti mundo
partibusque eius inserta? (IV, 7, 1) sie nunc naturam
voca, fatum, fortunam, omnia eiusdem dei nomina sunt
varie utentis sua potestate (IV, 8, 3). Dass hier eine vom
Christentum mit seinem persönlichen, transzendenten
Gotte toto caelo verschiedene Weltansicht sich offenbart,
dass hier eine unüberbrückbare Kluft sich auftut
zwischen dem Monismus der Stoa und dem Dualismus der
biblischen Gedankenwelt, bedarf keiner weiteren Erklärung.

Es ist eben nur das Feld der Sittenlehre, der
allgemeinen so gut wie der speziellen Ethik, wo Christentum
und Stoa, Bibel und Seneka ein gutes Stück zusammengehen.

So spielt das Gewissen, conscientia, griechisch
avvsldrjaig, bei dem stoischen Ethiker eine überaus
wichtige Rolle, wie das übrigens ganz der stoischen
Schultradition entspricht, und hier soll der Apostel Paulus, der
der christlichen Ethik damit „einen ausserordentlich
wichtigen, vielleicht ihren wichtigsten Begriff gegeben,
der im Alten Testament nicht vorkommt", durch Vermitt-



Seite 22 MITTELSCHULE Nr. 6

lung des Philo der Stoa zu Danke verpflichtet sein'). Auf
diese Frage mit der gebotenen Gründlichkeit einzugehen,
dürfte hier nicht der Platz sein; dass es sich jedoch um
einen sehr verwickelten Tatbestand handelt, lehrt die
überaus reiche einschlägige Literatur3)-.

Wenn wir nunmehr dazu übergehen, im einzelnen
Vergleichsmaterial zusammenzustellen, so sei es gestattet,
ohne streng systematische Ordnung und auch ohne
Anspruch auf Vollständigkeit, einfach die Parallelen aufzuzeigen

in der Reihenfolge, wie sie uns der Senekatext
bietet.

Im zweiten Buche des Werkes „Ueber die Wohltaten",

will Seneka die Frage erörtern quemadmodum dan-
dum sit bencficium, d. h. also nach der Art und Weise des
Wohltuns, und da stellt er als ersten und obersten Grundsatz

die Regel auf: sie demus, quomodo vellemus aeeipere.
ante omnia libenter, cito, sine ulla dubitatione (II, 1, 1 f)
vgl. auch nonnumquam enim magis nos obligat qui
exiguum tribuit, sed libenter (I, 7, 1) und als Gegenstück:

cum aeeipiendum iudieaverimus, hilares aeeipiamus
profitentes gaudium (II, 22, 1). Dazu halte man Eccles.
35,11 und II Cor. 9, 7.

Eine andere, nicht minder bedeutsame Vorschrift
geht dahin, dass man Wohltaten im Verborgenen tun,
jedenfalls von ihnen kein Aufhebens machen soll: Non est
dicendum, quid tribuerimus: qui admonet, repetit; non est
instandum, non est memoria renovanda, nisi ut aliud dan-
do prioris admoneas. Ne aliis quidem narrare debemus;
qui dedit beneficium, taceat, narret, qui aeeepit (II, 11, 2)
vgl. auch Cum dieimus: „meminisse non debet", hoc vo-
lumus intellegi: „praedicare non debet nec iactare nec
gravis esse" (VII, 22, 2) oder Cum dieimus: ,Qui beneficium

dedit, obliviscatur," hoc dieimus: „similis sit oblito.
Memoria eius non adpareat nec ineurrat" (VII, 23, 2). Mt.
6, 2—4 drängt sich unwillkürlich zum Vergleiche auf. Als
tiefstes Fundament der Freundschaft gilt dem römischen
Weisen der Grundsatz, den Freund sich selbst gleichzustellen:

Cum summa amicitiae sit amicum sibi aequare
(II, 15, 1). Das ist zwar noch längst nicht Jesu Gebot der
Nächstenliebe in seiner Ausdehnung auf alle Menschen,
aber doch ein Schritt auf dem Wege zu diesem sittlichen
Hochziel. Mt. 22, 39, Mc. 12, 31. Lc. 10, 27, cf. Lev. 19,18.
Die Parabel vom barmherzigen Samaritan übrigens, an der
die echte Nächstenliebe in so unübertrefflicher Klarheit
veranschaulicht wird (Lc. 10, 30 ff., bes. 33 ff.), findet bei
Seneca ein überraschendes Gegenstück, wenn auch in
anderem Zusammenhang und mit ganz verschiedenem
Ausgang: Es ist die Rede von einem tapferen Krieger
Philipps von Makedonien. Hic naufragus in possessiones
cuiusdam Macedonis expulsus est. Qui, ut nuntiatem est,
accucurrit, spiritum eius recollegit, in villam illum suam
transtulit, lectulo suo cessit, adfectum semianimemque
recreavit, diebus triginta sua impensa curavit, refecit, via-
tico instruxit subinde dicentem: „Gratiam tibi referam,
videre tantum mihi imperatorem meum contingat" (IV,
37, 1). Der Dank dieses Undankbaren bestand dann aber
darin, dass er seinen edelmütigen Gastgeber von Haus
und Hof zu verdrängen suchte (IV, 37). In dieser Anekdote

wird — nebenbei bemerkt — dem König Philipp
folgende Erwägung unterstellt: Quomodo tot milia homi-
num insatiabilia satiabuntur? Quid habebunt, si suum
quisque habuerit? Haec Philippus sibi dixit (IV, 37. 2).
Man ist stark versucht, wenn man diese Worte, aus dem
Kontext herausgelöst, so liest, an die wunderbare Brot-

3) Barth, Die Stoa. 3. u. 4. Auflage. Stuttgart 1924.
S. 176.

3) R. Bauer. Wörterbuch zum Neuen Testament. Gies-
sen 1928. s. v. nvvpidtfoig Sp. 1261 s. Nachzutragen wäre
Fr. Zucker, Syneidesis — Conscientia. Jena 1928

Vermehrung im Evangelium zu denken, wo gleichfalls ein
Philippus sich Gedanken darüber macht, wie ein jeder zu
seinem Rechte komme und seinen Hunger stille (Joh. 6,
5 ff.).

Beim Wohltun wie bei jeglicher Handlung sind alle
vorliegenden Umstände persönlicher und sachlicher Art
wohl zu bedenken. Das weiss der heidnische Sittenlehrer
so gut wie unsere Kasuisten mit ihrem bekannten Merkvers

quis, quid, ubi, quibus auxilius, cur, quomodo, quan-
do? Zum Beweise sei nur auf folgende Stellen verwiesen:
Nihil enim per se quemquam decet; refert, quid, cui,
quando, quare, ubi et cetera, sine quibus facti ratio non
constabit (II, 16, 1); cf. videbo, quando dem, cui dem,
quemadmodum, quare (IV, 10, 2). — Beim Menschen steht
es, ob er gut oder schlecht lebt. „In seiner Hand sind
seines Schicksals Sterne." Non est bonum vivere, sed
bene vivere: at bene vivo, sed potui et male (III, 31, 4); cf.
Eccles. 31, 10 qui potuit transgredi et non est transgres-
sus, facere mala et non fecit.

Wie der Dichter Vergil, so preist auch der Philosoph
Seneka an Aeneas vor allem die pietas, die sich in der
Rettung des alten Vaters Anchises bei der Zerstörung
Trojas so glänzend bewährte. In diesem Zusammenhang
heisst es quid non pietas potest? (III, 37, 1). Ganz ähnlich

sagt doch der Apostel pietas autem ad omnia utilis
est (I. Tim. 4, 8), wobei allerdings zu bemerken bleibt,
dass der paulinische Begriff der Frömmigkeit sich nicht
mit dem nationalrömischen eines Vergil und Seneka
deckt. Wenn der stoische Philosoph knechtische Furcht
den Göttern gegenüber als unsinnig ablehnt, weil sie sich
mit der schuldigen Liebe nicht verträgt, so fühlen wir uns
erinnert an die bekannten Belehrungen und Mahnungen
des Liebesjüngers: De benef. IV, 18, 1: Deos nemo sanus
timet; furor est enim metuere salutaria, nec quisquam
amat, quos timet; cf. I Joh. 4, 18 timor non est in caritate
etc.

Bona conscientia, bona voluntas, bona fides: das sind
drei Zentralbegriffe der Ethik Senekas. Ihre enge, unlösliche

Verbundenheit mag uns etwa de benef. IV, 21,6
veranschaulichen, wo gezeigt werden soll, wie der Weise im
Bewusstsein seines guten Gewissens, seines guten Willens,
seiner guten Meinung auch über den schimpflichsten
Undank, ja über Martern und Peinen aller Art triumphiert:
Prodest (sc. bona voluntas) et in eculeo prodest et in igne;
qui si singulis membris admoveatur et paulatim vivum corpus

circumeat., licet ipsum corpus plenum bona conscientia
stillet: placebit illi ignis, per quem bona fides conlucebit.
Das sind grosse, erhabene Gedanken und stolze Worte!
Aber erst die christlichen Märtyrer — wer denkt nicht an
einen hl. Laurentius auf dem Feuerrost? — haben diese
Theorie ins Leben umgesetzt, getreu dem Grundsatze
Cyprians: Non magna loquimur, sed magna vivimus.

Die magnanimitas des Stoikers' jedoch erstrahlt hell
und sieghaft in seiner Forderung, auch den Undankbaren
Gutes zu tun nach Kräften. Vorbild sind keine Geringeren
als die Götter- Si deos imitaris, da et ingratis beneficia:
nam et sceleratis sol oritur, et piratis patent maria (IV,
26, 1, allerdings als Zitat). Wie nahe kommen solche
Weisungen mit eben dieser Begründung doch den Geboten
der Bergpredigt mit ihrem Hinweis auf den Vater in den
Himmeln, der seine Sonne aufgehen lässt über Gute und
Böse usw. Mt. 5, 44 f.! Ebenso in längeren Ausführungen
am Schlüsse des Gesamtwerkes VII, 31 z. B. 4. Nihilo-
minus tarnen d. h. trotz Undank und Verkennung) more
optimorum parentium qui maledictis suorum infantium
adrident, non cessant di beneficia congerere de beneficio-
rum auetore dubitantibus, sed aequali tenore bona sua
per gentes populosque distribuunt; unam potentiam prod-
esse sortiti spargunt etc. In demselben Sinne, heisst es in



r

Nr. 6 MITTELSCHULE Seit© 23

dem gleichen Kapitel kurz vorher § 1: Vincit malos per-
tinax bonitas, wozu wiederum des Apostels Lehre Rom.
12, 21 gut stimmt.

Der Philosoph kennt und schätzt auch nach Gebühr
das Gebet im stillen Herzenskämmerlein: adeo etiam
deos, quibus honestissime supplicamus, tacite malumus
et intra nosmetipsos precari (II, 1, 4.) Aus der Parabel
vom ungerechten Verwalter ergibt sich die vom Heilande
selbst ausdrücklich gezogene Nutzanwendung: facite vobis
amicos de mammona iniquitatis etc. (Luc. 16, 9, vgl. auch
Luc. 12, 33). Es ist nicht dasselbe, aber doch immerhin
vergleichbar, wenn Seneka dag Dichterwort Hoc habeo,
quodcumque dedi so ausdeutet: Hae sunt divitiae certae
in quacumque sortis humanae levitate uno loco perman-
surae .Quid tamquam tuo parcis? procurator es. Omnia
ista non sunt vestra: in depositi causa sunt Quae-
ris quomodo ilia tua facias? dona dando. Consule igitur
rebus tuis et certam tibi earum atque inexpugnabilem
possessionem para honestiores illas, non solum tutiores
facturus (VI, 7, 1—3).

Sehr ansprechend ist endlich das Idealbild des
edlen Lehrers und Erziehers, das Seneka VI, 16
offensichtlich mit grosser Liebe und vielleicht nicht ohne
besondere Absicht zeichnet'). Da wird vor allem dessen Un-
eigennützigkeit ins rechte Licht gerückt: nec, quae sciebat,
maligne dispensavit, quo diutius esset necessarius. scd cu-
pit, si posset, universa transfundere (7); cf. Sap. 7, 13 et
sine invidia communico.

Le dessin et l'tiducation
« Trois doigts de marge en haut, deux doigts de marge

en 1ms, allons, commencez! » Ainsi debutaient souvenl
nos cours de dessin. Et chacun feignait de s'absorber
dans la copie de l'un des dix ou douze modeles qui faisaient
le tour de la classe en une annee. De temps en temps un
coup de crayon du professeur pour nous montrer
comment on devait dessiner; la seule maniere, je pense. Et
c'etait tout. Aussi cette incurie provoquait-elle un enthou-
siasme de meme espece. Que de regards, abrites derriere
la main gauche, glissaient du pupitre sur les genoux, oü
les feuillets d'un roman tournaient silencieusement.

Nous n'aimions pas le dessin Quelle blague et quelle
sottise! Nous etions au contraire ä l'äge de tous les en-
thousiasmes et de toutes les amours. Pourquoi l'art echap-
perait-il ä la faim devoranie de verite et de beaute qui
git au fond de tout etre humain? Le jeune homme est

pret ä tout aimer ; mais il faut qu'il connaisse l'objet de

son amour. On ne provoque l'amour que par l'illumina-
tion de l'intelligence, et 1'on ne fait rien de bon sans
amour, pas plus un dessin qu'un acte de vertu.

Une heure de dessin par semaine est de trop, bien
sür, si 1'el eve n'y prend pas gout, s'il ne s'eleve et ne se

spiritualise pas, s'il n'y trouve pas un peu de personna-
lite ni la joie du desinteressoment.

Au professeur de dessin, je voudrais dir© ceci: Met-
tez votre eleve, avec ses crayons ou ses couleurs, directe-
ment en face de la nature, car c'est la vraie inspiratrice de

tout art. Dites-lui de regarder, de bien regarder longue-
ment, puis de dessiner ce qu'il voit. Son essai sera pro-
bablement tres gauche. Si vous voulez ätouffer sa person-
nalite, dites-lui que son dessin est mauvais, qu'on ne des-
sine pas ainsi, mais comme ?a; et vous empoignez son
crayon d'un. petit air superieur et meprisant, ou bien avec
la plus gracieuse condescendance, ä votre choix, et apres
avoir efface le griffonnage informe, vous etalez sur sa
feuille l'eblouissement et le vertige de votre remarquable

*) Vgl. Münscher a. a. 0. S. 67.

talent. L'eleve sait maintenant ce qu'il doit faire, mais
aussi ce qu'il ne pourra jamais faire. Et le dessin passe
pour lui au rang des branches mortes. II obtient de mau-
vaises notes, ce qui le degoüte davantage.

Si, au contraire, vous croyez ä votre metier de
professeur, ä un certain devoir de conscience de bien ensei-
gner, pensez que vous avez un homme ä former, un
etre qui met avec confiance entre vos mains sa person-
nalite ä developpcr, une intelligence, une sensibilitd, un
cceur, une volonte, pour que vous les dirigiez selon les

possibility de l'art que vous enseignez, et non pour que
vous y substituiez les votres. Si vous n'avez pas cette foi,
faites-vous done chauffeur; vous y gagnerez davantage
et vous ferez moins de mal; vous ecraserez peut-etre quelques

personnes, mais il faudrait un. hasard bien extraordinaire

pour que ce soit precisement toute l'elite de l'hu-
rnanite, tous les futures depositaires de la beaute et de la
verite. Ou alors, faites votre devoir avec cceur, d'autanl
mieux qu'on vous accorde moins de temps, qu'on dedaigne
davantage l'art comme moyen de formation. Examinez avec
soin l'essai de votre eleve, objectivemcnt, cherchant quel-
que trace de son äme, quelque signe d'une emotion
personnels. Au debut, ce sera peut-etre difficile, car il y a

tout un abime entre l'emotion et son expression artistique
Et si la plupart des homines ont plus ou moins le sens
de la beaute, de la poesie, la plupart aussi en restent lit ;

car l'art ne s'apprend pas d'un coup ; il demande ä etre
cultive, comme toute vertu.

II ne faut done pas s'etonncr si l'emotion n'est d'abord
qu'une etincelle sous un amas de cendres. Vous la verrez
briller peut-etre dans la courbe agreablo d'une pomme.
I'elegancc d'une fougere, le contour d'un nuage ou d'une
colline, dans le rapport de deux volumes ou de deux
couleurs, la juste observation d'un gesle enfantin. Vous sen-
tirez que tel detail a frappe votre eleve, independamment
de tout präjuge, et qu'il a done su traduire cette emotion
puisqu'elle vous est communiquee.

Recueillez cette etincelle ct montrez-la lui. II en sera
tout heureux et fier. II n'en aura que plus d'ardeur ä

regarder la nature pour y decouvrir la tremblante beaute,

pour la faire sienne et chercher ensuite ä la fixer dans
la matiere. II y reussira chaque fois un peu mieux. Cette

matiere, si traitre au debut, s'assouplira sous ses doigts
plus habiles; habilete docile ä exprimer l'emotion et ne
cherchant pas sa propre gloire (mefiez-vous un peu des

eleves ä grande facilite). Peu ä peu l'eleve entre davantage

en contact avec les choscs, avec leur äme ; il se prend
d'amour pour elles, s'enrichit d'emotions nombreuses, dont
la nature est la source infinie.

L'emotion et l'expression grandissent et se stimulent
reciproquement. Car cet amour qui deborde son äme, sa-
chant qu'il est la vie de l'art, le jeune homme est heureux
de pouvoir le soulager sur la toile ou le papier. D'autre
part, si la seule contemplation de la nature et des oeuvres
des maitres peut donner l'amour de la beaute, la communion

avec la beaute est plus intime et plus puissante par
la creation artistique. La pratique de l'art intensifie
l'emotion et la vision de la beaute, Celui qui veut dessiner

ou peindre eprouve le besoin, puis une facilite plus grande
d'observer la nature de tout son cceur, jusqu'ä ce que
l'emotion le penetre. Cela est essentiel et c'est alors qu'il peut
travailler et faire ceuvre personnelle ; car si la nature est

une dans l'infini de son mystere, par la faqon d'etre sentie,
elle est aussi multiple que les individus, qui la transfor-
ment au moule de leur äme, de leur sensibilite, de leur
imagination, et en font un element propre ä l'art. Sans
cette deformation, ou cette transposition, non pas artifi-



Seit« 24 MITTELSCHULE Nr. 6

cielle, mais vfaie par sa necessite mime, il n'y a pas d'ori-
ginalite, et partant pas d'art mais seulement une copie
servile.

On comprend des lors pourquoi la pratique de l'art
developpe la personnalite ; eile force ä l'emotion personnels

necessaire ä tout art. Mais il faut qu'elle soit
comprise et enseignee dans ce sens, et qu'on n'ait pas l'ennui,
dans les expositions scolaires, de voir une collection de

copies froides et mortes de modöles döjä sans äme. Copier
un modele n'est pas ä dedaigner, si l'eleve le fait avec
intelligence, s'il sait emouvoir son äme et en oommuniquer
les vibrations ä sa main. II ne fait pas une copie servile,
pas plus qu'en face de la nature, quand il y met quelque
chose de lui-meme. Pour cela, il ne faut pas lui donncr
des modeles insipides, par exemple un chalet ä noircir
uniformcment ä la mine de plomb. II y a assez de grands
maitres propres ä susciter son admiration, ä emouvoir sa
sensibilite, ä tenter son crayon et perfectionner sa technique.

Le corps humain ä lui scul peut lui offrir une ri-
chesse d'etudes inepuisablc, une infinie variete de lignes,
dont la beaute penetre davantage du scul fait de les crayon-
11er. II peut ensuito se liberer peu ä peu du modele, creer
avec une plus grande libertc, en puisant dans son imagination

enrichie, et servi par une main plus docile ä rendre
son emotion.

Tout cela dcmande de la part du professeur beaucoup
de dösinteressement, une etude amourcusc des temperaments
et des dispositions. Mais si cot amour de la beaute
par l'art et de l'art par la beaute est arrive jusqu'au coeur
de l'ölevc, la partic est gagnee, et le professeur de dessin
garde sa raison d'etre. L'orientation est donnee pour la
vie, et e'est Tessentiel dans Teducation.

Peu importc la gaucherie de l'eleve. II empörte son
amour avec lui en vaeances, au lieu du souvenir d'heures
ennuyeuses quo tant de jeunes gens laissent derriere eux.
On le verra, un carnet ä la main, croquer amoureusement
quelque coin de bois ou de campagne, les passants dans
la rue, des fleurs, des arbres, dos nuages. Beaucoup s'en
etonncront, parce que dans cet endroit oü ils passent tous
les jours, ils n'ont jamais rien vu de special, de pittores-
que ; pour eux il n'y a de beau que les paysages ä pan-
carte, une cascade, une gorge, un panorama, des ruinös,
un coucher de soleil. Ne sont belles quo les fleurs ä la
mode, le narcisse qu'on vient cueijlir de Lausanne en
Gruyere, sans meme un regard pour la päquerette ou l'e-
clatant populage des marais.

Mais lui, notre etudiant en vaeances, voit de la beaute
partout. II a eu la chance rare de l'apprendre au college,
en dessinant. II dessine surtout pour mieux penetrer au
coeur de la nature. Gar il est probable qu'il ne fera pas
de l'art sa profession. II le cultivera certes toujours un
peu, suivant ses loisirs ; il en fera un des charmes de
son foyer ou de sa vie solitaire de pretre. Crayons ou
pinceaux seront ses amis ; ou bien e'est dans le bois ou le
metal qu'il mettra le fremissement de sa personnalite. Le
culte de l'art lui sera une joie continuelle, parce qu'il
reclame un acte de personnalite et d'amour, le don d'une
partie de soi-meme, parce qu'il exige une creation, et par
lä rend un peu plus semblable ä Dieu.

Mais s'il n'a que rarement la joie de creer, il aura
Timmense avantage de savoir jouir de la beaute qui l'en-
toure, en partie gräce ä l'art qu'on lui aura intelligemment
enseigne. Et si la corolle d'une petite gentiane toute sa-
turee de ciel et d'amour suffit ä faire aimer la vie, si la
poesie est repandue dans la nature au point de faire eclater
les sens de toute une humanite, que penser du jeune hom-

me de vingt ans qui, en terminant sa formation, passe au
milieu de tant de rich esses en indifferent, bien plus, de-

goüte de tout Mais que dire aussi de ses professeurs,
dont la commode excuse consiste ä leur nier l'imagination,
l'intelligence, la sensibilite Heureusement que la nature
humaine a de quoi se defendre contre semblable education
et en triomphe souvent ; la lumiere nait alors de l'inten-
site de l'effort de reaction.

S'il est un peu forme, le jeune homme sera plus tard,
ä Toccasion, un consoillcr de gout en maticre d'art, un juge
tout au moins prudent. Car souvent l'imprudence d'une
foule de profanes juge d'un mot sans appel et demolit les

oeuvres d'artistes eprouves. Ces critiques, audacieux dans
la mesure do leur ignorance, sont tres souvent des gens
qu'on dit cultives et qui n'ont pourtant pas la moindre
notion d'art. Pour eux, tout est parfait si un portrait ou
un paysage ressemble au modele; toutefois, il faut que le
modele soit beau, car ils ne congoivent pas un beau
portrait d'une femme laide ; c'est le sujet qui comptc, et non
pas la peinture ; ou bien c'est habilete de l'execution, meme
si eile recouvre un neant artistique. De l'essentiel, de
l'emotion de la personnalite, il n'en est pas question.

D'oü cette formidable hostilite, irraisonnee, entetee,
contre tout art moderne. Et pourtant c'est de l'essence de

l'art d'evoluer, car l'originalite est precisement detruite
par la redite de formules anciennes, Vivantes seulement
dans les mains de leur createur. L'artiste doit done etre de

son temps, meme le devancer, et les pillours de vieux pro-
cedes, ceux qui vivent des idees de leurs aines sans les re-
nouveler, ne sont pas des artistes.

Une telle ignorance de la part d'un grand nombre de
jeunes gens n'est-elle pas une claire condamnation de la
fa?on dont ils ont ete formes Us en subiront le joug
toute leur vie, non pas eux seuls, mais tous ceux sur qui ils
ont une influence, qu'ils soient pretres, responsables de
la beaute de la maison de Dieu, ou professeurs ä leur tour-

Celui qui a ete pris par l'amour de la beaute sait em-
bellir et vivifier toute sa vie. Tout amour est vie; rien ne
vaut que par l'amour, et il n'est rien de si monstrueux
que l'indifference. Si tous les professeurs et educateurs
donnaient ä leurs eleves le meme amour de ce qu'ils en-
seignent, quelle belle vie s'ouvrirait devant nos jeunes
gens, qui dans vingt ans donneront, eux aussi, la vie ou
la mort. Us aimeraient toutes cltoses, leur religion, leur
fiancee, la nature, toute la verite et toute beaute du meme
amour libre parce qu'eclaire, amour joyeux, fecond et
grand parce que libre et profondement sincere.

I. Dafflon.

BUcherecke

Krauss, Leitfaden der deutschen Poetik. 5. Aufl. Ansbach,
Brägel. VIII und 171 S. Geb. M. 3.—.

Das Werk behandelt in fast allzu einlässlicher Art die
Verslehre, die Dichtungsgattungen, die Tropen- und Figurenlehre. Die
Wort- und Sinnerklärung der zahllosen Termini technici ist wohl^
das beste an diesem Buche. Gerne hätte man allerdings beim einen
und andern dieser Ausdrücke die Angabe der deutchen Akzente
(z. B. bei Oxymoron, Paradoxen, Anadiplosis, Enallage). Figuren
und Tropen sind in seltener Klarheit von einander geschieden.
Besonderes Lob verdient die Behandlung der Satire, Novelle etc.

Im übrigen ist das Stoffliche nicht immer gleich befriedigend
behandelt wie das Formelle, zumal wo es sich um Kontroverses handelt,

wie den Begriff „Tragisch" usf. Das Epos kommt dem Drama
gegenüber etwas zu kurz. In Summa das beste Buch dieses Um-
fanges, das wir kennen. R. L.



18. Jahrgang Nr. 7 6. Oktober 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENQELBERQ

INHALT Wm die Jungen »ayen — Win soll idi mit meiner Klwe lesen — Der 100. Geburtstag — Satzkörzung bei „sein" und „haben" — Böcheredce.

Was die Jungen sagen
R. L.

Der ..kürzlich erschienene Schmähartikel im «Luzerner

Tagblatt» hat die Klosterschulerziehung neuerdings
zur Diskussion gestellt. Auch die Frage der achtjährigen
Studiendauer und des humanistischen Bjldungsidcals werden

immer wieder aufgerollt. Da mag es. interessant sein,
auch das Urteil der Jungen zu hören. Ich stelle im
folgenden die Ergebnisse eines Schulaufsatzes zusammen,
den meine Erstrhetoriker im letzten Trimester abgeliefert
haben, und zwar vor dem Alarmsignal des-famosen
Tagblattschreibers. Die Arbeiten sind also keinerlei apologetischer

Tendenz entwachsen. Ich wollte ganz einfach wissen,

wie sich-die Jungen-zu ihrer jetzigen Lage' stellen
und gab darum ohne weitere Erklärung das Thema: Vorteile

und Nachteile meines Standes; Selbstgespräch eines
Gymnasiasten. Das Urteil über die Durchschlagskraft der
beigebrachten Argumente pro und contra muss ich dem
Leser überlassen. E i n e Feststellung aber bin ich den Jungen

schuldig: Sie haben ihre Aufgabe ernst genommen und
sprechen frisch von der Leber weg:

«Ich übe den Grundsatz: Stimme überall für die frische, grüne

Wahrheit! Wenn ich «Selbtgcsprächc» führe, hin ich offen.
Wenn man von mir verlangt, dass ich sie zu Papier bringe,
ändert das meinen Kntschluss nicht ...» 1

1. Klösterliches Internat.
Um es gleich vorweg zu nehmen: Von den 24 Schreibern

kommt ein einziger zu einem negativen Resultat, das
heisst zum Entscheid, dass er nicht am richtigen Platz ist.
Er hat denn auch bereits die Folgerung gezogen und sich
einer Stadtschule in der Nähe seines Elternhauses
zugewandt. Hören wir seine Begründung:

«So segensreich der oben beschriebene Vorteil ist (Konzentration

im Studium, festgesetzte Zeit für die Aufgaben, Arbeit
unter Aufsicht etc.), so bedauerlich ist der Nachteil: Fern von
der Familie und ihrem Leben: Natur, Kunst und Heim...
Kann einem die Schule überhaupt die Liebe zum Herd eingeben?

Wenn eine Schule im Heimatort das nicht fertig bringt,
wie kann es dann eine, die fern von daheim ist? Diese Gabe
der Seele kann nicht von fremden Menschen eingepflanzt werden,

sondern nur von denen, die einem das Leben geschenkt-
haben... Was .sie (die Stiftsschule) an religiöser und
wissenschaftlicher Erziehung bietet, ist hervorragend, aber mein
Bedürfnis nach Liebe und Schönheit ist nicht gestillt worden. Ich
werde später mit viel guten Erinnerungen an E. zurückdenken:
meine zweite Heimat ist es nicht geworden Der Fehler
liegt nicht am Geiste, noch an denen, die ihn als Priester spenden,

sondern an denen, die ihn empfangen sollten. Begreiflich.

denn die Studenten, die im Kollegium zusammengeströmt
sind, stehen einander als fremde Menschen gegenüber ...»

Noch sechs andere weisen auf den Nachteil des
unterbrochenen Familienzusaminenhanges hin, einer mit der
richtigen Bemerkung, dass leider auch in den Universitätsjahren

dieser Mangel an Kontakt mit dem Elternhaus
tveiterdauert. Doch wissen sich mit Ausnahme des

Erstgenannten alle zu trösten mit dem frohen Sinn und

1 Es kann natürlich nur verhältnismässig weniges
aus den 24 Aufgaben wörtlich zitiert werden. Mein Bestreben
bei der Auswahl war, möglichst viele der Jungen persönlich
zum Wort kommen zu lassen. Die in Anführungszeichen gesetzten

Stellen sind ohne Aenderung übernommen worden.

dem f a mi liär cn Geist, der auch im Internat
herrscht. Ueber die Hälfte der Klasse feiert diesen Vorzug
in zum Teil begeisterten Worten:

«Das ' Studentcnleben ist schön! Wir bilden hier im
Gymnasium eine frohe junge Gemeinschaft .Wir fürchten
einander nicht. Wie zwei Mühlsteine durch stete Reibung sich
aneinanderpassen, so lernen wir uns durch den täglichen
Umgang kennen und verstehen. Harmlose Neckereien, bilden den

Kitt, der die ganze Gesellschaft zusammenhält. Jungfrohe
Raufereien und liebevolle Rippenstösse bringen .Bewegung in
unseren Staat ...»

«Der einzelne muss sich wohl in die Gemeinschaft
einfügen können oder einfügen lernen, geht aber darin nicht uu-
ter. Das schöne, sagen wir ideale Verhältnis den Lehrern
gegenüber kann dem Studenten fern der Heimat einigermassen
das bieten, was sonst nur Vater oder Mutter bieten können;
andererseits hilft es einer ganzen Klasse, durch einen familiären

Klassengeist edlen, treuen Kameradschaftssinn mit all
seinen guten Auswirkungen zu pflegen. Ein solch guter Klassengeist

hilft einem leichter und froher arbeiten, sorgt fast von
selbst schon für gesunde, fröhliche gemeinsame Bewegungsspiele

in der Freizeit, fordert wohl manchmal persönliche Opfer,
vergilt sie einem aber selber schon vielfach: er trägt sehr viel
dazu bei, eine ganze Klasse geistig und leiblich gesund zu
erhalten .»

«Wenn ich an die Pflicht denke, später in der politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Welt mich milzubetätigen, so

scheint das jetzige Kollogiumslebcn nicht ungeeignet als
Vorstufe dazu und als Schule. Ein soziales Lehen im Kleinen! .»

«Bereits habe ich von den Studenten einiges verraten. Es
sind fast alles brave, friedliche Burschen. Alle halten durch
dick und dünn zusammen. Erst jetzt weiss ich recht, was ich

von den frühern, nun schon verblichenen Schulfreundschaften
zu halten habe. Sie waren so recht im goldenen Leichtsinn der
Jugend geschlossen worden' und ketteten uns nur solange
zusammen, als wir miteinander auf der gleichen Schulbank
sassen. Hier aber, am Kollegi, werden sie, wie mir scheint, fürs
ganze Leben geschlossen ...»

Wenn so das Internatsleben eine glückliche Vorschule
für späteres soziales Wirken darstellt, hat es doch für den

Augenblick den Nachteil, die Fühlungnahme mit
den untern Volksschichten auf ein Minimum
zu beschränken.2 Acht Schüler heben diesen Nachteil
hervor:

«Ich besuche die Mittelschule, um mich zum spätem
Volksführer auszubilden, denn diesen hohen Beruf kann • ich
erst ergreifen, wenn ich über das nötige Wissen verfüge. Dtt
ist es nun aber schade, dass ich, der angehende Geistliche oder
Staatsmann, wegen dem Studium eigentlich keine Fühlung mit
den untern Schichten des Volkes habe. Ich verbringe etliche
Jahre fast ausgeschlossen im Kreise meiner Lehrer und
Kameraden im Internate, sozusagen als Einsiedler, ohne vom
Geschehen ausser mir einen richtigen Begriff zu haben
Wohl stehen mir Zeitungen, Zeitschriften zur Verfügung
aber können mir solche unsichere Boten ersetzen, was mir das

Leben unter dem Volke brächte? .»

«Da das Kollegium für sich einen kleinen Staat bildet,
besteht kein Verkehr mit Leuten aus dem einfachen Volke. Darin

finde ich die Ursache, dass viele Studenten in den Ferien
ehemalige Schulkameraden nicht mehr grüssen und kein
Verständnis für die Mühen und Sorgeh des einfachen Handwerkers

oder Bauern haben. Und doch sind wir alle im prak'ti-

- Die obern beiden. Klassen der Anstalt dürfen sich im
Vinzenzverein betätigen.



Seite 26 MITTELSCHULE Nr. 7

sehen Leben, sei es als Priester, Arzt oder Jurist auf das
Volk angewiesen .»

Diese Abgeschlossenheit und Weltfremdheit kann
zudem linkisches und unfeines Benehmen zur
Folge haben, wie zwei Aufsätze feststellen. Dafür aber
unterliegt man auch nicht den AblenkungenundZer-
streuungen.die das vielgestaltige Leben mit sich bringt
(6 Aufsätze):

«Mit Internat hängt zusammen: Abgeschlossenheit von der
Welt. Was werde ich da für Vorteile und Nachteile
herausbringen? Da, glaube ich, werden die Nachteile überwiegen. Und
doch kommt mir schon der Satz in den Sinn: Der Stern der
hohen Lebensziele leuchtet mächtig in der Abgeschlossenheit
der Welt. Ein Mann aber, der kein hohes, ideales Lebensziel
hat, wird im beutigen Chaos weder sich noch andere zu
Glück und Frieden führen Wie oft höre ich das Wort:
Jugendeindriicke bleiben am längsten und sitzen am tiefsten.
Da kann ich mich wirklich glücklich preisen, nur solches
meiner Seele einzuprägen, was an der Welt Gutes haftet
Ein menschenscheuer Pessimismus wird damit schon im Keime
erstickt. Doch schliesst die Tatsache, dass ich nur mit den

guten Seiten der Welt in Berührung komme, nicht auch einen
Nachteil in sich? Könnte es mir da nicht ebenso gehen, wie
einer starken, wohlbewaffneten Armee, die von wenig Mannschaft

und geringen Waffen geschlagen wird, wenn sie der
Feind zu überraschen versteht? Da muss dann die
siegreiche Kraft der hohen Lebensideale, die ich aus der
Einsamkeit mitnahm, mir helfend beispringen .»

Damit haben wir schon das Gebiet der Charakterbildung
gestreift, die von der Hälfte der Schreibenden

als grosser oder grösster Vorteil der Internatserziehung
betont wird:

«Ich kann hier nicht alles haben wie zuhause. Das aber
bereichert mich Liegt nicht die Not der Zeit gerade darin,

dass jeder alles Gute für sich haben will, auch wenn dabei
ein anderer zu kurz kommt? Um aber dieses liebe Ich im
Zaum zu halten, braucht es unbedingte Disziplin. Auch diese
lerne ich hier. Ja, jetzt sehe ich ein, wie töricht es von mir
war, darüber zu schimpfen, dass ich gehindert werde zu gehen,
wohin ich will, und sogar auf einen numerierten Stuhl
gezwungen werde. So lerne ich die schwerste aller Künste, die
Selbstbeherrschung .»

Während einer unter unsern Artiklern über die feste

Tagesordnung (und das frühe Aufstehen im besondern)

einen rührenden Stosseufzer formt, wissen acht
andere ihren Wert zu schätzen:

• Fast immer die gleiche Arbeitszeit. Fast immer gehe ich
zur gleichen Zeit ins Bett und stehe jeden Tag ungefähr zur
gleichen Zeit auf. Ein so geregeltes Leben kann nur von Nutzen
sein und muss zur Pünktlichkeit erziehen .»

Eines wird mit sozusagen lückenloser Einstimmigkeit
hervorgehoben, dass das ganze Erziehungswerk getragen
und durchdrungen ist von der Kraft der katholischen
Weltanschauung:

«Sind in einem Internat Lehrer und Schüler gleichen Glaubens,

so ist das zweifelsohne schon ein Vorteil und sogar eine
gewisse Bürgschaft für einen einheitlichen, guten Geist. Sind
aber in einem katholischen Internat die Lehrer zugleich
Priester, wieviel Segen muss dann schon auf natürlichem
und erst auf übernatürlichem Gebiete auf die Schüler
fliessen...! Hier ist nun nicht nur das der Fall, sondern
unsere Lehrer sind sogar Ordensmänner, Mönche, die die Welt
und was ihnen teuer war. selbst den eigenen Willen, verlassen

und sich vorbehaltlos in den Dienst Gottes gestellt haben.
So treten sie vor uns hin und wollen uns nicht bloss
wissenschaftlich, sondern auch hinsichtlich Charakter und Seelen-
grösse zu durchgebildeten, ganzen Männern machen Im
Mittelpunkte des Tages steht das heilige Opfer, an dem endlich
auch wir Studenten hoffentlich je länger je mehr
durch Mitsingen aktiv teilnehmen können. An Sonn- und
Feiertagen nehmen wir wenigstens in der Vesper, an hohen
Festen auch in Terz, Sext und Komplet teil am Gotteslob
Vor und nach Studium, Schule und Mahlzeit will uns die
Hausordnung durch kurzes Gebet darauf aufmerksam machen,

wofür wir es tun, kurz, sie will unsern Tageslauf zu einem
lebendigen Gottesdienst machen, -,ut in omnibus glorificetur
deus' .»

«Vielleicht dass ich im Leben'eher noch diesen lebendigen
Kult (der Liturgie) brauchen kann als das Schulwissen .»

«Liturgie gleichsam als Rahmen des Studentenlebens! Ich
sehe auch die Bedeutung dieses Lebens für die Zukunft. Wir
Studenten haben an der Quelle inniger Gottverbundenheit
getrunken und können andern mitteilen. Man muss dazu nicht
von Gott zum erhabensten aller Berufe, zum Priesterberuf
auserwählt sein, die Welt verlangt dieses Mitteilen auch von den
Laienkatholiken. Und von ihnen vielleicht mehr denn je...«

Freilich, auch das strahlendste Licht hat seinen Schatten.

Die schützende Abgeschlossenheit und der gleichmäs-
sige Gang der Regel bergen in sich die Gefahr träger Routine,

bequemer Schablone. Dazu kommt die feile
Augendienerei. Drei der Jungen machen auf diesen
Uebelstand aufmerksam:

«Als interner Schüler hier am Kollegium lerne ich vor allem
ein regelmässiges, geordnetes Tagewerk kennen und seine Vorteile

für Körper und Seele schätzen. Hier bin ich vielen
Gefahren der Welt enthoben. Aber gerade das ist selbst wieder
eine Gefahr. Wenn man später in die Welt hinauskommt, ist
man ihren Lockungen und Verführungen nicht gewachsen, man
kennt sie kaum mehr, und manche gehen daran verloren, wie
die Erfahrung lehrt...»

«Ist es denn wirklich Selbstberherrschung? Geschieht nicht
alles unter fremden Zwang? Ja, dies ist ein Nachteil. Der
Druck von aussen ist zu stark, die Freiheit ist zu sehr
beschränkt. Wenn einer auch sagt, er tue alles aus eigenem
Interesse, schliesslich sieht er doch das Damoklesschwert über
seinem Nacken. Sollte da nicht auch den Rhetorikern mehr Freiheit

gewährt werden, damit sie ihren Charakter bewähren
können? ...»

Dass der letzte Sprecher sein Bedenken nicht
verallgemeinern will, zeigt er an anderer Stelle, wo er mit Nachdruck

den Wert der Internatserziehung für sittliche
Lebensschulung unterstreicht. Auch andere reden im gleichen
Sinn:

«(Die Internatserziehung) leitet mich an, mein Tagewerk
rationell einzuteilen und in allen Dingen grösste Ordnung zu
halten. Trotz den streng geregelten Lebensverhältnissen kann
ich aber meine Selbständigkeit und eine gewisse Eigenmächtigkeit

wahren...»
«Vor allem, ist die Selbständigkeit, die ich mir hier oben

erworben habe, ein überaus grosser Vorteil. Ich sah es erst
am Anfang des Schuljahres, als ich aus den Händen der guten,
sorgenden Mutter kam, wie ich in dieser Beziehung eigentlich
noch ein Kind war...»

II. Achtjährige Studiendauer.
Etwa die Hälfte aller Schüler betont die Opfer, die

ein so langes Studium mit sich bringt: erschwerte
Anstellungsmöglichkeit und grosse
Kosten; interessant ist, dass letzterer Punkt gerade von gut-
und bestsituierten Jungen besonders unterstrichen wird:

«Lange dauert das Studium. Hier acht Jahre am Gymnasium,

dann noch einige Jahre an der Hochschule. Beim
Handwerkerstand hätte ich vielleicht die Realschule absolviert und die
Lehrzeit schon beendet, könnte also bereits selbstverdientes
Geld nach Hause tragen. In einer Handelsschule wäre ich
schon bald soweit, dass ich in einer Bank oder auf einem
Büro Anstellung und Verdient finden würde. Aber nicht nur
viel, viel Zeit kostet das Studium, sondern auch eine schöne
Summe Geldes. Niemand wird bestreiten wollen, dass das
Leben am Gymnasium wie an der Hochschule sehr grosse finanzielle

Opfer verlangt. Die Eltern müssen da nur immer grosse
Summen auswerfen, während andere Eltern von Söhnen
gleichen Alters schon Geld bekommen können. Kaum auszudenken
ist es, was geschehen würde, wenn das Vermögen plötzlich noch
während des Studiums verschwände. Wir, die wir jetzt dem
Studium obliegen, könnten nicht einmal als Handwerker
Beschäftigung finden, da uns jede praktische Erfahrung abgeht
Bis zum 25. Jahr Zeit und Geld auf der Schulbank verrutschen,



Nr. 7 MITTELSCHULE Seite 27

und dann die rosige Aussieht auf überfüllte akademische
Berufe! Ueberfüllter Aerzte-, Juristen-, Lehrerstand! ...»

Freilich finden sich auch überzeugte Anwälte für die
Vorteile einer so ausgedehnten Studienzeit: Klarere
Berufserkenntnis, gründliches Studium ohne
Ueberstürzung und Gefährdung der
Gesundheit; mehr Zeit für Lieblingsfächer,
vertiefte Allgemeinbildung:

«Die meisten gehen in die Primarschule und dann in den

Beruf. Ist es nicht viel schwerer, mit 14 Jahren den Entschied
über ein ganzes Leben zu fallen als mit 20? ...»

«Acht Jahre sind der allgemeinen Bildung gewidmet, und
erst an diese schliesst sich das Fachstudium. Während andere
schon lange einen Beruf betreiben und für sich sorgen müssen,
sind wir hier noch frei von den Beengungen, die ein Beruf
bringt. Neben der Pflichtarbeit habe ich in meinem Stande
noch mehr Zeit für eigenes Studium Diese grössere
Bildungsmöglichkeit ist also der grösste Vorteil meines Standes, denn
ich glaube, dass das Leben.mir bei grösserer Bildung mehr bietet.

Dann aber gibt diese Schulung ein rascheres Vorwärtskommen

als vielleicht ein anderer Stand ...»
«Darum muss ich auch das achtjährige Gymnasium als

einen Vorteil erachten, besonders da mir mein Stand
griechischrömisch-germanische Kultur im Lichte der katholischen
Weltanschauung vermittelt. Das Wort «katholisch» aber bezeichnet
schon: Vom Ganzen kommend und aufs Ganze gehend. Wie
'sollte eine solche Bildung... in wenigen Jahren vollendet
sein? ...»

III. Das humanistische Bildungsideal.
Ueber den Wert des humanistischen Bildungsganges

herrscht sozusagen Einhelligkeit der Auffassung. Kaum
einer verfehlt, diesen Vorteil" an hervorragender Stelle
anzuführen. Ich übergehe der Kürze halber die Stellen,
die eine Würdigung der einzelnen humanistischen
Disziplinen enthalten. Nur ein paar allgemeinere Gedanken
seien festgehalten:

«Obwohl ich am Gymnasium kein eigentliches Berufsstudium
betreiben kann, hat die Allgemeinbildung, die ich hier erhalte,
dennoch einen solchen Wert, dass keines meiner Studienjahre
verloren wäre, wenn ich später nicht weiter studieren
würde... Weil ich später als Gelehrter und Führer des Volkes wirken

will, mühe ich mich acht volle Jahre mit der Aneignung
einer allgemeinen Bildung ab ...»

«Wenn einer über seinen spätem Beruf noch im unklaren
ist, ist es für ihn von grossem Vorteil, dass der Unterricht bis
Zur Matura vermöge seiner Allgemeinheit für jeden der
verschiedenen höhern Berufe eine sichere Grundlage bietet...»

«Diese allgemeine Bildung scheint gar nicht so übel, wenn
ich an die armen Realschüler denke, die sich halbfertig durchs
Leben schlagen müssen ...»

«Wie ich schon angetönt habe, besitze ich grosse Neigung
zu den Realfächern, die sich bald praktisch betätigen lassen.
Vielleicht wäre es nun vorteilhafter gewesen, eine Realschule
oder kaufmännische Fortbildungsschule oder auch ein
Lehrerseminar zu besuchen. Warum tat ich es, nicht? Was wies mir
den Weg zum Gymnasium? Wahrscheinlich die Erfahrungstatsache,

dass es zur Ergreifung eines akademischen Berufes
Allgemeinbildung braucht. Wenn aber dabei meine besondern
Anlagen und Neigungen nicht auf ihre Rechnung kommen?
Das muss ich zu verhüten wissen, indem ich diese Anlagen
schon jetzt möglichst zu betätigen suche., Und das kann ich und
werde es auch in Zukunft können, ich darf es mit Beruhigung
feststellen...»

«In acht Jahren kann doch sicher unser Wissen harmonisch
getieft und geklärt werden. Wie wichtig gerade dieser Punkt
ist, vermögen wir heute, wo Umstürzung aller Werte, wo
Wankelmut und hohle Schlagworte an der Tagesordnung sind, leicht
einzusehen Als akademisch Gebildeten stehen uns Studenten
auch die freien. Künste offen; wir werden auch nicht so
abhängig sein von Vorgesetzten wie Angehörige eines andern
Standes, Angestellte usw...»

Aber auch Nachteile eines solchen Bildungsganges
werden genannt:

«Nur muss, ich aufpassen, dass ich nicht zu sehr ins Breite

wachse... Es bieten sich einem ja alle Arten von Wissenschaften

dar. Und vollends wenn ich die Sprachfreifächer und die
Musikfächer aufzähle, will das schon etwas heissen, was
Vielseitigkeit anbelangt. Und dann die Bibliothek! ...»

«Drei Stunden Französisch in der Woche und weder
Italienisch noch Englisch als obligatorisches Fach — was bedeutet
das gegen das intensive Einpauken fremder Sprachen an
kaufmännischen Schulen! Und doch ist das heute für jeden von
grösster Bedeutung...»

«Wenn ich das Ziel betrachte und meine tägliche Arbeit,
so frage ich mich oft: Quid hoc? Was nützt es mir eigentlich?
Was hat denn das und das mit meinen Zukunftsaufgaben zu
tun? Es ist so schwer, den Zusammenhang zu finden! ...»

* •*
Damit möchte ich meinen Rundgang beenden. Wenn wir

abschliessend das Verhältnis von Vorteilen und Nachteilen
ins Auge fassen, geben folgende Aeusserugen das Urteil
der ganzen Klasse (mit einer einzigen Ausnahme!) wieder:

«Wenn ich nun die Vorteile und Nachteile miteinander
vergleiche, so glaube ich, dass die meisten Vorteile wichtig sind
und aufs ganze Leben wirken, die Nachteile aber geringer sind
und ihre Bedeutung nur während der Studienzeit haben .»

«Wenn ich zusammenfassend meine Erfahrungen
überblicke, sehe ich eigentlich nur Vorteile, d. h. die meisten Nachteile

lassen sich zum grossen Teil in Vorteile umwandeln. In
diesem tröstlichen Bcwusstsein werde ich meine Studien auch
beendigen. Freilich muss ich mir immer einige Bewegungsfreiheit

verschaffen können, selbst auf die Gefahr hin, das eine
und andere Fach ins Schlepptau nehmen zu müssen. Das werden

auch die Herren Professoren begreiflich finden, da sie
eine individuelle Behandlung bis zu einem gewissen Grade sicherlich

der Schablone vorziehen ..»
«Soll ich die Vorteile und Nachteile noch abwiegen? Wenn

ich beide nochmals kurz überdenke, so sehe ich, dass die Nachteile

mehr materieller, die Vorteile mehr ideeller Natur sind.
Dadurch ist die Frage fur mich entschieden. Wenn ich mit
Fleiss arbeile, damit etwas herausschaut, ist das Studium für
mich gewiss von grösstem Nutzen .»

«Im übrigen hilft etwas Optimismus leicht über etwaige
Mängel hinweg ...»

Dass Punkt I verhältnismässig viel breiter behandelt
wurde als die Punkte II und III, ist einleuchtend. Dort
legen die Jungen aus eigenster Erfahrung als Berufene ein
gewichtiges Wort in die Diskussion, während sie hier
mehr gefühlsmässig sich äussern.

Mit Absicht habe ich stark lokal gefärbte, d. h.
ausschliesslich auf unser Gymnasium zutreffende Argumente
nicht berücksichtigt. Ich wollte keinen Propagandaartikcl
für unser Haus schreiben. Aber ich hoffe, dass die
Zusammenstellung manchem Kollegen den einen und andern
Wink, allen neue Freude an ihrer oft dornigen Arbeit geben
mag. Denn unsere Jungen sind dankbar, sie haben bei
aller realen Einstellung viel Sinn für höhere Lebensgüter
und ein stark ausgeprägtes soziales Fühlen und Streben.
Und endlich — damit wende ich mich nochmals gegen den
verantwortungslosen Tagblattschreiber — sie sind keine
Märtyrer und wollen es auch nicht sein. Sie fühlen sich
glücklich in ihrem Stande und sind gewillt, auftauchende
Schwierigkeiten mutig zu meistern.

Was soll ich mit meiner Klasse lesen?
Wie oft haben wir uns diese Frage schon gestellt! Einerseits

fühlen wir das Lähmende der ewigen Wiederholung der
gleichen Stoffe, anderseits ist es nur den wenigsten möglich,
sich ständig auf dem Laufenden zu halten.

Vor kurzem fiel mir ein Schriftrhen in die Hand, das den
glücklichen Versuch macht, dieser Schwierigkeit zu begegnen:
«Lesestoffe für den deutschon Unterricht hoher
Lehranstalten und — zum Teil — für die obersten Klassen von
Volksschulen. Eine Anregung zu Auswahl und Verteilung von Dr.
Hans Keller» (Nürnberg. Verlag Fricdr. Korn, 1932). Der Preis
ist mir unbekannt, dürfte aber meiner Schätzung nach lVi—2
Franken nicht übersteigen.



Seite 28 MITTELSCHULE

Dor Verfasser stellt, auf Klassen verteilt, ca. 800 Werke
uuerer und neuester Dichter und Schriftsteller — ausschliesslich

Stücke, die er sorgfältig gelesen und auf ihre pädagogische
Eignung geprüft hat — mit Angabe des Verlages und des Preises

zusammen. Die grossen katholischen Schulverlage (Aschendorff,

Dicsterweg, Schöningh usf) finden dabei reiche
Berücksichtigung. Die sihnreiche Anordnung ermöglicht es, zu einem
bestimmten Werke meist mehrere Verlage (oft 10 und darüber)
mit den betr. Preisen zu nennen.

Sympathisch berührt die methodische Einstellung des
Verfassers, über die er sich in der Vorbemerkung u. a. folgender-
massen äussert. «Dass man in Fragen ästhetischer Bewertung
wie auch der entsprechenden Alterseinstufung ganz verschiedener

Meinung sein kann, weiss ich aus reicher Erfahrung. Ich
bin mir auch darüber klar, dass unsere heutige Jugend viel
rascher heranwächst, wählt und verwirft als die frühere, dass
für sie ebenso wie im Gebiete des Sachkundlichen so auch auf
dem des Aesthetischcn und Ethischen vielfach ganz andere
Voraussetzungen bestehen als für die frühere. Und anderseits weiss
jeder erfahrene Lohrer auch dies, dass so manche Stoffe, zu
früh behandelt, zu keiner richtigen Auswertung geführt werden
können, dass überhaupt der einzelne Stoff je nach dem Stand
der Klassenreife bekanntlich ungeheuer stark wechselt,
vorgeschoben oder zurückgestellt werden muss; ich habe daher nicht
wenige Stoffe zweimal und mehrfach in den Klassenvorschlägen

wiederholt...»
Deutschlehrern, Bibliothekaren, Katecheten usf dürfte das

Büchlein ein nützlicher Ratgeber werden. R. L.

Dar 100. Geburtstag *
Scharfe Denker nehmen an dem Ausdruck «100. Geburtstag»

Anstoss: sie meinen, wenn ein Mensch 60 Jahren alt werde,

feiere er den 61. Geburtstag — also müsse es «der 101.

Geburtstag» heissen. Wir sind nicht dieser Ansicht. Wenn
man jemand nach seinem Geburtstag fragt, nennt er etwa
den 2. Januar oder den 29. Mai, nicht jedoch fügt er die Jahreszahl

hinzu. Will man diese wissen, so muss man ihn fragen,
wann er geboren'sei. Unter «Geburtstag» versteht man
den immerwiederkehrenden Tag, an dem einer innerhalb eines
beliebigen Jahres geboren wurde, den Tag, an dem man des

«Tages seiner Geburt» gedenkt. Und das tut man zum erstenmal,

wenn das Menschlein ein Jahr alt wird, zum 60. Mal, wenn
60 Jahro vollendet sind. Mit dem Todestag kann man es ebenso
halten. Doch ist es besser zu sagen: «Am 29. Juni 1931 beging
man die 100. Wiederkehr der Todestages des Freiherrn vom
Stein.»

Satzkllrzung bei „sein" und „haben" *
Die Formwörter der Habe- und Binform können oft weggelassen

werden, und manchmal empfiehlt es sich, dass zu tun.
«Das ist das Sonderbarste, was ich je erlebt habe, das Seltsamste,

was mir je begegnet ist.» In diesem Satze wird man gut tun,
«habe» und «ist» nicht wegzulassen, zumal da man sonst auf
den Gedanken kommen könnte, auch zu «begegnet» sei «habe»
zu ergänzen. Dagegen empfiehlt sich die Weglassung, wenn ohne
sie zweimal dasselbe Wort unmittelbar hintereinander zu setzen
wäre. «Ueberall, wo er gewesen (ist), ist er mit Begeisterung
aufgenommen worden.» «So oft er gesungen (hat), hat ihm die
Zuhörerschaft zugejubelt.» Anders wieder ist es in dem folgenden
Satze: «Alles, was er auf seinen zahlreichen Reisen erlebt hat,
hat er in schön geschriebenen Tagebüchern niederlegt.» Fehlte
hier das erste «hat», so würde man «erlebt» als Gegenwart
verstehen, während es doch Habeform sein soll. Diese Kürzung ist
also nur dann möglich, wenn die Beiform deutlich als solche zu
erkennen ist (vgl. «singt» und «gesungen»). Natürlich könnte
«erlebt» auch Gegenwart sein sollen. Dann muss der Satz aber
so lauten: «Alles, was er erlebt, legt er in einem Tagebuch
nieder.»

BBdtMwck*
Die neue Jugend. Lebensgeschichtc des Pier

Giorgio Frassati. Nach persönlichen Zeugnissen gezeich-
* Textprobe aus Jahnke, Deutsch für Deutsche (Der Kleine

Toussaint-Langenscheidt) Berlin-Schöneberg 1932. Mk. 9.— Vgl.
die Besprechung des praktischen, sehr aufschlussreichen Buches
in «Schweizerschule» Nr. 22 1. J.

not von Dom A. Cojazzi. Deutsch von Helene Moser. 8°. 320 S.

23 Tiefdruckbilder. Halbleder Mk. 4.50. Verlag «Ars Sacra»»,
München.

Für unsere studierende Jugend geradezu das Buch. Ein
Programm! Ein Hohelied auf unsere hl. Religion, das viele
apologetische und aszetische Werke aufwiegt. Denn es hat den

Vorzug, durch und durch modern und praktisch zu sein. Auf
jeder Seite dieses Lebensbildes sieht der Junge von heute sich
selber, sieht, wie ers machen muss, wie er das Leben geniessen
kann, ohne an Glaube und Sitte Schaden zu leiden, nein, wie er
bei aller Aufgeschlossenheit gegenüber Sport, Verbindungen,
Politik, Vereinen, Technik, Kunst usf heilig werden kann. Er
sieht, wie er schon in seinen Studienjahren im Vollsinn des

Wortes sozial tätig sein kann, wie Gebet und Arbeit sich in
schönster Harmonie verbinden, kurz den ganzen Reiz und Wert
einer frohen und starken Jugend.

Die Ausstattung bedarf angesichts des kunstsinnigen
Verlages keiner Empfehlung; aber dieses Buch bildet selbst im Rahmen

der Ars Sacra Publikationen eine Perle. R. L.
Frassati. Ein moderner Christusträger. Von Helene Moser.

8°. 128 Seiten. 23 Bilder. Mk. 1.80. Verlag «Ars Sacra», München.

Ein Auszug aus dem eben besprochenen Werke. Flott und
drängend geschrieben, mit Ueberwindung der letzten Ueber-
setzungsspuren, wird das Büchlein jedem Leser tiefe Eindrücke
hinterlassen. R. L.

Vom deutschen Geistesleben. Deutsche Prosa aus zwei
Jahrhunderten. In Verbindung mit Dr. H. Fassbcndor herausgegeben
von Dr. Franz Fassbinder. Dr. Aug. Kahle, und Dr. F. Kortz.
I. Von Dichtung und Dichtern 1. 144 S. mit 12
Textbildern RM. 2.25, 2. 120 S. mit 13 Textbildern RM. 1.90. II.
Von bildender Kunst und Musik. 180 S. 6 Kunstblätter

u. 13 Textbilder. RM. 3.50. Aschendorff, Münster
1930—31.

Diese Hefte sind aus jahrelanger Erfahrung kundiger
Deutschlehrer erwachsen. Ihre Eigenart liegt darin, dass für
wichtige Abschnitte der Geistesgeschichte sowie für bedeutungsvolle

Persönlichkeiten und Werke programmatische Äusserungen
ihrer Zeit wie auch hochwertige Abhandlungen heutiger Schriftsteller

zusammengestellt worden sind.
Die Anordnung ist aus Zweckmässigkeitsgründen chronologisch,

ohne dass aber eine Literatur- oder Kunstgeschichte
daraus geworden wäre. Auch ausserhalb des zeitlichen
Zusammenhangs wirkt die Mehrzahl der mit ausserodentlicher Mühe
zusammengetragenen Stücke durch sich selbst. Mit besonderer
Aufmerksamkeit wurde auch auf die Möglichkeit stilkundlicher
sowie problemgeschichtlicher Einstellungen Rücksicht genommen,
wie etwa in Heft I, 1 und 2, das Problem des Tragischen im
Dichtwerk, in Heft II das der Oper sich verfolgen lassen. Besonderer

Wert wurde überall auf die vielseitige Beleuchtung der
verschiedenartigen Gegehwartsfragen gelegt. In hohem Masse vermag
diese Zusammenstellung auch dem Konzentrationsgedanken zu
dienen. Für den Religions-, Sprach-, Geschichts-, Kunst- und
Musikunterricht wird man wirkungsvoll auswertbare Stoffe finden.
Reiche und vorzüglich ausgewählte Bildbeigaben schmücken die
einzelnen Hefte. -r.

Hellas und Rom. Propyläen Weltgeschichte Bd. 2. In
Ganzleinen M. 34.—. 630 S. 368 Abbildungg. 18 vielfarbige Beigaben
und Faksimiles, 6 Karten und 9 Tiefdrucktafeln.

Inhalt: W. Goetz: Die weltgeschichtliche Bedeutung der
Antike. K. J. Beloch: Geschichte Griechenlands. G. de Sanctis: Der
Hellenismus und Rom. Ernst Hohl: Die römische Kaiserzeit.
H. Frh. von Soden: Die Entstehung des Christentums.

Mit Ausnahme der durch und durch rationalistischen, dazu
noch reichlich unverständlichen Darstellung der Entstehung des
Christentums durch Frh. von Soden, die das Werk für unsere
studierende Jugend und überhaupt für theologisch nicht geschulte
Leser unzugänglich macht, ist die textliche Behandlung fesselnd
und gediegen. Geistiges und wirtschaftliches Leben, politisches
und militärisches Geschehen, Oeffentlichkeit und intime Häuslichkeit

wachsen zusammen zu einem einheitlichen und eindrucksvollen

Gesamtbilde. Ueberaus reich, dazu überraschend neu,
lebenswarm und technisch vollendet ist der Bildschmuck. Bei
dieser fast märchenhaften Ausstattung bedauert man es, dass die
inhaltlich zweifellos überlegene Herdersche „Geschichte führender
Völker" in illustrativer Hinsicht fast gar nichts bietet R. L.



18. Jahrgang Nr. 8 10. November 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNQ: DR. P. ROBERT LOHRER, PROFESSOR, EN8ELBER8

INHALT: Bemerkungen zum Literaturuntcrricht — Das Ritterideal nach Hartmann von Aues nlvein" — BCcheracke.

Bemerkungen zum Literaturunterricht
Dr. P. Rafael Häne, 0. S. B., Einsiedeln.

Motto: Mir ist alles verhasst, was mich bloss be¬

lehrt, ohne meine Tätigkeit zu vermehren
oder unmittelbar zu beleben. Goethe.

Dieses Goethewort hat natürlich seine grosse
Geltung für den Schulbetrieb überhaupt. In besonderem Masse

scheint es mir aber für den Literaturunterricht
wegweisend zu sein, hat man sich doch gerade
im Literaturunterricht lange Zeit mit dem blossen Belehren

begnügt. Das Wissen von möglichst vielen Tatsachen
über Dichter, Entstehungszeit, Ueberlieferung, Inhalt eines
Werkes "war die Hauptsache. Der Leitfaden der
Literaturgeschichte bot fertige Urteile, die unbesehen übernommen
und nachgesagt wurden. Es war möglich, dass einer die
Reifeprüfung in der deutschen Literatur mit der besten
Note bestand, ohne kaum ein Werk Goethes oder Schillers

gelesen zu haben, wenn er nur ein gutes Gedächtnis
besass, um das ganze Drum und Dran fein am Schnürchen

zu haben. Ein Vergleich mit andern Fächern hätte
das Verfehlte dieser Lohr- und Lernmethode unmittelbar
dargetan. Wem fiele es z. B. in der Naturwissenschaft ein,
olino Anschauungs- und Versuchsgegenstände das Fach zu
betreiben? Das Ding steht im Mittelpunkt. Was die Blume
dem Botaniker, das ist die Dichtung dem Literaturbeflissenen.

Der Botaniker betrachtet die Blume, zerlegt sie in
ihre Teile, beobachtet ihre Lebensäusserung; es interessiert

ihn wenig, wer sie gepflückt hat. Durch die Betrachtung

der Speisekarte und durch das Studium des
Kochbuches hat noch niemand den Hunger gestillt. War aber
nicht der Literaturunterricht einem solchen Studium der
Speisekarte vergleichbar, wobei wohl einige Kostproben
gereicht, einige Stellen vorgelesen, aber das Werk als
Ganzes nicht erfasst und erlebt wurde?

Das ist nun allerdings in den letzten Jahrzehnten
anders geworden. Wir alle haben die grosse Umstellung von
der Wissensschule zur Arbeitsschule miterlebt. Ich kann
über diese Umstellung im Literaturunterricht nicht viel
Neues sagen, da sie überall nun durchgedrungen ist. Es
kann sich hier bloss darum handeln, die wichtigsten
Ergebnisse dieser Umstellung namhaft zu machen,
Missverständnisse zu berichtigen und so allfälliges Misstrauen,
das da und dort noch besteht, zu beseitigen.

Man hat überall erkannt, dass der Zweck des
Literaturunterrichtes nicht Stoffübermittlung, sondern
Kräfteentwicklung, Bildung des Urteils, Veredlung des Gemüts.
Bereicherung der Phantasie und Stählung des Willens ist.
Auch für die Uebung des Gedächtnisses wird die eine und
andere Frucht abfallen, doch mehr als Nebenprodukt,
denn als Hauptergebnis des Unterrichtes. Man hat
erkannt, dass nur durch Eindringen in Gehalt und Form
eines Kunstwerkes diese Lebenswerte ausgeschöpft werden

können. Man hat erkannt, dass es nicht Aufgabe des
Unterrichtes ist, die Schüler durch die Art der Behandlung

von den Werken weg zu führen, ihnen die deutsche
Dichtung überhaupt zu verleiden, sondern dass er darauf
hinarbeiten muss, Freude am Lesen zu wecken oder, wo

sie schon vorhanden ist, sie zu pflegen und zu veredeln.
Man darf sich da zwar keiner falschen Hoffnung hingeben.

Es wird uns nie gelingen, allen Schülern diese Freude

beizubringen. Das darf uns aber nicht entmutigen. Auch
darüber darf man sich nicht aufhalten, dass viele, die
auf der Schule eifrige Leser sind, später, wenn sie ins
Leben getreten, alles Interesse für schöne Literatur
verlieren. Bei vielen jungen Menschen zwischen 12—20 Jahren

bedeutet das Lesen einen gewissen Ersatz für das
Leben selbst, nach dem sie hungern, dessen Tore ihnen aber
noch verschlossen sind. Wenn das wirkliche Leben sie
aber einmal in seine Kreise aufgenommen hat, dann
verliert natürlich das Lesen, dieser zeitweilige Lebensersatz,
jede Bedeutung. Darüber sollen wir uns nicht entrüsten
und brauchen uns deswegen auch keine Vorwürfe zu
machen, als ob wir im Unterricht etwas versäumt hätten.
Die Literatur hat ihre Aufgabe an den so gearteten
Menschen erfüllt.

Wenn ich gesagt habe, die Literatur soll bei den
Schülern Freude am Lesen wecken, und wenn fernerhin
betont wurde, die neue Methode bedeute eine Umstellung
von der Wissenschulo zur Arbeitsschule, so heisst das

keineswegs, die neue Schule könne auf ein gesichertes
Wissen verzichten. Ohne sicheres Wissen ist höhere
geistige Tätigkeit überhaupt nicht möglich; aber das Wissen
soll nicht einfach wie in einer geistigen Garküche
dargeboten werden, sondern es soll durch eigene, und zwar
nicht rein aufnehmende Tätigkeit erarbeitet werden. Was
soll man z. B. mit „Wallenstein" anfangen, wenn man
keine Ahnung von der Kriegslage im Jahre 1632 hat?
Aber dieses Wissen soll nicht nur aus der Geschichte
erworben werden, sondern die in „Wallensteins Lager"
zerstreuten Stellen, die auf die Kriegslage Bezug nehmen,
sollen gesammelt und dann durch Mitteilungen des Lehrers

oder durch Kenntnisse aus dem Geschichtsunterricht
abgerundet werden. In diesen geschichtlichen und auch in
den kulturgeschichtlichen Bemerkungen soll durchaus
Mass gehalten werden. Es darf das allgemein Menschliche,

das Ewige eines Werkes nicht unter der Vielfalt des

Zeitbedingten untergehen. So soll z. B. beim Simplizius
Simplizissimus über der Schilderung der Kriegszustände
das tief menschliche Problem Weltflucht oder Weltdienst
nicht übersehen werden. Auch die neue Schule steht auf
dem Standpunkt, den Nietzsche in seiner Rede über die
Zukunft unserer deutschen Bildungsanstalten einnimmt,
dass nämlich ohne eine strenge, ernste geistige Zucht die
Erreichung des Zieles nicht möglich ist. Der tiefe Schatz
von Weisheit, der in unseren grossen Werken verborgen
liegt, muss gehoben werden, und das geschieht nur durch
ernste Arbeit, labor improbus. Nur dann wird der Schüler

das Werk erleben, wenn er tief eindringt. Flüchtiges
Ueberlesen erweckt Ueberdruss. Die preussischen Richtlinien

betonen den gleichen Gedanken, wenn sie sagen,
Erkenntnis des Inhalts sei die Voraussetzung für das Erlebnis

des Gehalts.

In der Erfassung der Form soll die Freude am Schönen,

im Erleben des Gehalts der eigene tapfere Lebenswille

gesteigert werden. Aus der ernsten Beschäftigung



Seite 30 MITTELSCHULE Nr. 8

mit dem Kunstwerk wird die Ehrfurcht vor der Dichtung
überhaupt entspringen. Es ist das ein Punkt, der im
heutigen Unterricht besonders beachtet zu werden verdient.
Ich rede nicht einer wahllosen Verhimmelung von Dichtung

und Dichter das Wort. Sachliche Kritik ist auch den
Grössten gegenüber erlaubt. Aber alle Kritik, besonders
den Klassikern gegenüber, soll mit Ehrfurcht gepaart
sein. Beispiel gebend für diese Einstellung unsern Grossen

gegenüber scheint mir ein Wort Paul Fischers zu
sein: „Ich gehöre nicht zu denen, die Goethe vergöttern,
die ihn an die Stelle des Gottes setzen, den sie verloren
haben. Aber wenn ich ihn nicht vergöttere, so erkenne ich
doch Göttliches in ihm — wie ich es in einer schönen
Blume, einer grossen Landschaft, in Himmel und Licht
und Luft, in Berg und Wald und Meer erblicke, etwas
Hohes und Wunderbares, etwas, das wir als göttliche Gabe

und Sendung in diese Welt herein dankbar empfangen

sollen und uns aneignen dürfen, etwas, an dem wir
uns freuen können, wie an allem, das uns die Spuren
göttlicher Macht und Weisheit, Güte und Majestät erkennen

und fühlen lässt ." Die Kritik darf nicht hämisch,
nicht kleinlich, nicht oberflächlich sein. Dadurch tötet
man die Ehrfurcht vor dem Grossen, und in unserer Zeit
haben wir wahrlich keinen Grund, der Kritisiersucht der
Jugend, dem blasierten Absprechen über Werke, die ganzen

Zeitaltern heilig waren, Vorschub zu leisten.
Wo unsere Weltanschauung sich mit der des Dichters

nicht deckt, wie das beim deutschen Idealismus der
Fall ist, wird man unbedingt auf diese weltanschaulichen
Unterschiede hinweisen und gerade an den grössten dieser

Werke auf die Tatsache aufmerksam machen, wie das
Grosse darin echt christlich, wie die Mängel dem
beschränkten Gesichtskreis des Dichters zuzuschreiben sind.
In Goethes Faust ist doch der Anlass gegeben, den Gegensatz

zwischen der diesseitigen Einstellung dieser Dichtung
zu der ewigkeitsweiten z. B. Parzivals oder des Simplizius
aufzuzeigen, die Verengung festzustellen, die der Humanismus

durch seine anthropozentrische Einstellung gegenüber

der theozentrischen mittelalterlichen Welt bedeutet.
Ueiberhaupt für weltanschauliche Auseinandersetzung,

für Erörterung wichtiger Lebensfragen findet sich
bei der Besprechung der grossen Werke unserer Dichtung
auf Schritt und Tritt Gelegenheit. Wie gut lässt sich z. B.
an Parzival, am Armen Heinrich, an Walthers „Ich sass
auf eime Steine" die verschiedenartige Lösung des
Problems Weltflucht und Weltdienst behandeln.

Bei diesen Besprechungen wird man auch sexuellen
Fragen nicht aus dem Wege gehen können. Das
Geschlechtsleben spielt in der Literatur aller Zeiten eine
grosse Holle, die man nicht ausser acht lassen darf. Da
soll man sich nicht feige daran herumdrücken, soll mit
Takt und Offenheit diese Dinge bei ihrem richtigen
Namen nennen. Es wird sich da Gelegenheit bieten, den grossen,

gottgewollten Sinn, den das Geschlechtliche im Leben
einnimmt, klar zu stellen, die gottgewollte Ordnung des
Geschlechtlichen als übereinstimmend mit den Forderungen
der gesunden menschlichen Natur darzulegen, man wird
Gelegenheit haben zu zeigen, wie Abweichungen und
Abirrungen von dieser Norm naturnotwendig zur
Katastrophe führen. Bezeichnende Beispiele dafür sind Werther

und die Gretchentragödie im Faust. Man wird aber
auch auf die ungesunde Hypertrophie hinweisen, die heute
das Geschlechtliche sowohl im Leben als auch in einer
gewissen Kunst beherrscht. Doch wird man bei diesen
Besprechungen den Geist einer Klasse, oft auch eines einzelnen
Schülers oder einer Gruppe von Schülern berücksichtigen
müssen. Ich habe in gewissen Klassen gewisse Gedichte
nicht durchgenommen, die ich in andern Jahrgängen ohne
weiteres behandle. Im Ganzen wirken solche Aussprachen

eigentlich befreiend, indem dem heiklen Stoff die
Heimlichkeit genommen und damit auch die Gefahr vermindert
wird. Allerdings wird es auch beim besten Willen unmöglich

sein, immer das Rechte zu treffen. Wenn der Lehrer
aber mit hohem sittlichen Ernst, vorbereitet durch das
Gebet, an diese Fragen herantritt, wird kaum mehr
grosse Gefahr einer verderblichen Wirkung vorhanden
sein.

Natürlich setzen solche Aussprachen, wenn anders
sie Frucht haben sollen, ein Vertrauensverhältnis
zwischen Lehrer und Schüler voraus. In keinem Fach ausser
der Religion ist dieses Vertrauensverhältnis zwischen Schüler

und Lehrer so notwendig. Um in ein solches Verhältnis

zum Schüler zu gelangen, darf der Lehrer kein
Pedant sein, ein gewisser Weitblick, eine gewisse Weitherzigkeit

ist vonnöten. Der Lehrer selber muss ehrlich und
aufrichtig sein, wenn er von den Schülern Offenheit und
Aufrichtigkeit erwartet. Er darf ferner nicht zimperlich
sein. Auch ganz schiefe Ansichten, auch objektiv taktlose
Bemerkungen sollen ihn nicht aus der Fassung bringen;
mit einigen ruhigen Fragen wird er den Fehler des Schülers

zu korrigieren suchen und eine schiefe Ansicht
zurech tbiegen.

(Fortsetzung folgt.)

Das Ritterideal nach Hartmann von Aues „Ivein"
Agnes von Tunk.

Das Ende des 12. und der Anfang des 13. Jahrhunderts

zeigen die mittelalterliche Gesellschaft auf ihrer Höhe.

Die aristokratischen Prinzipien des Rittertums bilden
die Grundlage des öffentlichen Lebens. In der höfischen
Bearbeitung keltischer und griechisch-römischer Epen-
stoffe empfängt das ritterliche Ideal seinen poetischen
Ausdruck. Von Werken, die uns einen Einblick in
das höfische Leben jener Zeit geben, ist einer der
aufschlussreichsten Hartmann von Aues „Ivein". Inwieweit
der Dichter es verstanden hat, das Bild der Gesellschaft in
diesem Roman zu formen, sollen die folgenden Ausführungen

andeuten.
Die Gesichtspunkte, unter denen sich das Leben eines

mittelalterlichen Ritters abspielte, waren Frauen-, Herren-
und Gottesdienst. Aus diesem Begriff des Dienstes entwik-
kelte sich ein Katechismus spezifisch ritterlicher Tugenden,

die unter einem Namen — diu mäze — zusammenge-
fasst werden; dieser Pflichtenkodex von Tapferkeit, Grossmut,

Freigebigkeit, Selbstbeherrschung, sittigem Benehmen,

höfischer Rede ist Leitmotiv des „Ivein"; an erster
Stelle stehen Ehre und Minne.

Leben und Rede der höfischen Kreise von damals
beruhten auf der mäze als ihrer Kardinaltugend. In der
Zeit, da das Faustrecht herrschte, leistete die Ritterschaft
in Ermangelung besserer Rechte gute Dienste. So übertrugen

die Töchter des Grafen vom Schwarzen Dorn die
Verteidigung ihrer Erbansprüche den Rittern Gavein und
Ivein. Die Rechtsvertreater lösten ihre Aufgabe durch
einen Zweikampf. Doch der edle Kämpfer enthielt sich
aller Gewalttätigkeit; er verblieb stets nur in den Schranken
der Gegenwehr wider die Gewaltsamen: Ivein bezeigt im
Kampfe mit seinen Gegnern eine besondere Mässigung,
dass er selbst bei schwersten Angriffen mit seiner Kraft
wie mit seiner Kunst gelassen zurückhält; bis die allzu
frechen Misshandlungen an dem Löwen ihn ernstlich in Zorn
bringen.

Dass Ivein die echte Tapferkeit besass, ist durch viele
Beispiele belegt. Die Aufforderung Gaveins, Ivein solle sich
nicht durch die Fesseln der Ehe vom ritterlichen Treiben
zurückhalten lassen, ist ernsthafte Mahnung an männlich-



Nr. 8 MITTELSCHULE Seite 31

ritterliche Pflicht. Tatenloses Verliegen und Hingabe an
Gemächlichkeit und Müsse brachten den Ritter um Ehre
und Ruhm. Die konnte er sich nur erhalten durch immer
neue Abenteuer.

Das Wesen der aventiure erklärt Kalogreant dem
Wächter der wilden Tiere im Walde von Breziljan: der Ritter

reitet aus, um einen Mann zu suchen, der ebenso ge-
waffnct ist wie der Suchende, um mit diesem im Tjoste die
Kampftüchtigkeit zu erproben. Bei dem edlen Ritter sind
diese Abenteuer nicht lediglich kühne Raufereien, sondern
sie geschehen im Interesse eines höheren Gedankens.
Seelische Weite machen ihm das Leben erst lebenswert. Auch
Jvciii sucht nicht aus reiner Ruhmbegierde einen Gegner
auf: so stellte er durch das Abenteuer am Brunnen die Ehre
seines Neffeh Kalogreant wieder her.

Unser Roman macht auch anschaulich, wie die intensive

Anspannung ritterlicher Sitte zur Steigerung und
Verfeinerung des persönlichen Lebens führt. „Der Held
erlebt die ritterliche Sitte in ihrer sublimiertesten Form"
(Kuno Franke), er ist sich seiner Standespflichten be-
wusst. Ivein ist es selbstverständlich, dass er den Bedrängten

beisteht, so z. B. Lunete aus der Hand ihrer Verleumder

zu befreien, obwohl dies vielleicht die Handlung ist,
die man nicht allein auf das Konto der Uneigennützigkeit
setzen darf. Das Rittertum steigert freilich das Klassenbe-
wusstsein aufs äusserste; es beruht auf Privilegien und
führt zu exklusiver Herrenmoral. Diese wieder, beruhend
auf der Erfüllung gewisser Regeln höfischen Verhaltens
und der Aufrechterhaltung sozialer Etikette, schliesst eine
entschiedene Steigerung dos Gefühls persönlicher Würde
und persönlichen Wertes in sich. Individuelles Leben wird
wenig spürbar, die Helden und Heldinnen sind durchwegs
Modifikationen des einen Ideals ritterlicher Etikette. Kein
Erlebnis wird gewortet, das nicht Gomeinschaftserlobnis
ist. Vielfach sind die Tugenden in dieser Welt des Anstan-
des und der modischen Tadellosigkeit rein äusserlicher
Natur. Unter dem Einfluss einer festgegründeten Gesellschaft

zeichnet Hartmann nur das Konventionelle am
Einzelnen, dem Typus des täglichen Lebens. An Artus' Tafelrunde

ist Gavein der angesehenste Ritter, der „was der
höfischste man, der ritters namen je gewan", wie der unbot-
mässige Kei sich lobend äussert, dem selbst manche
Tugend mangelt; vor allem schadet Keis Ansehen seine
Missgunst. Das Masshalten hatte er im Gegensatz zu Ivein
nicht gelernt. Dieser machte kein Wesen aus seiner
Tapferkeit, findet Laudines Lob, -weil er, seiner Wunden
nicht achtend, von dannen zieht: im Kampfe bleibt er
zurückhaltend, Keis Spötteleien beantwortet er ruhig und
leicht scherzend: so fehlen ihm individuelle Züge, er
handelt nach «eingelernten Verhaltungsmassregeln» (Ger-
vinus); aber andrerseits wird das Streben nach dem
«Schönen und dem Guten», das Verantwortlichkeitsgefühl
gehoben, das Innenleben vertieft, die Ausbildung
gefördert.

Zum Ritter gehörte auch Freigebigkeit und Pflege der
Geselligkeit. So beherbergt Ivein seine Gäste sieben Tage
lang; er wieder findet mit seinem verwundeten Löwen
vierzehn Tage lang liebevolle Pflege, obwohl er als
unbekannter Mann nur um ein Nachtlager gebeten hatte. Selbst
reiche und kostbare Kleidung erhält der bewaffnete Ritter
von seinen Gastgebern. Freundlich wird auch der besiegte
Ritter aufgenommen, so Kalogreant.

Wie mit der Tapferkeit, fallen und stehen Ehre und
Ansehen mit der Treue: Lunete erkennt Ivein nicht mehr
als Artusritter an, seit er die Treue verletzt; er, den man
gerühmt hatte, dass er «an ritterlicher Tugend und
Festigkeit einem Diamant gleichkäme», hat die Minne
verraten, deshalb muss er als ein Tor umherirren: erst nach
langer Busse ist sein Vergehen gesühnt, wird dem Helden.

dessen Minne unter dem Uebermasse der Ritterlichkeit
litt, der Treubruch vergeben.

Die Verehrung edler Frauen ist der zweite Gesichtspunkt,

unter dem sich das ritterliche Leben abspielte.
Das Thema des „Ivein": Kann sich ein hochgestelltes,
bewegtes Rittertum mit der Ehe einen? behandelt die beiden
Hauptforderungen des ritterlichen Zeitalters: Herren-
ond Frauendienst. Sämtliche Bewährungen besteht der
Held, um seine Freunde wiederzugewinnen. Nie bittet
eine edle Frau den echten Ritter vergebens um Hilfe.
Ivein übernahm die Rechtsverteidigung der Tochter des
Grafen vom Schwarzen Dorn; er bekämpfte den Riesen,
um die Burgtochter vor der Botmässigkeit Harpins zu
bewahren.

Leider erhalten wir im Epos nie direkten Aufschluss
über das Wesen einer edlen Frau; wir sind auf Schlüsse
angewiesen aus dem Vorhalten der Ritter. Der Mann
strebte ideales Rittertum um seiner Herrin willen an; also
muss sie wohl tugendreich sein, wenn sie auf den Besitz
von Tugenden Wert legt. Trotz des Kultes aber, der mit
der Frau getrieben ward, spielte sie keine selbständige
oder gar führende Rolle; sie diente mehr als schöne Folie
für die edlen Helden, deren Glanz und Nimbus durch
treues Minneschmachten um ein beträchtliches erhöht
wurde; so ist auch Laudine lediglich Staffage für Ivein.
Freilich verschönert das Dabeisein der Frau die Feste:
ihr Verdienst ist es, wenn edle Unterhaltung und feine
Tischzucht gepflegt wird; sie sieht zu beim Turnier und
überreicht dem Siegor den Preis; vor ihren Augen gibt
der Kämpfer nicht nur rohe Kraftproben, sondern bemüht
sich, Kunstfertigkeit zu zeigen und elegant zu fechten.
Auch hierin offenbart sich die Ritterweise, die das Leben
als reine Kunst betrachtet, überall Mass und Ziel und
Zurückhaltung verlangt.

Die Frau teilte sich mit dem Manne in die Sorge für
die Gäste. Wo immer Ivein Herberge fand, wurde er vom
Hausherrn willkommen geheissen, die Hausfrau aber
oder -tochter entledigte ihn der schweren Waffen, brachte
ihm frische Gewänder, versorgte ihn mit Speise und
Trank. Die Frauen pflegten die Wunden der Helden.

Die Gesetze des Minnedienstes, des höfischen Anstan-
des stammen von König Artus' Hof. Lunete weiss, dass
ein Mensch von unhöfischem, unhöflichem Wesen keine
Beachtung findet von Seiten der Tafelrunde. Die Ritter
dieser Runde verrichten die Heldentaten im Minnedienst.
Als die Gemahlin des Königs entführt wird, folgen alle
Artusritter den Spuren des Entführers, nur der König
bleibt in der Burg. Daraus ist für Artus eine nur
protegierende Rolle zu erschliessen — nur einmal wird er als
Schiedsrichter angerufen —, ferner, dass der Minnedienst

der Herrin eines Ritters galt, die durchaus nicht
seine Gemahlin zu sein brauchte, ps überhaupt in den
seltensten Fällen war.

Die mäze äussert sich bei der frouwe als Herzensgüte.

Aus ihr erklärt sich die sonst etwas plötzlich
erscheinende Sinnesänderung Laudines, die, eben noch den

erschlagenen Gatten tief betrauernd, im nächsten Augenblick

schon sich bereit findet, den Sieger zu ehelichen.
Hier steht die Herzensgüte dem kaum vorbildlichen
Wankelmut bedenklich nahe. Hartmann scheint dies gespürt
zu haben, darum wird Laudines Benehmen besonders
motiviert. Sie bedarf eines Verteidigers von Heim und
Land, so bevorzugt sie den Tapfersten, und, da Tapferkeit
ein Ideal ritterlichen Lebens war, wendet sich auch die
Frau der Verkörperung dieses Ideals zu. Heute werden
wir solche Haltung kaum mehr als «edel» empfinden.

Auch Klugheit weiss die Frau beim Manne zu schätzen.

Lunete definiert Ivein diese Eigenschaft:
er ist ein vil wiser man



Seite 32 MITTELSCHULE Nr. 8

der tumben gedank verdenken kan
mit wislicher tat.

Nicht der ist klug und weise, der seinen Mut ohne Ueber-

legung zeigt. Der besonnen Handelnde besitzt wahre
Klugheit.

Gerade in der Schilderung der Frauen gibt der
«Ivein» ein gutes Bild der feinen Welt des Mittelalters.
Die Verehrung, die man den Frauen widmete, war auch
ein Anlass, dass man sie in einen engen Bezug zur
literarischen Tätigkeit brachte. Sie konnten gewöhnlich lesen
und schreiben, und Hartmann erzählt von einem
Burgfräulein, das vil wol wällisch lesen künde.

Das dritte Gebot des Ritters, „Gottesdienst", ist in die

ganze Erzählung miteingeflochten; nicht auffällig,
sondern wie selbstverständlich dienen alle Gott. Es ist keine
tiefgründige Religiosität, die uns entgegentritt, sondern
kindlich einfach wird da zu Gott gebetet, wenn man seine

Hilfe wünscht, oder ihm gedankt für Errettung aus Gefahr,
fiir Erfüllung einer Bitte. Allmorgens besucht der Burg-
bowohner die hl. Messe. Dies geht hervor aus der Mitteilung,

dass Jvein, bevor er das gastliche Dach einer Burg
verliess, dem Gottesdienste beiwohnte. Diese Erwähnung
der erfüllten Pflicht gegen Gott ist beide Male so
eingeschoben in den Bericht des Ganzen, dass man das Gefühl
hat, es ist dies kein aussergewöhnliches Vorkommnis,
sondern allgemein üblich. Ivein hätte nicht zu sagen gewusst,
wen er lieber hätte, Gott oder Gavein; aber soviel war
gewiss, auch dem, dem er „den minnern willen truoc,
diente er gerne genuoc." Durch seine ganze Lebensweise
diente der Ritter Gott. Das wertvollste Resultat höfischer
Sitte und kirchlichen Einflusses zeigt sich in der mäze.

Kultus der Frau Welt und Pflege des Gottesdienstes sind
im „Ivein" nicht zwei getrennt gehende, sondern wohl
vereinbare Dinge. Dass man letzten Endes so zu leben trachtete,

wie es Gott Wohlgefallen konnte, zeigen die Verse,
die dem Gedicht vorangehen und die es beschliessen:

swer an rechte güete
wendet sin gemüete
dem volget saelde und ere
und:
durch daz enkam ouch ich dar abe

in nilit gesagcn mere
wan got gebe uns saelde und ere.

BUoherecke
Englische Schullektüre.

Im Verlag Schöningli, Paderborn, sind erschienen:
Englische Schulausgaben: Nr. 42: Heroes of modern adventure.

—.70. Mk. Nr. 43 a und b: Marryat, Masterman ready.
1.30 Mk. Nr. 44: Schoollife in England. —.65 Mk. Nr. 45 a
und b: 0. Wilde, Five tales. 1.00 Mk. Nr. 46: Modern short
stories. —.75 Mk. Nr. 47: Dickens, Nine chapters from the
Pickwick-Papers. —.90 Mk. Nr. 48 a und b: Shakespeare, The
Merchant of Venice. 1.20 Mk. Nr. 49: Pollyanna, by Eleanor
Porter. 1.10 Mk. Nr. 50: Dickens, David Copperfield at school.
1.20 Mk. Nr. 51 a und b: L. Norrie, Easy fairy tales and others.
1.05 Mk. Nr. 52: Critics and Reformers of English economy and
conduct of life. —.90 Mk. Nr. 53: Tales of adventures. —.80 Mk.
Nr. 54: Shakespeare-Reader. —.50 Mk.

Englische Lesebogen: Nr. 1: Galsworthy, Four sketches and
satires. —.36 Mk. Nr. 2: Outstanding figures in modern English
prose. —.36 Mk. Nr. 3: Rural England. —.36 Mk. Nr. 4:
Modern English ossays. —.45 Mk. Nr. 5: Lord Rothormeres
Presseberichte. —.36 Mk. Nr. 6: American traits. —.36 Mk. Nr. 7:
Kingsley, Puritans at home. —.27 Mk. Nr. 8: Modern American

poetry. —.36 Mk. Nr. 9: War in modern English prose.
—.36 Mk. Nr. 10: Roman Catholocism in modern English
fiction. —.36 Mk.

Es eignen sich speziell fiir die Unterklassen die Nummern
43, 45, 49 (Mädchen), 51, fiir Mittelklassen 42, 43, 45, 46, 47.
49 (Mädchen), 50, 51, 53, während 1—10, 42, 44, 45, 46. 47,
48, 50, 52, 53, 54 den Oberklassen entsprechen. Die grosse Aus¬

wahl wird fiir alle Verhältnisse Passendes bieten. Bei einigen
Büchlein, z. B. Nr. 5 und 7, ist bezüglich des Inhalts eine
objektive Stellungnahme des Lehrers nötig. Vorzüglich sind Nr.
4 und 42; Nr. 6 zeichnet gut die gemeinsamen Charakterzüge
der Amerikaner. Nr. 54 gibt Szenen aus 5 Werken Shakespeares

und jedesmal kurz den vollständigen Inhalt. Nr. 53

wählt Partien aus Abenteuergeschichten, wie z. B. Robinson
Crusoe, neben einem kurzen Auszug vom übrigen Text. Das
jugendliche Interesse wird schnell in Spannung versetzt,
besonders da die Inhaltsangabc erst nach den ausführlichen Teilen

wieder fortgesetzt wird. Nr. 45 weckt in schöner, bilderreicher

Sprache das Mitgefühl mit fremdem Geschick. Nr. 44, 50,
52 und 3 führen in englische Schul-, Wirtscbafts- und
Lebensverhältnisse ein. So bilden alle diese Schriften eine
willkommene Bereicherung zu den früheren Schulausgaben.

«

—n.
Aschendorffs griech. und lat. Klassikerausgaben.
Homers Odyssee.
1. Vollständige Ausgabe. Von Dr. H. Widmann. 2. Auflage.

464 S. M. 3.95, geb. M. 4.30.
Vollständiger, sauberer Text, leider ohne Einleitung, aber

mit Verzeichnis der Eigennamen und Sachregister. Ein Anhang
bringt Proben aus deutschen Dichtern zum gleichen Stoff.

2. Verkürzte Ausgabe B. Von Dr. J. Bach. 10. Auflage von
Dr. H. Widmann. XXXVI und 330 S. M. 2.65, geb. M. 3.—.

Von der Textkürzung (die Ausgabe zählt noch rund 7400
Verse) abgesehen, alles wie oben, nur ist die Einleitung beibehalten.

3. Verkürzte Ausgabe A. Von Dr. S. P. Widmann. 256 S.

M. 2.25, geb. M. 2.60.
Die Ausgabe zählt noch rund 5700 Verse. Verbindende deutsche

Inhaltsangabe. Keine Einleitung. Anhang wie in der unverkürzten
Ausgabe, mit der auch die Verszählung übereinstimmt.

4. Erklärungen (zur vollständigen Ausgabe). Verf. von Dr.
S. P. Widmann. 296 S. Kart. M. 2.95.

Kurze Inhaltsangabe der einzelnen Bücher, Ordnung der
Handlung nach Tagen. Der Kommentar selbst ist sehr anregend
und bringt auch versierten Lehrern noch Neues.

Homers llias:
Die Vollständige Ausgabe und die Verkürzte Ausgabe A wurden

bereits im 15. Jahrgang der «Mittelschule» Nr. 7 besprochen.
Die Verkürzte Ausgabe B umfasst XXIV und 462 S. und kostet
M. 3.25, geb. M. 3.60. Die vorliegende 5. Aufl. zählt rund 11 200
Verse. Das Vorwort gibt treffliche Hinweise zur Auswahl des
Stoffes. Die Einleitung verdient volles Lob (Ansehen und Einfluss
der homerischen Epen, Sage, Inhaltsangabe, schematische Uebor-
sicht, Berechnung der Tage, Fortsetzer des Homer). Ein Anhang
bringt endlich noch die Erklärung der wichtigsten Eigennamen
und ein gutes Sachverzeichnis.

Auch die Erklärungen von S. P. Widmann (1931) 208 S. Kart.
M. 2.10, geb. M. 3.60 machen einen vorzüglichen Eindruck. Wir
können diese Ausgabe der llias vorbehaltlos empfehlen.

Auch zur Vollständigen Ausgabe sind Erklärungen von S. P.
Widmann erschienen (1930. 296 S. Kart. M. 2.95).

Euripides' Iphigenie bei den Taurern. Von B. Demes und H.
Tumbrägel. XV und 88 S. mit 3 Bildern. M. —.90, geb. M. 1.12.

Die Einleitung bringt die Quellen zum Leben des Euripides
und eine sehr gute Einführung in den Sagenstoff. Der Anhang
gibt eine Erklärung der Metra auf moderner Grundlage und zur
Vertiefung die Kapitel: Euripides als Mensch und Dichter, Euripides

im Urteil unserer Dichter, das Fortleben des Stoffes,
Themata für Vorträge und Uebungen.

Seneca, De vita beata. Hrsg. von Dr. J. A. Kilb. Text und
Erläuterungen in einem Bändchen. 45 S. Geb. M. 1.15.

Die Einleitung behandelt Senekas Leben und schriftstellerische

Tätigkeit sowie ausführlich die stoische Philosophie.
Seneca, Ad Lucilium Epistulae Morales. Auswahl besorgt von

Dr. H. A. Klein. 150 S. Geb. M. 1.75.
Eine sehr glückliche und ansprechende Auswahl unter den

Gesichtspunkten: Vom Sinn und Wert der Philosophie, Grundfragen

der Ethik, Philosophie und Lebensgestaltung, Zeitspiegel.
Der aufschlussreiche Anhang bringt u. a. fesselnde Proben aus
dem apokryphen Briefwechsel Senekas mit dem Apostel Paulus.

Plinius der Jüngere, Ausgewählte Briefe. Von Dr. Alfred
Hoffmann. 160 S. Geb. M. 1.80.

Die interessante Einleitung behandelt die Geschichte dee
antiken Briefes, Leben und schriftstellerische Tätigkeit des Plinine.
Im Anhang ein ausführliches Verzeichnis der Eigennamen. R.L.



18. Jahrgang Nr. 9 29. Dezember 1932

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR ..SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOBISCH - HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, EN8ELBER9

INHALT; Dank und Bitte — Bemerkungen tum Literahiruntarricfat — Daa Fremdwort — BOcherecke.

Dank und Bitte
Mit dieser Nummer nimmt der bisherige Schriftleiter

der „Mittelschule" Abschied von seiner Lesergemeinde.
Neue Aufgaben, vor allem die verantwortungsvolle
Moralprofessur, zwingen uns zum Verzicht auf die liebgewordene

Redaktorentätigkeit. Wir scheiden mit einem
herzlichen Vergeltsgott an unsere. Mitarbeiter, von denen
einige dem Blatt seit Jahren mit vorbildlicher Treue
dienen. Warmen Dank sagen wir auch unserm verehrten
Chefredaktor, der uns je und je in vornehmer, echt
freundschaftlicher Weise unterstützt hat. Endlich sei dem
rührigen Verlag für sein opferbereites Entgegenkommen
aufrichtig gedankt!

Zum Dank eine Bitte! Es ist nicht leicht, auf so
beschränktem Raum allen Wünschen gerecht zu werden.
Am guten Willen hat's nicht gefehlt. Trotzdem sind wir
uns bewusst, dass wir oft genug enttäuschen mussten.
Man möge für dieses Versagen nicht das Blättchen selber

entgelten lassen, vielmehr mit vereinter Anstrengung
unserer Beilage die zu erspriesslicher Tätigkeit notwendige

Bewegungsfreiheit zurückzugewinnen suchen!
In diesem Sinne entbieten wir unserm lieben Freund

und Amtsnachfolger P. Baldwin Würth 0. Gap. ein
zuversichtliches Glückauf. Seine Begabung, seine Arbeitskraft,

sein Idealismus bieten alle Gewähr für eine erfreuliche

Fort- und Aufwärtsentwicklung unseres katholischen

Mittelschulorgans.
Engelberg. Dr. P. Robert Lohrer, 0. S. B.

Bemerkungen zum Literaturunterricht
Dr. P. Rafael Häne, 0. S. B., Einsiedeln.

(Schluss.)
Dadurch sind wir unbemerkt zu den allgemeinen

Grundsätzen der Lehrmethode gelangt. Wichtig ist es
zunächst festzustellen, dass es keine allgemein gültige
Methode gibt. Jedes Werk trägt seine eigene Gesetzlichkeit
in sich und verlangt deshalb auch seine eigene Methode.
Ferner ist zu bedenken, dass es auch über Dichter und
Dichtung keine allgemeingültige Auffassung gibt Man
erinnere sich, wie sich das Bild Lessings gewandelt hat,
wie Hölderlin im Urteil schwankt, wie Mörike, die Droste,
Stifter u. a. lange auf Anerkennung warten mussten. Dasher

soll man seine eigene Meinung nicht für unfehlbar
halten, sich mit andern Meinungen vornehm auseinanderzusetzen

suchen, die Schüler dazu anhalten, im
Aufeinanderplatzen der Meinungen sich zu massigen, ihnen ins Be-
wusstsein bringen, dass Gründe, nicht Stimmaufwand,
entscheiden und sie lehren, auch fremde Ansichten zu achten.
Es ist dies eine wertvolle Vorschule für das Leben, denn
eine vornehme Polemik führen zu können, ist ebenso selten

wie schwer. Der Lehrer soll bei der Klassenbesprechung

mit seiner Auffassung vorläufig zurückhalten,
damit die Schüler umso ungezwungener ihre Meinung
sagen. Er braucht dabei nicht zu fürchten, dadurch seine
Autorität'zu schwächen. Er wird es dann doch immer
sein, der mit seinen Gründen und Darlegungen die letzte
Entscheidung gibt.

Vor etwas möchte ich warnen, vor der sogenannten
erschöpfenden Behandlung. Durch sie kann das
geistvollste, ideenreichste Kunstwerk plattgetreten werden.
Erschöpfende Behandlung ist bei dem Werk eines Meisters
überhaupt nicht möglich. Es bleibt immer noch ein
irrationaler Rest, der erlebt, gefühlt, aber nicht behandelt
werden kann. Durch diese wohlgemeinte Gründlichkeit ist
schon manchem Schüler der Gehuss grosser Kunstwerke
für immer verekelt worden.

Dass solche Aussprachen nur auf Grund der eignen
Kpnntnis des Werkes möglich sind, ist klar. Das ist's ja
eben, was den neuen Literaturunterricht vom alten
unterscheidet: Das Werk bietet die Grundlage des Unterrichts.
Dass bei diesem Vorgehen bei weitem nicht so viele
Namen und Daten gelernt werden können wie früher, ist
ebenso klar, doch die eigentliche Bildung kommt darunter
nicht zu Schaden. Goethe sagt: „Eines recht wissen und
ausüben, gibt höhere Bildung, als Halbheit im
Hundertfältigen." Es ist also notwendig, dass eine Auswahl der
zu behandelnden Werke stattfinde. Zum voraus muss man
auf Vollsändigkeit verzichten. Die sog. Vollständigkeit,
auf die sich der frühere Literaturunterricht etwas zu gute
tat, war im Grunde doch eine ziemlich problematische
Sache. Auch sie war nur eine mehr oder weniger willkürliche
Auswahl aus einer ungeheuer grossen Masse von Werken.

Bei der Auswahl der Werke soll eine gewisse Freiheit
walten. Nicht alle Lehrer haben die gleichen Neigungen.
Der Lehrer soll die Werke wählen, die ihn begeistern,
denn nur wer begeistert ist, kann Begeisterung wecken.
Auch die Neigungen der Klasse sind verschieden. Ich
halte es für keine Sünde, bei der Wahl der Werke auf
solche Neigungen Rücksicht zu nehmen. Eine Klasse, in
der das lyrische Interesse schwach ist, werde ich nicht
durch stundenlange Hölderlin-Lektüre ermüden, umgekehrt

werde ich mit Schülern, bei denen Klopstock
eingeschlagen hat, etwas länger bei diesem durchaus jugend-
tümlichen Dichter verweilen.

Diese Freiheit hat allerdings ihre Schranken. Es gibt
eine Anzahl grösser Werke, die entweder ihrer
entwicklungsgeschichtlichen Bedeutung wegen oder als Kunstwerke

von ewigem Werte durchaus gelesen werden müssen;

so glaubte ich den Anforderungen des Unterrichtes
nicht zu genügen, wenn ich z. B. das Nibelungenlied,
Emilia Galotti, Iphigenie, Wallenstein von der Lektüre
ausschlösse.

Vier grosse Gruppen von Werken kommen vor allem
in Betracht: Die mittelalterliche Blütezeit, die Klassik, die
Romantik und der poetische Realismus des 19. Jahrhunderts.

Es sind dies auch die Gebiete, auf die die Preussi-
schen Richtlinien besonders hinweisen. Hier in Einzelheiten

einzugehen, hat meiner Ansicht nach keinen grossen
Wert, da eben Freiheit in der Wahl herrscht.

Die Einbeziehung der neuesten Literatur in den
Unterricht, die sich bei vielen Jungen eines besonderen
Interesses erfreut, ist eine Frage für sich. Bis jetzt konnte
ich aus Mangel an Zeit die neueste Literatur, d. h. die
Kriegs- und Nachkriegsliteratur, nicht planmässig
durchnehmen. Hingegen habe ich jedes Jahr die eine oder an-



Seite 34 MITTELSCHULE Nr. 9

dere Stunde einem modernen Lyriker gewidmet. Sehr tiefen

Eindruck machten immer die Gedichte von Jakob
Kneip. Aber auch die Hymnen der Gertrud. Lc Fort,
einzelnes der Ruth Schaumann, die Legenden von Karl Bor.
Heinrich, Novellen von Paul Alverdes, einige Kapitel aus
Carossas „Verwandlungen einer Jugend" sind immer
grosser Aufmerksamkeit begegnet. Eine grosse Schwierigkeit

für das eigentliche Durchnehmen modernster
Kunst ist der Mangel an billigen Ausgaben. Fischer, Berlin,

hat begonnen, von einzelnen seiner Verlagswerke
billige Schulausgaben herauszugeben. Von George, Rilke,
Werfel, Lersch usw. findet sich genügend Stoff in den
neuesten Anthologien. Eine Auswahl aus den Gedichten
Georges ist in der Hirtschen Sammlung erschienen.

Diesen neuesten Leistungen gegenüber soll man sich
vor kritikloser Ueberschätzung ebenso wie vor unkritischer

Ahlehnug hüten. Auch bei schwächeren Werken
wird man das Ringen nach neuen Ausdrucksformen
anmerken. Wenn auch in der Schule die modernste Literatur

nicht planmässig durchgenommen werden kann, muss
sich der Lehrer diesen neuen Strömungen gegenüber immer
etwa auf dem Laufenden zu halten suchen, durch eigene
Lektüre und durch das Studium literarischer Zeitschriften,

sodass er den Fragen der Schüler nicht ahnungslos
gegenübersteht.

Eine weitere Frage betrifft die Stoffverteilung. Man
hat vorgeschlagen, die Werke rein jugendpsychologisch
zu ordnen, also im ersten Jahre das durchzunehmen,
was stofflich am meisten interessiert und formell die
wenigsten Schwierigkeiten bietet. Nach dieser Forderung
kämen im ersten Literaturjahr vor allem die
Prosadichtungen des 19. Jahrhunderts zur Behandlung, besonders

die realistische Novelle und leichtere Romane. Im
2. Jahre die Romantik, im 3. Jahre das Mittelalter und
im 4. Jahre die Klassiker. Ich glaube aber doch, den
chronologischen Weg vorziehen zu sollen. Einmal ist es
bei chronologischer Durchnahme viel leichter, die geistigen

Strömungen, die Entwicklung der Formen, die
Zusammenhänge zwischen den einzelnen Werken
herzustellen. Und das ist besonders wichtig, wenn man sonst
die literaturgeschichtlichen Belehrungen auf ein Mindestmass

beschränkt.
Der jugendpsychologische Standpunkt soll natürlich

auch berücksichtigt werden, aber weniger in der Wahl
des Stoffes, als in der Art der Darbietung und
Durcharbeitung. So könnte es vorkommen, dass das gleiche
Werk zweimal durchgenommen wird. Hat man z. B.
Hebbels Nibelungen behandelt, so ist es naheliegend,
nochmals auf das Nibelungenlied zurückzugreifen und
die Unterschiede der epischen und dramatischen Gestaltung

herausstellen zu lassen. Wenn die Prosa der neuen
Zeit inhaltlich auch nicht in die Tiefen geht, wie das
klassische Drama, so ist ihre Behandlung auf der obersten

Stufe wünschenswert um der stilbildenden Kräfte
willen, die in ihr liegen. Ich habe bis jetzt im 1. Jahre
das Mittelalter bis Luther, im 2. Jahre Renaissance,
Barock, Rokoko, Klopstock und Lessing, im 3.
Hochklassik und Romantik und im 4. das 19. und 20.
Jahrhundert und Goethes „Faust" behandelt.

Es ist wohl sehr zu empfehlen, dass der Lehrer am
Anfang des Schuljahres den Arbeitsplan der Klasse
aufsetzt; die Arbeiten, die einzelnen Schülern zugewiesen
werden, sollen möglichst früh festgelegt sein, damit die
Schülerreferate am bestimmten Zeitpunkt auch wirklich
vorhanden sind. Beim Aufstellen des Jahresplanes sollte
auch eine Abgrenzung gegen andere Fächer, besonders
gegen die Geschichte hin stattfinden. Wenn es möglich
ist, sollte die Geschichte die kulturhistorischen Grundlagen

bereits erarbeitet haben, wenn die Literatur zur

Behandlung der gleichen Zeit kommt. Gewisse Werke
lassen sich nicht ohne weiteres entweder ins eine oder
andere Fach einreihen. Alles, was mehr der geistigen
Eigenart als der geschichtlichen Wirksamkeit wegen
behandelt wird, gehört in die Literatur. So wird man die
Meistersinger in der Literatur behandeln, hingegen die
Lyrik der Revolution wird eher der Geschichte zuzuweisen
sein. Es mag auch vorkommen, dass das gleiche Werk
an beiden Orten behandelt wird. Die Geschichte hat
dann mehr die politische, soziale, wirtschaftliche Bedeutung

zu würdigen, während der Deutschunterricht die
künstlerische Form und die Bedeutung für die Entwicklung

des deutschen Geisteslebens, ferner die überzeitlichen
Werte betrachtet. So kann ich mir wohl denken, dass der
Heliand sowohl in der Bekehrungsgeschichte der
Deutschen, als auch in der Entwicklung des deutschen
Heldenepos seinen Platz findet. Heute, wo die Geschichte
mehr als früher auch das geistige Leben der Völker
behandelt, wird eine solche Abgrenzung besonders vonnö-
ten sein.

Die Lyrik wird hauptsächlich als Ausdruck des
persönlichen Erlebens des Dichters betrachtet. Keine Dicli-
tungsart ist ihrem Wesen nach so sehr Bekenntnis, wie
die echte Lyrik. Ich verweise auf die Lyrik Goethes und
Schillers in der Frühzeit, die uns unübertrefflich in die
Gefühls- und Gedankenwelt des Sturms und Drangs
einführt. Schillers späte Gedankenlyrik wird vorteilhaft in
Verbindung mit seinen philosophischen Schriften
durchgenommen. Sehr reizvoll und bildend sind Stilvergleichun-
gen. Den Schüler so weit zu bringen, dass er an wenigen
Zeilen eines Gedichtes den Dichter erkennt, ist ein
erstrebenswertes und keineswegs unerreichbares Ziel. Auf diese

Weise wird der Sinn für das Charakteristische, jedem
Dichter Eigentümliche gebildet und geschärft. Für neuere
und neueste Lyrik genügt das Lesebuch Gadient-Moser-
Banz nicht mehr. Für unsere Bedürfnisse nach lyrischem
Lesestoff möchte ich auf die bei Aschendorff herausgekommene

Sammlung „Spiegel der Seele" hinweisen.
Lyrische Stücke werden es vor allem sein, die der Schüler
auswendig zu lernen hat. Es muss unbedingt daran
festgehalten und darauf aufmerksam gemacht werden, dass
das Ziel jeder Beschäftigung mit Lyrik eigentlich der
freie Vortrag ist, wofür lautes Lesen ein durch die
Umstände geforderter, Lesen mit dem blossen Auge ein ganz
unzureichender Ersatz ist.

Als oberster Grundsatz bei der Behandlung dramatischer

Dichtung gelte, dass auch das Drama als Ganzes
wirken soll. Dazu ist es notwendig, ein Drama in
verhältnismässig kurzer Zeit durchzunehmen. Die Wirkung
geht unfehlbar verloren, wenn Monate hindurch Szene
für Szene einlässlich und gründlich erklärt wird, wenn
alle Fragen des Aufbaues bis ins Einzelne erörtert, wenn
alle Sentenzen pedantisch ausgezogen werden. Das Drama,

das in sich schon einen ganz andern Rhythmus trägt
als die epische Poesie, muss auch in einem andern Tempo
durchgenommen werden. Man ist keineswegs gehalten, an
jedem Drama alle Fragen gleichmässig zu behandeln.
Vor allem verderblich und ermüdend wirkt es, wenn alle
Stücke nach einem einheitlichen Schema durchgenommen
werden. Im Gegenteil, jedes Drama soll von einer
andern Seite gepackt werden, Emilia Galotti vom Aufbau
her, die „Räuber" als persönliches Erlebnis des Dichters,
„Wallenstein" als Problem von Freiheit und Notwendigkeit,

„Iphigenie" als Charakterstück. Das erste und zweite
Drama, das durchgenommen wird, mag vollständig in
der Schule gelesen werden (nach vorausgehender
häuslicher Vorbereitung). Später wird immer mehr der
häuslichen Lektüre zuzuweisen sein. Dabei ist es notwendig, den
Schüler auf jene Punkte aufmerksam zu machen, die bei



Nr. 9 MITTELSCHULE Seite 35

der Betrachtung des betreffenden Dramas besonders

wichtig sind. Die häusliche Lektüre muss in der Schule
nachgeprüft werden. Solche kurze Zusammenfassungen
sind eine sehr gesunde Uebung für das Denken und den
sprachliehen Ausdruck. Es empfiehlt sich oft, für diese
häusliche Lektüre einzelnen Schülern noch besondere
Aufgaben zu stellen. Der eine mag die Frage des
Aufbaues. der andere die Charaktere, ein dritter das Erlebnis
des Dichters, ein Vierter das Verhältnis zur Quelle oder
zu andern Bearbeitungen des Stoffes behandeln und
darüber in der Klasse referieren. Als Abschluss sollen
immer einzelne Szenen — Höhepunkte der ganzen Dichtung

— in der Schule mit verteilten Rollen gelesen oder
noch bosser frei vorgetragen werden. Hier hat das Schul-
theater als höchste Form des dramatischen Unterrichts
seinen Platz. Das Ziel unserer Bemühung um das Drama
besteht darin, den Schüler fähig zu machen, selbständig
zu einem Drama Stellung zu nehmen durch knappe
Inhaltsangabe, klare Problemstellung und besonnenes Urteil
über die künstlerische Form.

Der Novelle, die schon an der Unter- und Mittelstufe
im Lesebuch reichlich zu Worte kommt, wird auch
im eigentlichen Literaturunterricht eine bedeutende
Stellung eingeräumt werden müssen. Während bei der früheren

Behandlung das stoffliche Interesse überwog, mögen
jetzt formelle Probleme in den Vordergrund treten (Rah-
mentechnik, Unterschied zwischen moderner Novelle und
Renaissance-Novelle), oder die Novelle wird als Ausdruck
einer'bestimmten Literaturströmung (Taugenichts), oder
als Bekenntnis des Dichters gedeutet werden. Auch hier
lassen sich leicht verschiedene Fragen in Arbeitsteilung
behandeln- Frage nach Personen, ihre Eigenart und
Bedeutung in der gesamten Handlung, Voraussetzung der
Handlung. Schauplatz, Zeitverhiiltnis.se, Erlebnis dos

Dichters, zeitgebundene und zeitlose Werte).
Dem Roman kömmt in der modernen Literatur ungefähr

die gleiche Bedeutung zu, wie dem Drama der Klassiker;

es wird also auch Aufgabe der Schule sein, die grossen

Romane des 19. Jahrhunderts zu behandeln. Die
Namen Freytag, Raabe, Fontane, Thomas Mann geben in
schöner Linie Aufstieg, Krise und Zerfall des deutschen
Bürgertums wieder. Gotthelf, Keller, Stifter, Otto Ludwig,
Storm sind wesentlich heimatgebunden. Goethe (Wilhelm
Meister), Keller (Grüne Heinrich), Hesse (Peter Kamen-
zind), Strauss (Freund Hein) stellen das Erziehungs- und
Bildungsproblem in den Mittelpunkt.

Hier, beim Roman, versagt aus begreiflichen Ursachen
der Grundsatz, dass jeder Schüler durch eigene Lektüre
Einsicht in das Dichterwerk nehmen müsse: Hier wird
in grossem Masse zum Schülerreferat Zuflucht zu nehmen
sein. Die Aufgabe der Schüler wird wesentlich darin
bestehen: knappe Inhaltsangabe, wobei mit grossem Nachdruck

Knappheit gefordert werden muss, Besprechung der
Probleme, des Stoffes und der Form, Lektüre wichtiger
Stellen. Die Beschäftigung mit moderner Prosa hat
ausserdem eine wichtige stilbildende Aufgabe zu erfüllen.
Satzbildung, Wortwahl sind einlässlich zu besprechen. Vor
allem die Prosa von Kleist, Mörike, Gottfried Keller,
Meyer, Hesse, Mann bieten fruchtbare Anregung zu
stilistischen Erörterungen. Als wertvolles Hilfsmittel sei
genannt Wilhelm Schneider, „Die Ausdruckswerte der
deutschen Sprache" (1931 Teubner). Auf diese Weise wird die
Lektüre neuer Werke zur eigentlichen Prosaschule, deren
Wirkung durch Gegenüberstellung von Schundromanen,
Zeitungsdeutsch, überhaupt von Gegenbeispielen hoch
wesentlich gesteigert werden kann.

Die Poetik soll nicht vorgängig der Lektüre und gelöst
vom Dichterwerk getrieben werden. Auch hier ist das
Einzelwerk Grundlage und Ausgangspunkt. Durch Vergleich

werden aesthetische Begriffe geklärt. Wie fruchtbar z. B.
ist eine Zusammenstellung der Formenwelt des Sturms
und Drangs mit der des Expressionismus! Der Aufbau
des Kunstwerkes wird zunächst an Ballade und Novelle,
später an Dramen und Romanen erläutert. Auf der Oberstufe

können auch tiefere Fragen über das Verhältnis von
Stoff und Form zur Sprache kommen. Es wird gezeigt,
dass für den grossen Dichter der Stoff die ihm gemässe
Form in sich trägt. Der Unterschied von wirksam und
wertvoll wird erörtert werden. Auch Werke minderen
Grades kommen zur Sprache, gerade um die Urteilskraft
zu schärfen. Die früheren Werke dürfen nicht an
Massstäben gemessen werden, die zeitlich erst folgen, durch das
Werk vielleicht erst möglich geworden sind. Oft wird es

möglich und rätsam sein, die Dichter selber über
theoretisch-ästhetische Fragen sich äussern zu lassen. Herders
Ossian-Aufsatz, Schillers Vorrede zur Braut von Messina,
Hebbels Wort über das Drama u. ä. liefern die Grundlage
zu theoretischen Auseinandersetzungen.

Der neue Literaturunterricht beschränkt die
literarhistorischen Unterweisungen auf ein Mindestmass, ist
sogar vielfach davon abgekommen, dem Gang des
Unterrichtes einen Leitfaden zu Grunde zu legen. Man hat ihm
deshalb vorgeworfen, er lasse die grossen Zusammenhänge

und Zusammenfassungen, das eigentliche Knochengerüst

der Literatur, das früher die Hauptsache war, in
Brüche gehen. Dieser Gefahr begegnet — wenigstens
einigermassen — die chronologische Reihenfolge der
durchgenommenen Werke. Dann werden natürlich aus
jeder Zeit gerade jene Stücke behandelt werden müssen,
die der gültige Ausdruck ihrer Zeit, die im wörtlichen Sinne

epochemachend sind. Aus solchen Werken lassen sich
dann leicht Fäden nach allen Seiten ziehen, Verbindungen
knüpfen, Zusammenhänge aufzeigen, was viel sicherer
einen Blick in das Getriebe und Werden der literarischen
Strömungen und Uruppen bietet, als die üblichen
Zusammenfassungen in den Leitfäden. Zugegeben, auf diese
Weise wird der Schüler nicht mehr mit einer Unmasse
von Titeln und Autorennamen vor der Prüfungskommission
paradieren können, aber er wird einen tiefern Blick in die
geistigen Zusammenhänge getan haben.

Ausser dem Werk selbst, das zur Behandlung steht,
mögen in Arbeitsteilung zeitgenössische Quellen
herangezogen werden, um so allmählich ein Elbgerundetes Bild
einer Persönlichkeit oder geistigen Strömung zu erhalten.
Sehr wichtig sind Dichterbriefe, Tagebücher,
autobiographische Notizen. In der Materialbeschaffung muss
der Lehrer dem Schüler an die Hand gehen. Einzig
literaturgeschichtliche Werke und ausgearbeitete
Dichterbiographien sind dem Schüler vorzuenthalten. Womöglich
sbllen die Schüler ihre Referate frei vortragen, an Hand
vorn einzelnen Stichworten und Notizen. Diese Schüler-
ärbeiten sind natürlich keine vollkommenen Leistungen,
es kann auch keine Vollständigkeit der stofflichen
Beherrschung verlängt werden, immer wird der Lehrer
Ergänzungen beizubringen haben. Aber Ehrlichkeit,
Genauigkeit und Angabe der benützten Hilfsmittel sind
strenge zu fordern. In den obersten Klassen, wo eine
gewisse Stoffkenntnis vorhanden ist, lassen sich Aufgaben
von immer grösserem Radius stellen: Längs- und
Querschnitte einzelner Stoffe und Formen. Einige Hinweise
seien gegeben: Der dreissigjährige Krieg in der Dichtung;
das Problem der Liebe und- Ehre (Minna und Prinz von
Homburg); der Vaterlandsgedanke im „Teil", Prinz von
Homburg, Ottokars Glück und Ende; verschiedene
Gestaltungen des Nibelungenstoffs (Edda - Lieder, Lied,
Hebbel, Wagner, Ibsen); moderne Telldichtungen;
verschiedene Gestalten des armen Heinrich (Hartmann,
Pfizner, Gerhard Hauptmann); die Frage von Weltflucht



Seite 36 MITTELSCHULE Nr. 9

und Weltdienst (Wolfram, Walther, Armer Heinrich,
Simplizius Simplizissimus), Vergleich von zwei Fassungen

desselben Werkes (Prosa- und Vers-Iphigenie);
Querschnitte durch die Lyrik: Gott — Natur — Mensch —
Nacht — Mond — Jahreszeiten); Arbeit in der Lyrik
oiner bestimmten Zeit; Vergleiche mit Werken fremder
Sprachen. Eine Fülle von Anregungen findet man bei
Julius Wiegand, Geschichte der deutschen Dichtung nach
Gedanken, Stoffen und Formen in Längs- und
Querschnitten. (Schaffstein, Köln 1922).*)

*) Das hervorragende Werk ist 1928 in 2. Auflage erschienen,
verbessert und um die Hälfte erweitert. Lexikonformat, 728 S.

Text und 36 S. Bilderanhang. Brosch. RM, 18.—, i. Halbl. RM.
22.—, i. Ganzl. RM. 25.—. Eine notwendige Ergänzung zu jeder
andern Literaturgeschichte! Red.

Das Fremdwort'"
Die Warnung vor dem nachlässigen oder eitlen

Gebrauch des Fremdworts bleibt bestehen. Um ihr Nachdruck
zu verleihen, sei einmal festgestellt, wo das Fremdwort
berechtigt ist.

Broder Christiansen (Die Kunst des Schreibens
S. 16) spricht vom sachlichen Zwang und vom Beiz eines
Fremdgesichts.

Sachlicher Zwang liegt vor beim Wissenschaftler; er
muss sich eindeutig ausdrücken über Dinge, die dem ewig
verwandelnden Zugriff des Lebens entzogen sind oder
ontzogen werden sollen, für die also die lebendige Sprache

auch nicht sorgt. Wo es sich um solche Dinge handelt,

mag auch der Laie ruhig das Fremdwort, den
terminus technicus benutzen.

Anders liegt es beim künstlerischen Gebrauch des
Fremdwortes. Wenngleich der Lernende gut daran tut,
sich das Fremdwort zu verbieten, so braucht doch der
guto Schriftsteller nicht zu verzichten auf die manchen
Fremdwörtern anhaftenden Werte der Rassigkeit, Seltenheit

und Fremdheit, auf ihre besondere Gefühlsfarbe und
Leuchtkraft. Oft rufen sie leise eine bestimmte hier
notwendige Vorstellung herbei, lenken die unbewusste Phan-
tasio in bestimmte Richtungen, enthalten Anspielungen
und verschleierte Zitate.

Damit dienen sie der mittelbaren Kennzeichnung, die
ein wichtiges Mittel schriftstellerischer Wirkung ist. -—
Mit dieser Wirkung ist es freilich zu Ende, sobald das
Fremdwort zum Stempel geworden ist. Niemals also darf
Bequemlichkeit oder Bildungshuberei zum Gebrauch des

Fremdworts führen.
Es folgen Beispiele für die verschiedenen Wirkungsmöglich-

keiten des Fremdworts. <,

Manche dieser Wörter sind wie die folgenden „auch
bei uns von einem Hauch französischen Gesellschaftslebens

umgeben": dezent, mondän, impertinent, charmant,
kokett, kapriziös, diskret, galant, Promenade, Kompliment,

räsonnieren. Wer all die gesellschaftlichen Formen,
auf die damit angespielt wird, und die Erinnerung an ihre
Herkunft ablehnt, der mag auch auf den Gebrauch dieser
Worte verzichten. Dass man darüber verschiedener
Meinung sein kann, beweist ein Wort Goethes: „Die Gewalt
einer Sprache ist nicht, dass sie das Fremde abweist,
sondern dass sie es verschlingt. — Ich verfluche allen negativen

Purismus, dass man ein Wort nicht brauchen soll,
* Aus dem sehr empfehlenswerten, fesselnden und lehrreichen

Werke: Fritz Rahn, „Die Schule des Schreibens", Oberstufe S. 76
ff. Das Werk umfasst auch eine Mittelstufe in 3 Heften, mit
Lehierheft Für deutsche Sprachbildung am Gymnasium wiissten
wir kehl' besseres Buch. (Verlag Diesterweg, Frankfurt a. M.).

in welchem eine andere Sprache Vieles oder Zarteres ge-
fasst hat." — Aber Goethe hat hundert Jahre vor uns
gelebt.

Merke: 1. Wo ein Fremdwort auf gleicher Stufe
steht wie eine sogenannte dichterische Neubildung, kann
man ihm wohl ein Gastrecht in unserer Sprache
einräumen.

2. Das Fremdwort wird vom sprachlich Verantwortungsvollen

oft benutzt, um gewisse Worte vor dem Ver-
schleissen zu behüten (z. B. Noblesse-Adel).

3. Fremdwörter dienen oft der beabsichtigten
Verschleierung des Sinnes: auch Dunkelheit und Mehrdeutigkeit

können ja mitunter in einer schriftlichen Aeusserung
notwendig werden; darüber haben Geschmack, Feingefühl

oder irgendwelche besondere Absichten zu
entscheiden.

BOcherecke

Lenschau, Deutsche Kultur im altsprachlichen Unterricht.
138 S. Geb. M. 4.20. München, Verl. It. Oldcnbourg. 1932.

Dieses Buch bringt die willkommene und notwendige
Ergänzung zu Mauriz Schusters „Altertum und deutsche Kultur".
Es beschränkt sich nicht wie das letztgenannte Werk auf die
Gegenüberstellung von deutscher und antiker Literatur und Kunst,
sondern behandelt daneben mit besonderer Ausführlichkeit die
Gebiete Staat und Staatsformen, Religion, Recht und Rechtsgang.
Gesellschaft und Sitte, Sprache u. s. f. Mag auch das eine und
andere Urteil zum Widerspruch herausfordern, so wird man doch
erstaunt sein ob der Fülle treffender Bemerkungen und
lichtvoller Zusammenhänge, die hier in knapper, fast allzu konzentrierter

Form geboten werden. Die aufschlussreiche Arbeit gehört
zum eisernen Bestand jeder Altphilologenbücherei. R. L.

Hasenclever, Das Tragische und die Tragödie. Grundsätzliche

Acusserungen deutscher Dichter und Denker. (Dreiturm-
büchcrci 28/29). 169 S. M. 1.40. München, Verlag R. Oldcnbourg.

1927.

Das viel umstrittene Fragengebiet erhält hier, zwar nicht die
eindeutige Klärung, aber doch vielfache Aufhellung und neue
Beleuchtung. Die Tätigkeit des Herausgebers beschränkt sich dabei

auf die Auswahl und Zusammenstellung der Zitate und
gelegentliche kurze Anmerkungen. Der Leser, der eigenes Sichten
und Abwägen dem fixfertig präsentierten Urteil vorzieht, wird
die Zusammenstellung dankbar begrüssen. R. L.

Präparationen auf sprachwissenschaftlicher Grundlage. Von
Dr. Michael Bacherler. München, Verlag R. Oldenbourg.

Heft 1: Vergil, Aeneis, I. Buch (M. Bacherler), 40 S. M. —.50.
Heft 2: Dito, VI. Buch (M. Bacherler), 48 S. M. —.60. Heft 3:

Livius, XXI. Buch (M. Bacherler), 65 S. M..—.80. Heft 4: Dito.
XXII. Buch (M. Bacherler), 53 S. M. —.70. Heft 5: Cicero. De

imp. Cn. Pomp. (K. Rupprecht); 52 S. M. —.70. Heft 6: Dito.
Reden gegen Catilina (M. Bacherler), 47 S. M. —.60. Heft 7:
Tacitus, Germania (M. Bacherler), 44 S. M. —.55. Heft 8: Bora/..
Oden u. Epoden [Ausw.], (M. Bacherler), 123 S. M. 1.30. Heft
9a: Dito, Satiren [Ausw.], (K. Rupprecht), 99 S. M. 1.20. Heft
9h: Dito, Epist. [Ausw.], (K. Rupprecht), 73 S. M. —.90. Heft 10:

Sallust, Catilina (J. Kopp), 56 S. M. —.80. Heft 11: Caesar,
bellum civ. I. II. (K. v. Fritz), 90 S. M. 1.20. Heft 12: Dito,
bellum Gallic. I. IV. VI. (M. Bacherler), 82 S. M. 1.—. Heft 13:
Curtiiis III. IV. (K. v. Fritz), 93 S. M. 1.20. Heft 14: Tacitus.
Annalen I. (M. Bacherler), 48 S. M,—.60. Heft 15: Dito, Annalen
II. (M. Bacherler), 32 S. M. —.40. Heft 16: Plautus, Aulularia
(K. Vretska), 51 S. Heft 17: Caesar, bellum Gallicum VII. (Haag).
55 Seiten.

Für die Vertiefung und Erweiterung des Wortschatzes lejsten
diese Präparationen ausgezeichnete Dienste. Ich persönlich stelle
sie unbedingt, über die mit Recht geschätzten Krafft & Ranke-
Hefte. Auch die technische Aufmachung entspricht mir. besser.
Besonders wertvoll ist dabei das jedem Heft beigegebene
alphabetische Wortverzeichnis. An sachlich-ästhetischen Notizen freilich
wird nur das Allerwesentlichste geboten; dies liegt aber auch
nicht im Plane dieser Sammlung. R. L


	Mittelschule : Philosophis-Historische Ausgabe : Beilage zur "Schweizer-Schule"

