
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 18 (1932)

Heft: 45

Artikel: Albertus Magnus als Lehrer

Autor: Mühlebach, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN, 10. November 1932 Nr. 45 18. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 39. JAHRGANG

BEILAGEN; VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FOR DIE 8CHRIFTLEITUN8 DES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLENSTRASSE 14, TELEPHON 21.88
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR.10.— (CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND PORTOZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UNO VERSAND DURCH DEN VERLAD OTTO WALTER A.-D., ÖLTEN - INSERTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARli

INHALT: Albertut Magnus alt Lehrer — Etwas vom Lesen lehren — Schulnachrichten — Kurse — BEILAGE: Mittelschule Nr. 8 (hist. Ausgabe)

Albertus Magnus als Lehrer
Von Albert Mühlebach.

Mit der Heiligsprechung Albertus Magnus', die am
30. September 1931 in besonders feierlicher Weise
geschah, erfüllte sich die Sehnsucht von Jahrhunderten. Es
darf dem Katholischen Lehrerverein der Schweiz zu
besonderer Genugtuung gereichen, dass er sich, einen
Antrag der Sektion Luzern auf seiner Delegiertenversammlung

vom August 1931 in Altdorf einstimmig zum Be-
schluss erhebend, an die Seite jener Universitäten,
akademischen Vereinigungen und gelehrten Körperschaften
stellte, welche durch Bittgesuche vom hl. Vater die Kano-
nisation eines der ruhmreichsten Söhne der Kirche und
der Menschheit, erflehten. Ein Gleiches tat bekanntlich
auch der Verein katholischer Lehrerinnen der Schweiz
anlässlich seiner Generalversammlung vom Oktober 1931

in Zug.
Albertus Magnus, 1193 zu Lauingen a. d. Donau

geboren und am 15. November 1280 zu Köln a. Rhein
gestorben, ist ein Heiliger glühender Glaubensinnigkeit und
verborgener Lebensstrenge, ein Humanist feinster
Prägung und in seiner Vielgestaltigkeit mit Michelangelo und
Lionardo da Vinci vergleichbar, ein Genie, das auf dem
Gebiete der Theologie, der Philosophie und der
Naturwissenschaften die unbestrittene Meisterschaft erreichte,
zugleich aber auch so reich an praktischen Fähigkeiten,
dass er sich für jede Betätigung eignete. Lehrer und
Gelehrter, Forscher und Schriftsteller, Ordensoberer,
Bischof, Kreuzzugsprediger, Friedensstifter, Schiedsrichter,
gewaltig im Wort und in der Schrift, wuchs er zu jener
„Riesengestalt" auf, vor der sich die Moderne in ihren
hervorragendsten Vertretern beugt, und welche seine Zeit mit
dem Ehrennamen „Der Grosse" auszeichnete, was im
ganzen Mittelalter nur dieses eine Mal geschah.

Was aber die ganze Lehrerschaft, soweit sie sachlich
eine überragende Grösse anzuerkennen vermag, freuen

muss, ist die Tatsache, dass "in Albertus Magnus die
Weltkirche neben der Persönlichkeit des Heiligen auch den
Beruf des Lehrers ehren wollte; denn Albertus Magnus
wurde die Ehre der Altäre als Heiligem und Lehrer zuteil.

Unsere hl. Mutter, die kathol. Kirche, hat unter dem
Pontifikate Pius XI. vier Kirchenlehrer der Welt
geschenkt: Petrus Ganisius ist der Kirchenlehrer der
Katechese, Johannes vom Kreuz der Kirchenlehrer der mystischen

Theologie, Robert Beiarmin der Kirchenlehrer der
nachtridentinischen.. Dogmatik und Kontroverstheologie,
Albert Magnus der Kirchenlehrer der grossen
wissenschaftlichen Forschungsarbeit nicht bloss auf theologischem,

sondern auch auf profanem Gebiete. Es ist also das
wissenschaftliche Streben als solches und der Lehrerberuf
überhaupt, die von der grössten Internationale und der.

ältesten Kulturmacht durch die Heiligsprechung geadelt
worden sind.

Albert Magnus gehörte dem Fredigerorden an, der im
Unterschied von den alten Mönchsorden durch Predigt und
akademischen Unterricht eine viel innigere Berührung
mit der Welt und den Kulturaufgäben der Zeit erstrebt.
Als Lehrer hat er diese Aufgäbe geradezu gelebt, und was
Papst Eugen IV. vom Dominikanerorden sagte, dass er
nämlich die Wahrheit verteidigend im Tempel Gottes
leuchte wie eine Sonne, darf auf ihn ganz persönlich bezogen

werden.
Es ist eine bekannte Tatsache, dass die Schüler, unter

denen wir berühmteste Männer seiner Zeit zählen, wie
einen hl. Thomas v. Aquin, den Fürsten der Theologen, den
grundgelehrten Ulrich von Strassburg, Thomas von Chan-
timpre, Ambrosius Sansedonius u. a. m., mit rührender
Zärtlichkeit zu ihrem „Meister Albert" aufschauten. Auch
ohne jene Legenden mit den so anziehenden Erzählungen,
wissen wir, dass in Paris kein Hörsaal gross genug war,
um die Menge der Studenten zu fassen, und dass deswegen
zur Vorlesung ein öffentlicher Platz aufgesucht werden
musste, dass sie ihm in Scharen von Ort zu Ort folgten,
wenn ihn wieder ein Befehl seiner Obern einen neuen
Studienort aufsuchen hiess, so Strassburg, Regensburg,
Hildesheim, Würzburg, Freiburg im Br., dass ihm die
begabtesten Köpfe des Ordens nach Köln, ins „Studium
Generale" gebracht wurden, obwohl Paris die bedeutendste
Hochschule der damaligen Christenheit war. Mit seinen.
Schülern verband ihn ein persönliches Verhältnis: Ulrich
von Strassburg, der ihn das „staunenswerte Wunder seiner

Zeit" nennt, war sein Lieblingsschüler; Thomas von
Aquin, der junge Grafensohn aus Süditalien, hat seine

Hoffnungen über alles Mass verwirklicht. In seinem
Scharfblick hatte Albertus Magnus seine Fähigkeiten bald
durchschaut, ihm die seltene Gunst gestattet, seine Zelle
neben der seinigen zu haben und sich des regsten
Gedankenaustausches zu erfreuen. Von ihm soll nach der
Legende der grosse Meister zu den andern Schülern gesagt
haben: „Ihr nennt diesen einen stummen Ochsen; aufsein
Gebrüll wird einmal die ganze Welt aufhorchen.". Die
Begeisterung und die Liebe der von seinem grundgütigen
Wesen und tiefen Wissen hingerissenen Schüler, die ihm
die ehrendsten Beinamen und Titel schenkten, ist zu
verstehen, wenn man auf das Sein und Können dieses

einzigartigen, „allgemeinen, allesumfassenden Lehrers" näher

eingeht. Als Mensch und Lehrer gleich ausgezeichnet
wurde er seiner Zeit nicht nur der „lesemeister", sondern:
auch der „lebemeister"; denn mit der Universalität seines
Wissens verband er die Tugend des wahrhaft Frommen.
Wenn ihn einerseits die neuzeitlichen Forschungsarbeiten
erster Fachmänner in seinem beinahe übermenschlichen
Schrifttum, das ohne die noch verborgenen Werke nahezu,



Seite 366 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 45

40 Foliobände ausmacht, als ein „Phänomen der Wissenschaft"

ausweisen, so erklärte er anderseits eines Tages:
„Durch Gebet und Frömmigkeit erreicht man mehr in der
göttlichen Wissenschaft als durch Studium". Macht und
Zauber gingen von seiner Persönlichkeit aus, sein
unermüdliches Schaffen trieb die Lust zum Studieren an, eine
sprudelnde Lebhaftigkeit und ein gesunder Frohsinn
erklären die grosse Anziehungskraft, die er besonders auf
die studierende Jugend ausübte. Geist und Glut durchwehten

seine Vorlesungen, und dann und wann sprühten aus
seinen Augen die Funken unschuldiger Schalkheit, die
mit heiteren Scherzen Anregung und Aufmunterung zu
den fleissigen Zuhörern trugen.

Albert Magnus, der sich über alles Gute und Grosse,
wo immer und durch wen immer es geschehen mochte,
freute, hat neidlos dem Aufstiege seines grössten Schülers,

des hl. Thomas von Aquin, zugeschaut. Es ginge über
den Rahmen dieser Arbeit hinaus, wenn die Gründe dieser

Tatsache näher untersucht würden, aber soviel kann
darüber gesagt werden, dass er als 84jähriger Greis zu
Fuss nach Paris wanderte, um den wegen einiger seiner
Lehren verdächtigten Thomas von Aquin vor den Lehrern
der Hochschule zu verteidigen. Seine Verteidigung rettete
den Schüler, und der Einsatz seines ganzen Ansehens hatte

solche Folgen, dass der Dominikanerorden die Doktrin
des hl. Thomas für alle Ordensbrüder verbindlich machte,
somit seine Theologie und Philosophie, um modern zu
sprechen, als offiziell erklärte. So konnte es geschehen,
dass die aristotelische Richtung, die wir weiter unten
etwas erläutern werden, als thomistische Lehre verbreitet
wurde, damit aber auch der Name Thomas' stieg und
jener Albertus' sank, obwohl e r der „Entdecker" dos reinen
Aristoteles und der kühne Bahnbrecher seiues Systems
war. Diese nicht mehr zu übertreffende Selbstlosigkeit
eines selten grossen Charakters findet erst heute ihre
Genugtuung, indem die Frage, wer der grössere sei, Lehrer
oder Schüler, dahin entschieden werden wird, dass beide
eine Art Doppelgestirn gleichen Glanzes und gleicher Grösse

am Himmel der Wissenschaft sind.
Diesem wahrhaft adeligen Sinne entsprechen auch

die Grundsätze, mit denen er sein Lehramt verwaltete.
Für sein eigenes Schaffen ging er nach jenem, den „Liebhaber

der Weisheit" charakterisierenden Worte Hugos
von St. Viktor: „Lerne alles, du wirst später sehen, dass
nichts überflüssig ist. Ein eingeengtes Wissen gewährt
keine Freude." Beseelt von einem unnachahmlichen
wissenschaftlichen Idealismus und Universalismus, wurde er
ein selbständiger Forscher von grosser Initiative, der einen
ganz gewaltigen Wissensstoff beherrschte und gestaltete,
das vor ihm Gedachte und Gefundene mit einer Ueber-
fülle neuer Erkenntnisse und Beobachtungen erweiterte,
bereicherte und vertiefte. Als Forschungsziel schwebte ihm
die Erkenntnis der Wahrheit um ihrer selbst willen vor
Augen, und darin so will uns scheinen, liegt gewissermas-
sen etwas Göttliches. So hat er die Theologie, so die
Philosophie, so die Naturwissenschaft, deren einzelne Disziplinen

wie Astronomie, Kosmographie, Meteorologie, Kli-
matologie, Physik, Mechanik, Architektur, Chemie,
Mineralogie, Anthropologie, Zoologie und Botanik er alle
bearbeitete, aufgefasst. Zusammen mit Thomas von
Aquin hat er die Selbständigkeit, die Autonomie der
Philosophie und überhaupt der profanen Wissenschaften
grundgelegt und so einer Theologie, die nur Theologie ist,
eine Philosophie, die nur Philosophie ist, zur Seite
gestellt. In modernster Weise betonte er die Eigengesetzlichkeit

und das Arbeitsziel jeder Wissenschaft. Er ist der von
neuzeitlichen Naturwissenschaftlern hochgepriesene
Beobachter, der vom „Stein bis zum Stern" die ganze Natur
durchforschte, der angesehenste Botaniker und Zoologe

des ganzen Mittelalters, der Grösste unter den Philosophen
und der Meister der Theologie. Für seine Kenntnisse, die
nicht ihresgleichen finden, ist ein Ausspruch bezeichnend,
den ihm ein deutscher Mystiker (vgl. God. 278 v. Einsiedeln)

in den Mund legt: „ich weis wol, dass ich ein
guoter pfaffe bin, und waeren alle diu buoch verbrant diu
in der alten und in der niuwen e ie geschrieben wurden,
ich wolte us mines herzens künsten, diu ich von gotte
empfangen han, diu heiligen schrift widerbringen". Frei,
wie der Gelehrte sein muss, der nur der Wahrheit dient,
die eine Ausstrahlung der göttlichen Wahrheit ist, übte
Albertus Magnus die „neue Sachlichkeit" Jahrhunderte
vor der Moderne, unterschied scharf zwischen blossem
Geistesanhang und wirklicher Geistesgrösse, wie der kostbare

Satz: „Wir fällen nicht den Entscheid nach der
Berühmtheit oder Zahl derer, die eine Meinung vertreten,
sondern auf Grund der innern Erhärtung einer Ansicht",
es beweist. Welch ein Vorteil wäre es für die Kultur, wenn
nicht mehr die Propaganda, die Mode, die Sensation und
die Clique massgebend wären, sondern jene Kriterien des

Mittelalters! Seine Methode, die u. a. die Individualität
des Schülers berücksichtigte, die Beziehung zwischen
Sprechen und Denken stark hervorhob, die feinste
Beobachtungsgabe auch für rein abstrakte Fächer, wie z. B.
Theologie und Philosophie verwertete, überallher das
Gute und Wahre zu gewinnen suchte, das Experiment für
die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse für unerlässlich
hielt, an allen Hypothesen, Theorien und Ergebnissen die
Sonde echter Kritik ansetzte, stets das Wirkliche und
Wesentliche der Dinge im Auge behielt, diese Methode
offenbart ihn neuerdings als einen Forscher und Gelehrten,
der im besten Sinne des Wortes modern arbeitete. Zwei
seiner Aeusserungen vermögen u. a. sein naturwissenschaftliches

Forschen zu zeichnen: „Es genügt nicht nur
im allgemeinen von den Naturdingen ein Wissen zu
besitzen, sondern wir müssen jedes Naturding untersuchen,
wie es sich in seiner eigentümlichen Natur verhält" (De
caus. et propriet. element, et planetarum, lib. I, tract. 2, c.
9). „Die Naturwissenschaft hat nicht zum Ziel, das
Tatsächliche zu berichten und einfachhin hinzunehmen,
sondern vielmehr die Ursachen im Naturgeschehen zu
ergründen" (De min. lib. 2, tract. 2, c. 1). Seine Grosstat
nun war, dass er den christlichen Aristotelismus einführte
und dadurch eine Leistung vollbrachte, die der bestbo-
kannte Münchner Professor M. Grabmann als das grösste
Ereignis mittelalterlicher Scholastik wertete und an
Bedeutung für das wissenschaftliche Leben der Entdeckung
von Amerika gleichstellte. Bis auf Albertus Magnus war
die Philosophie des Plato, bzw. der Neuplatonismus
führend. Dieses System aber hatte, was schon Augustinus
fühlte, seine Mängel, die es zur wissenschaftlichen Grundlegung

der christlichen Glauhenswahrheiten ungeeignet
machten. Das erkannte Albertus Magnus und kam zur
Ueberzeugung, dass eine christliche Philosophie sich nur
auf Aristoteles aufbauen liess. Aber die aristotelische
Philosophie, die damals im Abendlande gelehrt wurde,
war durch jüdische und arabische Philosophen verderbt,
geradezu glaubensfeindlich gestaltet und deswegen von
der Kirche abgelehnt, später sogar verurteilt worden.
Einflussreiche Gegner erhoben sich, wie die Platoniker, die
in den Erforschungsarbeiten Albertus Magnus' Gefahren
für den alles beherrschenden Piatonismus witterten, wie
die Artisten, die sich in ihrer Ehre, durch den Nachweis
einen unechten Aristoteles verkündet zu haben, getroffen
fühlten: alle sparten nicht an Hohn, Spott, Eifersüchteleien

und Feindseligkeiten. Albertus Magnus, der mit
einem wahren Adlerblick das Ursprüngliche im Aristotelismus

herausgefühlt hatte, erklärte mit eiserner Buhe
und Entschlossenheit: „Unsere Absicht ist es, alle diese



Nr. 45 SCHWEIZER-SCHULE Seite 367

Schriften (des Aristoteles) den Lateinern verständlich zu
machen"; er studierte, schrieb, lehrte und befähigte
andere, z. B. Thomas v. Aquin, zum Lehren, und wurde der
Gründer jener Philosophia perennis, die gerade heute von
der Moderne um ihre Geschlossenheit und Sicherheit
beneidet wird. Durch den „christianisierten Aristotelismus"
gelang ihm, was vorher keinem möglich war, lückenlos die
Harmonie zwischen natürlicher Wahrheit und göttlicher
Offenbarung darzutun. Was ein jeder, der etwas Neues

bringt und durch seine Arbeit die „Ruhenden" oder die
„beati possidentes" aufschreckt, erfährt, hat auch er in
höchstem Masse erlebt, und die Durchsetzung des
Aristotelismus ging nicht ohne schwerste Kämpfe ab. Gegen
Rückständige, welche zur Vertröstung eigener Unfähig-
keit in den Werken anderer nichts als lauter Mängel ent¬

decken, schrieb er einmal nicht ohne Humor: „Solche
Leute haben den Sokrates umgebracht und den Plato in
die Verbannung geschickt. Solche Menschen sind im
Organismus der wissenschaftlichen Gemeinschaft das, was
die Leber im Körper ist. Wie die ausfliessende Galle den

ganzen Körper verbittert, so gibt es auch im wissenschaftlichen

Leben gewisse hochgradig gallige und bittere
Menschen, welche allen andern das Leben verbittern und
versauern und es ihnen unmöglich machen, in wohltuender
Zusammenarbeit die Wahrheit zu suchen!"

Diese paar dürftigen Striche, die wir in dieser
pädagogischen Zeitschrift zu einem mangelhaften Lebensbilde
eines Heiligen und Menschen, der seinen Lehrberuf wie
keiner hienieden zur Meisterschaft erhoben, ansetzen
durften, möchten zu einem bleibenden Erinnerungszeichen
werden. Die „strahlendste allgemeine Sonne der Christenheit",

wie ihn die allgemeine Begeisterung pries, möge
auch uns erleuchten, dass wir unsern Beruf darin sehen,
den Geist im Menschen zur Herrschaft zu bringen, der
alle Erkenntnis, alles geistige Leben mit und in Gott sieht,
es auf die Uebernatur richtet, von der alle Natur stammt
und zu der alle Natur hinführt. Das monumentale
wissenschaftliche Lebenswerk des grössten Genies im Mittelalter
hat den Beweis erbracht, dass „Initiative und Intuition
für das Grosse, für das neue Vorwärtsdringende in der
Wissenschaft, für mutiges, entschlossenes Durchführen
grosser, umgestaltender Pläne in der wissenschaftlichen
Forschung mit vorbildlichem katholischen Glaubensleben
vereinbar ist." Uebernehmen wir unser Erziehungswerk,
wie Albert Magnus sein grossartiges naturwissenschaftliches

Werk begonnen hat, „zuerst zu Ehren des allmächtigen

Gottes, der die Quelle der Weisheit, der Schöpfer,
Ordner und Regierer der Natur ist", dann sind wir wahre
Kulturträger, und dann wird in der Seele unserer Schüler

jenes Gefühl wach, das den hoffnungsvollen Ulrich
von Strassburg zu seinem Meister aufblicken liess „wie
der Sohn zum Vater, der Schüler zum Lehrer, der Diener
zum Herrn, der Arme zum Spender reicher Gabe".

Etwas vom Lesen lehren

Otto von Greyerz schreibt in seiner „Spracherziehung"

(Verlag Eugen Rentsch, Erlenbach-Zürich) über
dieses Thema u. a.:

Dags alles Lesen nur ein Ersatz der unmittelbaren
Rede und darum an Zuhörer gerichtet sein müsse, sollte
den Kindern von der ersten Stunde an klar gemacht werden.

Aber wie liest man bei uns in vielen Schulen noch
immer! Jeder von uns Aeltern kennt das Bild aus seiner
Erinnerung: eine ganze Klasse über das Buch gebeugt
und irgendwo, vielleicht auf der hintersten Bank, ein
lesender Schüler, auf den kaum einer von den andern
hinhört. Er liest nicht vor, er liest hinter! Das Vorlesen be¬

kommt erst seinen natürlichen Sinn, wenn der Lesende
Aug und Ohr seiner Zuhörer auf sich gerichtet sieht und
die Verantwortung fühlt, ihnen das Buch zu ersetzen und
durch sein Lesen einen Genuss zu bereiten. Der Genuss
des Zuhörens fängt aber erst an, wenn das Lesen keine
Mühe verrät; wenn der Geist des Vorlesers, frei von
allen Hemmungen des Sprech mechanismus, von aller
Schwere des Stofflichen, mit spielender Sicherheit die
Form gestaltet, als wäre sie zugleich mit dem Gedanken
aus ihm hervorgegangen.

Will man das erreichen, so darf der Schüler nur
vorlesen, was er dem Inhalte nach gründlich kennt und
durch wiederholtes Lesen eingeübt hat. Es sollte nicht
vorkommen, was leider oft vorkommt, dass der Lehrer das
Buch irgendwo aufschlagen lässt und einem Schüler zu
lesen befiehlt, was er noch nie angeschaut hat. Wer das
Lesen als Kunst versteht, weiss aus eigener Erfahrung,
dass man sich in ein Lesestück, sei's Prosa oder Poesie,
hineingelesen, hineingelebt haben muss, um es zur Freude
anderer vorlesen zu können. Der Lehrer gebe selber das
gute Beispiel durch ein Vorlesen, dem es die Schüler
anmerken, dass es die Frucht eines tiefen Eindringens in
Stoff und Form und einer ernsten Bemühung um
vollendeten Ausdruck ist. Solche Arbeit darf er dann auch
von den Schülern verlangen, indem er ihnen die Aufgabe
stellt, ein Prosastück, ein Gedicht, eine dramatische
Szene daheim aufs Vorlesen vorzubereiten.

Diese Vorbereitung auf ausdrucksvolles Lesen ist in
der Regel mehr wert als eine einführende Erklärung des
Lesestückes und Erörterung aller schwierigen Stellen
durch den Lehrer. Wenn ich von einem Schüler
ausdrucksvolles Lesen verlange, kann ich nur den Ausdruck
seiner Auffassung verlangen. Folglich erwarte ich, dass
er zu einer eigenen Auffassung durchgedrungen sei. Was
er nicht oder falsch verstanden hat, wird das geübte Ohr
des Lehrers heraushören. Sein Vorlesen ist, gewollt oder
nicht, eine Deutung, ein Bekenntnis und (für den Lehrer)

der sicherste Prüfstein seiner sprachlich-literarischen
und allgemein menschlichen Reife.

Durch die Anleitung und Verpflichtung zu ausdrucksvollem

Lesen wird der Schüler auf eine höhere, auf die
letzte Stufe der Lesekunst vorbereitet, die des kritischen
Lesens. In obern Klassen, zumal auf der Mittelschulstufe,
sind die Schüler keine Kinder mehr, die in Sachen des
Geschmacks und sittlichen Urteils auf das Wort des Lehrers

schwören. Auch ist ihr eigenes Urteil vielleicht schon
durch Fragen herausgefordert worden wie: Gefällt euch
das Gedicht? Warum gefällt es euch? Oder wenn es
nicht Anklang gefunden hat: Warum gefällt es euch
nicht? Damit ist den jungen Leuten das Recht auf
ein eigenes Urteil zuerkannt worden. Und wohl ihnen,
wenn sie sich dieses Rechts bewusst sind und sich nipht
blindlings fremdem Urteil unterwerfen; wenn sie den Sinn
der Dichtung wie der Kunst überhaupt erfassen: als
ein freies Geschenk, dessen jeder auf seine Art froh
werden darf; als ein Glück, dessen man
teilhaft wird, ohne sich um die Bewertungen der
Literaturgeschichte zu kümmern. Nicht dass man Bescheid weiss
über Dichternamen und Dichterwerke und ihre herkömmliche

Rangordnung, ist das Zeichen wahrer Bildung,
sondern dass man ein inneres, persönliches Verhältnis zu
ihnen gewonnen habe und wisse, was sie einem wert
sind — mögen sie andern wert sein, was sie wollen.

Wenn der junge Mensch ins Leben hinaustritt, wenn
der Kanon der klassischen Schullektüre, die Autorität des

Lehrers und des Leitfadens ihn nicht mehr im Banne
halten; wenn die Zeitungs- und Romanflut und die bunte
Masse der gepriesenen Modeliteratur sich über ihn wälzt,


	Albertus Magnus als Lehrer

