
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 18 (1932)

Heft: 43

Artikel: Moderne Bildungsnot : (Schluss)

Autor: Bürkli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN, 27. Oktober 1932 Nr. 43 18. JahrgÄhQj

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLÄTTER" 39. JAHRGANG

BEILAGEN: VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FOR DIE SCHRIFTLEITUNB OES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLEHSTRASSE 14, TELEPHON 2LB6
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.- (CHECK Vb 92), BEI OER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND P0RT0ZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAS OTTO WALTER A.-8., ÖLTEN • INSEKTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT* Modern* Bilduogsnot — In Cbur — Aufruf für Bütlingen — Lehrerzimmer

Moderne Bildungsnot
Franz Bürkli.

(Sehl 1188.)

Zersplitterung, Entseelung und Knechtung des
Menschen sind so die Kennzeichen unserer heutigen
Not10). Wir können diese Not nicht bald besser
erkennen als an der modernen Familie, in der jedes Glied
seine eigenen Weg geht und nichts von Bindung an die
andern wissen will, in der der Mensch zum Sklaven des
Wohllebens und des Fleisches geworden ist, so dass
Millionen nicht einmal mehr zum Leben kommen können;

in der die Entseelung so gross geworden ist, dass
sie gar keine andere Bedeutung mehr haben will als
Befriedigung eines körperlichen Bedürfnisses zu
gewähren, .welches sich nur allzuleicht in die unausstehlichsten

Perversitäten verwandelt. Das kommunistische

Russland meint der Menschheit die grössten
Dienste zu erweisen, wenn es die Familie so weit
entseelt, dass sie nicht einmal mehr die Erziehung ihrer
Kinder leiten darf, sondern dieses Geschäft dem Staate

überträgt. An die Stelle der Seele ist die Maschine
getreten.

Diese Kritik unserer kulturellen Lage scheint
vielleicht vielen als zu einseitig. Es muss auch
zugegeben werden, dass wir absichtlich deh Finger auf die
Wunden legten, und dass sich besonders in
katholischen und vielleicht auch in schweizerischen Verhältnissen

manches besser stellt. Aber wer könnte leugnen,
dass es im grossen und ganzen doch so steht? Leiden
denn nicht auch wir Katholiken unter dieser Not der

Arbeitslosigkeit, der grossen Steuern, und wenn nicht
direkt so doch indirekt unter der geistigen Zerrissenheit

und der Ehescheidung? Ist die Schweiz nicht eines

jener Länder die die kleinsten Geburtenzahlen aufweisen

und die meisten Ehescheidungen? Wird nicht über

unser Christentum noch recht oft gespottet? Und wer
unter den Modernen anerkennt ihm jenen Absolut-
he itscharakter, der ihm zukommen muss? Sind nicht
wir selbst oft so stark vom modernen Geist
angesteckt, dass doch ganz katholiche Kantone einem

starken nicht bloss politischen, sondern auch religiösen

Liberalismus anheimfallen? Wir blasen hier nicht
ins politische Horn; wir möchten diese Frage viel lie-

,0) Neben Tumlirz und Becker siehe auch: Schweitzer,
Verfall und Wiederaufbau der Kultur, München; Liebert,
Zur Kritik der Gegenwart, Langensalza 1928; Jaspers, Die
geistige Situation der Zeit, Sammlung Göschen, Bd. 1000,
Langbehn, Der Geist des Ganzen, Freibürg 1930.

— BEILAGE* Mittelschule Nr. 8 (oaturw. Ausgabe

ber vom religiösen Standpunkt aus beantwortet wissen,

und darum sagen wir deutlicher: wie viele Heilige
und Glaubenshelden zählen wir denn unter uns im letzten

halben Jahrhundert? Und ist nicht manchem die
Erfüllung der religiösen Pflichten eine Last statt eine
Lust? Die „Last Gottes" liegt auch in unsern Kreisen
auf sehr vielen und die erzwungene Liebe ist in vielen
Kreisen fast so stark wie die freie.

Aus dieser allgemeinen Kulturkrisis, die heute die
ganze Welt erfasst, entsteht eine ebenso allgemeine
Bildungskrisis"). Die Entseelung und Zersplitterung
derKultur brachte auch eineEntseelung U.Zersplitterung
der Bildung mit sich, denn Bildung ist ja Anwendung
der Kultur auf den einzelnen, Kultur des Individuums,
individuelle Teilnahme an der Kultur. Der Aufschwung
der Naturwissenschaften brachte eine Ueberladung der
Lehrpläne mit sich, die sich immer mehr zu einer blossen

Vielwisserei ausgestaltete. Es kam nicht mehr so
sehr auf eine vollständige weltanschauliche
Durchdringung der Stoffe an als vielmehr auf ein möglichst
grosses Quantum einzelner Wissensbestandteile").
Dadurch wurden nur Gedächtnis und Verstand gebildet,

die Kräfte des Gemütes aber verkümmerten
immer mehr. So wurde die Bildung seelenlos. Nur mehr
das Wissen galt, nicht mehr der Mensch. Aber in all
diesen vielen Kenntnissen wurde der Mensch geistig
heimatlos. „Wissen ist Macht" und „Zeit ist Geld"
sind die Parolen der modernen Kultur geworden. Auch
das Wissen wurde zum Geschäft, denn die heutige
Macht ist wirtschaftliche Macht. Der Grundsatz der
freien Konkurrenz, der ja auch in den modernen Schulen

gilt, fordert aber nicht edle und gute Menschen,
sondern vor allem Zielbewusstheit und Kraft, sich
durchzusetzen. Moral und Bildung berühren einander
nicht, sagt man, denn beide stünden auf verschiedenen
Ebenen. Einsichtige und edle Männer fühlten diese
Notlage immer stärker und seit dem Rembrandtdeut-
schen wurde der deutschen Bildung sehr oft und nicht
immer ganz mit Unrecht der Vorwurf der Verlogenheit
gemacht").

Es ist heute eines der-erfreulichsten Zeichen, dass
aus all dem Wirrwarr der Reformen, aus all den Ueber-
treibungen und Verirrungen doch allmählich in der
Bildung wieder mehr auf den Menschen als nur auf das
Gedächtnis und den Verstand geschaut wird. Man will

u) Becker, a. a. O.

") Willmann, Didaktik Seite 325 nennt das nach Dörp-
feld „didaktischen Materialismus".

u) Langbehn, a. a. 0. Seite 10 ff.



Seite 350 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 43

wieder Menschen gestalten und geht in diesem Bestreben

vielleicht nun wieder zu viel auf eine bloss formale
Bildung aus; aber die alte reine Verstandes- und
Wissenschule scheint doch bald zum Aussterben verurteilt
zu sein, sonst hätte man nicht als Folge davon die vielen

Kämpfe um Examina und Zeugnisse. Ob man aber
heute einen wahrhaften Menschen bilden kann, ist bei
der zersplitterten Lage noch eine grosse Frage.

Das gewaltige Anwachsen des Wissensstoffes
brachte es mit sich, dass die Schule ihrem alten Ideal
des enzyklopädischen Wissens nicht mehr nachkommen
konnte. Und doch betrachtete man die Schule als eine
„Vorschule des Lebens und künftigen Berufes". Wissen

ist Macht, sagte man wiederum. So wurde allmählich

die Idee der allgemeinen Bildung fallen gelassen
und man stellte sich immer mehr schon von frühester
Jugend an auf den künftigen Beruf ein. Berufsbildung
wurde die Losung. Neue Schultypen schössen ins
Kraut Das humanistische Bildungsideal verlor nicht
bloss an Sympathie, man bestritt auch sein Existenzrecht

als einem veralteten Bildungsinstitut. Die allzufrühe

Einstellung auf den Beruf aber brachte die heutige

Not: man lernt, was praktisch ist; eine
weltanschauliche Vertiefung ist nicht möglich und damit
verliert der Gebildete als der berufene kulturelle Führer
die Befähigung zur kulturschöpferischen Arbeit. Weil
aber bei der blossen Berufsbildung das Weltanschauliche

zu kurz kommt, verliert die Bildung an innerem
Gehalt und droht so wieder in das alte Fahrwasser der
so verpönten „Verlogenheit" zu kommen. Das scheint
der eigentlichste tiefste Mangel der heutigen modernen

Bildung zu sein, dass sie, obgleich sie die Befähigung

zu einem Spezialberuf erteilt, doch zum eigentlichen

Beruf des Gebildeten, zur nötigen Einsicht in
die kulturelle Lage der Gegenwart und zur Besserung
der Missstände, nicht das genügende Rüstzeug
verleiht und nicht verleihen kann, weil ihr eben die
weltanschauliche Tiefe und Orientierung fehlt, und dass
sie daher auf diesem Gebiete ebenso verlogen und
unehrlich ist wie die alte Bildung. Man redet zwar viel
von voraussetzungsloser Wissenschaft und ganz objektiver

Forschung; dabei gilt aber doch als erstes Dogma,

dass es keine Uebernatur gebe, und als zweites,
dass eine Uebematur nicht möglich sei. So hat zwar,
wir müssen uns hier ein wenig korrigieren, die moderne

Bildung ihre weltanschauliche Grundlage, nämlich eine
rein diesseitige. Wie man sich diese aber weiter
ausgestalten wolle, das überläset sie mit der noblen Geste
der Vorau8setzungslosigkeit dem einzelnen selbst und

bringt so die gewaltsame Zersplitterung zustande. Der
Subjektivismus ist aber in kulturellen Dingen der
schlechteste Führer, weil er aus sich selbst leben will,
und die erste absolute Quelle aller Kultur ausser acht
lässt, nämlich Gott. Wer aber Gott aus der Kultur
ausschaltet, der muss so recht bald fühlen, dass die
Kultur auch ihn ausschaltet und so die grosse Entsee-
lung mit sich bringt.

Die Erleichterungen, die die moderne auf den Beruf

eingestellte Bildung mit sich brachte, führte den

neuen Schulen eine gewaltige Zahl Schüler zu. Ueber-
dies galt vielen das Leben der Gebildeten als von Sorgen

freier und sicherer gestellt; die gesellschaftliche
Stellung der Gebildeten und die Not des Ungebildeten
sorgten für genügendenNachschub. So kamen wir
zur heutigen Ueberfüllung der akademischen Berufe.

Viele drängten sich ein und setzten sich mehr mit
ihrem zähen Willen als mit ihrer Begabung durch.
„Freien Aufstieg den Begabten" rief man überall und
erleichterte allerorten die Prüfungen. Wer für ein
Fach keine Begabung hat, wird dispensiert und er
wählt sich eines, das ihm besser passt. So sind wir
zum heutigen Gebildetenproletariat gekommen. Nicht
so sehr der Begabte setzt sich durch, als vielmehr wer
einen guten Götti hat oder in politischer Beziehung
etwas verspricht und über eine gute Dosis Rücksichtslosigkeit

verfügt. Gerade die Begabtesten werden sehr
oft auf die Seite geschoben, denn die heutige Kultur
wird ja nicht vom Geist inspiriert, sondern von der
Macht, d. h. der Wirtschaft; auch unser kulturelles
Leben ruht viel zu stark auf blosser Wirtschaftspolitik.

Daher kommen immer und immer wieder Klagen,

dass selbst die Bildung, die doch eine geistige,
seelische Angelegenheit sein sollte, verpolitisiert
sei '*). Sicher ist, dass in den Zeiten des
Kulturkampfes der Liberalismus das Bildungswesen an sich
riss, und dass heute der Kommunismus und der
Sozialismus das Gleiche tun wollen. So macht sich
neben der geistigen Zersplitterung auch die politische
bemerkbar; von einem einheitlichen Bildungsideal
kann keine Rede sein.

Die heutige kulturelle Lage bringt es so mit sich,
dass Bildung immer noch mehr als Besitz eines
bestimmten Wissens, sei es enzyklopädisches oder
berufliches, betrachtet wird, und nicht als Herausarbc-i-
tung des geistigen und damit erst kulturschöpferischen

Menschen. Nicht der leibseelische Mensch ist ihr
Mittelpunkt, sondern immer noch das Wissert. So ist
auch hier der Mensch der Knecht der Kultur, leidet
an der modernen Zersplitterung und Entseelung. Wäre
die Bildung aber seelische Vertiefung, dann wären
auch die bösen Folgen des Gebildetenproletariat es

nicht zu fürchten, weil dann der Gebildete auch in
einem nicht gebildeten Berufe seine seelische
Befriedigung finden könnte. — Kultur und Bildung leiden
an der gleichen Krankheit; an zu wirtschaftlich und
politisch eingestellter Oberflächlichkeit, an Knechtung,

Zersplitterung und Entseelung ihrer Träger,
der Menschen. Nur ein Hilfsmittel kann gründlich
helfen: sich selbst finden in Gott, dem Quell aller Kultur

und Bildung.
Wenn das Gesagte in erster Linie von der

modernen Kultur und Bildung gilt, so ist deswegen noch
nicht gesagt, dass wir Katholiken nun mit ganz ruhigem

Gewissen auf die andern herniederblicken dürfen.
Man darf auch in unsern Reihen von einer Kulturkri-
sis reden. Gewiss, wir besitzen die Wahrheit, den
allein wahren Glauben, uns öffnen sich die Schätze der
göttlichen Gnade und Erbarmung in ganz besonderm
Masse; wir haben deswegen auch den Schlüssel zur
herrlichsten Kulturentwicklung in unserer Hand; ja
wir sind geradezu berufen, die kulturelle Führung
anzutreten. Aber wenn das so ist, dürfen wir uns dann
rühmen, dieser Aufgabe wirklich bis jetzt gelebt zu
haben? Haben wir heute überhaupt eine katholische
Kultur? Eine Kultur, die nicht bloss im Diesseits
lebt, sondern hineinragt ins Jenseits?

Die einzelnen Kulturgebiete haben ihre
Eigengesetzlichkeit, d. h. die Kunst ist in erster Linie Sa-

") Tumlirz a. a. 0. Seite 79.



Nr. 43 SCHWEIZER-SCHULE Seite 351

che des ästhetischen Empfindens, Wissenschaft Sache
des unvoreingenommen Denkens und objektiven
Forschens. Unsere Religion ist weit davon, dass sie nun
in diese einzelnen Gebiete hineinregieren und die
durch die Sache gegebenen Gesetze vergewaltigen
will. Nein, ihre Absicht ist nur, das, was edle Menschlichkeit

geschaffen und erforscht hat, zu erheben in
die Uebernatur, es mit der Gnade zu krönen und zu
vollenden und ganz vollkommen zu machen. Das ist
aber nur möglich, wenn wir wirklich ganz katholisch
sind. Erst wenn wir uns auf den Standpunkt der ganzen

vollen Wahrheit stellen, nicht bloss der halben,
sind wir ganz wissenschaftlich; und erst wenn wir
alles Schöne, auch das ewige, anerkennen, sind wir rein
ästhetisch eingestellt; und erst wenn wir auch das
göttliche Recht anerkennen, können wir das menschliche

Recht weiterbilden und zeitgemäss ausgestalten;

und erst wenn wir den grössten Faktor, Gott
und die Ewigkeit in unsern wirtschaftlichen
Rechnungen berücksichtigen, sind diese ganz richtig.

Sind wir moderne Katholiken aber so katholisch?
Haben wir das Recht, in diesem Sinne von einer
katholischen Kultur zu reden? Doch dieses Wort zeigt
schon den Riss in unserem Lager. Wie viele gibt es
doch, die immer noch die Möglichkeit einer katholischen

Kultur bestreiten! Und wie wenige sind es

eigentlich, die aus echt katholischem Lebensgefühl

heraus ihre kulturelle Arbeit verrichten?
Katholische Kultur, das heisst doch nichts anderes als
eine durch die Uebernatur gekrönte Kultur. Fürchten
wir doch nicht immer um die vielgerühmte
Eigengesetzlichkeit, und bedenken wir, dass sich hinter
diesem Wort sehr oft nicht das verbirgt, was eigentlich
darunter zu verstehen wäre, nämlich eine unbedingt
sachliche Einstellung, sondern vielmehr der Gedanke
der blossen Diesseitigkeit und der Feindschaft
gegenüber jeglicher Uebernatur und Gnade. Auch in
unsern Reihen sind noch genug zu finden, die alles bejubeln,

was einmal nicht nach „Frömmelei" riecht,
sondern „gesunde Sinnlichkeit" verrät, die aber alles Edle
und Schöne ablehnen, das nur ein wenig den Stempel
des hl. Geistes an sich trägt.

Weil wir kein grundsätzliches und alles
durchdringendes katholisches Lebensgefühl haben, deswegen

haben wir auch keinen katholischen Lebensstil;
deswegen auch keine katholische Kunst und. Dichtung,

deswegen kein katholisches Recht, keine katholische

Wirtschaft und Wissenschaft. Deswegen sind
auch unsere Seelen zerrissen und gespalten zwischen
Himmel und Erde. Und deswegen sind wir auch so

wenig kulturschöpferisch, so unfruchtbar auf kulturellem

Gebiet, weil aus zerrissenen, um ihre Einheit
kämpfenden Seelen kein einheitliches, ganzes Werk
entstehen kann.

Deswegen sind wir auch so einflusslos auf
andere Kreise. Weil wir uns nicht ganz an Gott hingeben,

gibt sich auch Gott uns nicht ganz. Und darum
sind wir gespalten zwischen Gott und Welt. Die
gesunde Spannung zwischen Religion und Kultur, die
immer besteht und immer antreibend wirkt zu neuen
Werken, hat sich zur Spaltung erweitert, ist zum
Riss geworden1*). Wer daher sich der Kultur hingibt,

,5) Rademacher, Religion und Leben, Freiburg 192ß,
Seite 11 ff.

der empfindet Gott als eine schwere drückende Last,
und wer sich Gott hingibt, der verachtet die Kultur.

So fängt man an, entweder sich um die Kultur
gar nicht mehr zu kümmern, sich gegen sie abzu-
schliessen, oder aber, weil es uns an einer eigenen Kultur

fehlt, an der modernen zu nippen. So reden denn
auch beide Parteien an einander vorbei. Die „Frommen"

verstehen die „Modernen" nicht mehr und
verketzern sie, und die „Modernen" verlachen die „Frommen"

als unkultivierte und ungebildete, als veraltete
Menschen. Und doch sind beide Parteien auf falschem
Wege. Möchten doch die „Modernen" es einsehen, wie
wenig sie mit ihrer gemachten und ungemachten
Problematik der katholischen Sache, d. h. der Wahrheit
dienen! Selbstverständlich haben wir die Pflicht,
liebevoll auf die Notlage der Ungläubigen, die ausserhalb

der Kirche stehen, einzugehen, uns zu ihnen
herabzulassen und nicht in Blasiertheit als beati
possidentis sie als zum voraus zur Hölle Prädestinierte zu
betrachten; und selbstverständlich kann unsere Liebe
und unser Mitgefühl mit diesen nie gross genug sein.
Aber glauben wir doch nicht, durch Hinken auf eine
oder auf beide Seiten diese Unglücklichen gewinnen
zu können. Wenn auch die Form unserer Arbeit und
unserer Polemik nie liebevoll und schonend genug
sein kann, so ist doch die Wahrheit intolerant und
eifersüchtig, und nur die ganze Wahrheit wird 6ie
bekehren. — Aber glauben wir anderseits doch auch
nicht, alles, was nicht in den alten Formeln der
Scholastik serviert werde, sei schon ketzerisch und
verdächtig. Je mehr wir studieren und forschen, um so
mehr werden wir den herrlichen Wahrheitsgehalt der
katholischen, nach unserer Ueberzeugung der tho-
mistischen Philosophie anerkennen müssen; aber das
enthebt uns doch nicht der Pflicht, auch auf jene Fragen

einzugehen, die ernstsuchende Männer, die das
Glück des Wahrheitsbesitzes noch nicht haben,
beschäftigen. Neue Zeiten bringen neue Fragen. Und
wenn man behaupten darf, für jedes Jahrhundert
müsse das Evangelium neu geschrieben werden, dann
darf füglich auch gesagt werden, dass auch für jedes
Jahrhundert die katholische Philosophie neu gegossen
werden müsse.

Es ist wahrhaft bedauerlich sehen zu müssen, wie
wir Katholiken heute entweder die modernen Fragen
der Philosophie — das Gleiche gilt auch für die
andern Kulturgebiete — entweder ignorieren, oder aber
schon von der modernen Kultur selber angefressen
sind. Es scheint fast, als ob wir heute nicht fähig
wären, von unserm grundsätzlich katholischen Standpunkt

aus auf alle diese Fragen eine befriedigende
Antwort zu geben. Und doch glauben wir alle Wahrheit

zu besitzen und die Antwort auf jede wichtige
Frage durch unsern Glauben emigermassen geben zu
können. Wir verkennen eben nicht bloss oft die wirkliche

Lage der Modernen, sondern auch die Kraft dessen,

was Gott in unsere Hände gelegt hat. Weil wir
entweder angesteckt sind von einem gewissen
Modernismus oder nicht anerkennen wollen, dass Kultur
auch in Gottes Willen liegt, deswegen sind wir in
diese zwiespältige Lage gekommen.

Gott hat doch mit der menschlichen Natur nicht
bloss die Möglichkeit, sondern auch die Notwendigkeit
zur kulturellen Entwicklung gegeben. Und wenn nun



Seite 352 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 43

auch jeder Mensch zwar auf dieser Welt leben muss
aber doch fürs Jenseits berufen ist, so darf doch die
Kultur einerseits nicht für die alleinige Hauptsache
angesehen werden, aber man darf anderseits auch
nicht glauben, dass sie gar keinen Wert habe.
Vielmehr baut die Uebernatur sich auf die Natur auf,
vereint sich mit ihr und veredelt sie, so dass erst der
begnadete Kulturmensch das göttliche Ebenbild voll
und ganz zum Ausdruck bringt18). Natur und Uebernatur,

Diesseits und Jenseits sind nicht bloss in einer

gewissen Spannung, sondern sie sind auch geradezu

so, dass sie ihrer Natur nach auf einander angewiesen

sind. Der bloss natürliche Mensch ist in all seiner

Herrlichkeit doch nicht ganz der Mensch, und ein

bloss übernatürlicher Mensch ist gar nicht möglich.

Weil uns nun das rechte katholische Lebensgefühl,

das Uebernatur und Natur in herrlicher und

gottgewollter Vereinigung in sich birgt, verloren

gegangen ist, deswegen sind wir kulturschöpferisch so

arm, deswegen haben wir keine katholische Kultur
mehr und sind auf die ungläubige Welt so einflusslos.

Und das ist die eigentliche Krisis der katholischen

Bildung, dass sie nicht mehr katholische Gebildete

hervorbringt, die kulturschöpferisch führend sind
und ihre Stellung zu behaupten wissen. Wir sind
vielleicht zu lange nur in der Defensive gestanden; heute
sollten wir unbekümmert um alles Widrige daran
gehen, uns selber eine Kultur zu bauen, in der alles
Moderne, das sich als wirklich echt und wahr erwiesen

hat, enthalten und in das Gefüge der katholischen
Kultur eingebaut ist.

Zwei Ursachen scheinen das bis jetzt verhindert
zu haben: die Angst vor unsern Feinden, denn Feinde
haben wir wirklich genug — haben sie mich verfolgt,
so werden sie auch euch verfolgen — und ein praktisch
zu wenig auf die katholischen Grundsätze eingestelltes

Leben. Und beides lässt sich letzten Endes zurückführen

auf Mangel katholischer Ueberzeugung und
Grundsätzlichkeit; denn weil wir zu wenig überzeugt
sind, können wir uns gegen die Feinde hicht genug
verteidigen, und weil wir zu wenig grundsätzlich sind,
können wir unsere Ueberzeugung nicht in die Tat
umsetzen. Es scheint uns deswegen nicht an Menschen zu
fehlen, die mit Begeisterung an ihre kulturelle
Aufgabe gehen, sondern vielmehr, dass wir unsere kulturelle

Aufgabe und Begeisterung zu wenig auf katholische

Grundsätze abstellen und fundamentieren.
Sobald es uns wirklich ernst wird mit unserer religiösen
Aufgabe, werden wir auch unsere kulturelle besser
erfüllen. Unsere Bildung soll nicht geringer werden; wir
verachten die Kultur nicht, sondern betrachten sie als
Gottes Wille; im Gegenteil sie soll noch grösser werden,

als sie schon ist. Wir können nicht nachgiebiger
werden in unsern Forderungen. Aber eines muss noch
unbedingt dazu gefordert werden: dass wir unsere
Bildung krönen mit der Gnade. Nicht nur da6

natürliche Ebenbild Gottes wollen wir herausbilden,

sondern das übernatürliche in seinem ganzen
Glänze und in seiner ganzen Herrlichkeit. Nicht nur
Wahrheit wollen wir, sondern Gnade und Wahrheit.

I8) Genesis I, 26; Bürkli, Erziehung und Uebernatur,
S. 12 ff.

„Und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, voll Gnade

und Wahrheit." ")

In Churl
Erinnerungen an die Jahresversammlung des

Katholischen Lehrervereins der Schweiz.

Von Hannes.
Diesmal war er auch wieder dabei, der Hannes, an

der Tagung unserer Gilde in Ghur. Gott sei Dank dafür!
So was tut wohl bis ins hinterste Herzwinkelchen hinein.
Und weil — wie man sehen konnte — nicht alle Männlein
und Weiblein unseres Berufes mit dabei sein konnten,
möcht' ich schlicht und einfach ein klein wenig von den
schönen Tagen in Chur plaudern. Musst keine Angst
haben, sehr geehrter Herr offizieller Berichterstatter, dass
dir der Hannes ins Handwerk pfuscht. Unsereiner ist kein
Chronist, höchstens so was wie eine Wachsplatte, die die
Eindrücke, die sie empfangen, mehr oder weniger gut
wiedergibt. Nur ganz wenige persönliche Eindrücke und
vielleicht einen krausen Gedanken, der einem gelegentlich
durchs Hirnkästchen huscht, möcht' ich hier auspacken.
Hast nichts dagegen, lieber Freund? — Nicht? — Danke!

Lustig ist's schon, wie schöne Tage so oft mit einem
Missgeschick beginnen. In der Schule ist's zwar gewöhnlich

umgekehrt: Der Tag beginnt gut, und bis am Abend
haben wir Missgeschick im Quadrat. Item!

Stand da der Hannes vor dem Bahnhofschalter, nachdem

ein herber Abschied für zirka 33 Stunden mutig
überwunden war.

„Chur retour! Mit Schnellzugszuschlag, bitte!"
„Der Zug fährt erst 1.55. Braucht keinen Zuschlag!"
Erstaunt und erbost schaue ich den Bahnbeamten an.
„Es fährt doch ein Schnellzug um 12 Uhr 52. Wenigstens

steht's so im Fahrplan. Oder etwa nicht, he?"
„Fuhr bis zum Zehnten. — Also bitte! Wollen Sie

nicht?"
Himmel, mehr als eine Stunde warten, und dabei droben

eine Stunde zu spät, wenigstens für eine wichtige
Sitzung zu spät! Auto? Einholen des frühern Zuges per
Taxi? Was alles fuhr mir da durch den Kopf! Aussichtslos!

Strafen sollte man eigentlich die Bundesbahnen
dafür, dass so ein Zug ausgerechnet dann nicht fährt, wenn
der Hannes ihn endlich mal brauchte. Oder vielleicht den
Fahrplan besser, genauer angucken, gelt, Hannes? Was
sagst du alleweil zu deinen Schulbuben, wenn sie verkehrt
abschreiben? Ja, ja, weiss schon!

„Zwölf Franken fünfundachtzig, bitte!" kam's zum
runden Sprechfensterchen heraus. Wie ein begossener
Pudel schob unsereiner das Geld hinein und nahm das
Fahrkärtlein in Empfang. Eine Stunde lang konnte ich
nun noch auf ein Bänklein in der grossen Bahnhofhalle
sitzen, wenn ich wollte, und die wenigen Reisenden
betrachten, die gelangweilt ihres Weges zogen. Warten, warten

und nochmals warten!
So war der Anfang!
Und dann kam doch alles so schön und lieb und

interessant, dass ich den Bundesbahnen letzten Endes nicht
genug danken kann, dass sie den Hannes doch mitgenommen

haben.

Zwar stand kein Empfangskomitee bereit, als wir in
Chur ausstiegen und den Weg gegen den bischöflichen Hof
hinauf unter die Füsse nahmen. Doch, was tat's? So konnte

man doch noch einige erste Eindrücke von der alten
Stadt mit den engen Strassen und den ehrwürdigen Bauten

empfangen, ehe anstrengende Arbeit die Aufmerksamkeit

voll in Anspruch nahm.

") Joh. I, 14.


	Moderne Bildungsnot : (Schluss)

