
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 18 (1932)

Heft: 24

Artikel: Ein geistesgeschichtliches Rechtsgutachten zur Frage der modernen
Religionspädagogik : (Schluss)

Autor: Seitz, Joh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 16. Juni 1932 Nr. 24 18. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 39. JAHRGANG

BEILAGEN; VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE DIE LEHRERIN
FOR DIE SCHRIFTLEITUNB DES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLENSTRASSE 14, TELEPHON 21.68
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.—(CHECK Vb 82), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND PORTOZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAB OTTO WALTER A.-B., ÖLTEN - INSERTI0NSPRE1S: NACH SPEZIALTARIF

INHALT: Ein eeistesgeschichtliches Rechtagutachtcn zur Frage der modernen Religionspädagogik
LAGE t Die Lehrerin Nr. 6.

Die Lesebuchfrage — Schulnachrichten — Konferenzen — BEI-

Ein geistesgeschichtliches Rechtsgutschten zur
Frsge der modernen Religionspädagogik
Joh. Seitz, Lehrer, St. Gallen. (Schluss.)

V. Beantwortung des zweiten Teils der Streitfrage.
Pestalozzis Stellung in der neuern Geistesgeschichte.

Die Religionspädagogik ist zum eigentlichen
Streitpunkte der modernen Geistesgeschichte geworden. Alle
philosophischen Systeme — ihre Zahl steigt von Jahr zu
Jahr — münden schliesslich in religonspädagogische
Vorschläge aus. Die alte „State" musste weichen; die Folge ist
ein entsetzlicher Wirrwarr, der Theologen, Lehrer und
Politiker vor schwierige praktische Situationen stellt.
P. A. M. Weiss 0. P. hat darüber ein herrliches Buch ver-
fasst „Die religiöse Gefahr", worin er den modernen Zeitgeist

in seinem Wesen scharf umrissen darstellt, die
verschiedenen „Ansichten" und „Meinungen" auschaulich
schildert und als Abschluss das Wesen katholischer
Auffassung' darlegt und die Waffen der apologetischen
Verteidigung zeigt. Jeder katholische Lehrer, der tiefer in
religionspädagogische Probleme eindringen will, möge dieses

Buch immer und immer wieder studieren.

In vielfach parallel verlaufenden Gedankenlinien
behandeln zwei andere schweizerische Schriftsteller den
Gegenstand.

Dr. Karl Greith, nachmals Bischof von St. Gallen in
„Allgemeine Grundzüge der Entwicklung und Reform der
Kirche zur Beurteilung der neuesten kirchlichen Ereignisse

im Bistum St. Gallen". Hier werden die Ausläufer der

Aufklärung, die im sog. Fuchshandel 1834 die Geister
gewaltig aufregten, einem genauen Untersuch unterworfen:
Der Modernismus der Dreissigerjahre mit dem geistigen
Raupt Wessemberg.

Dr. Anton Gisler, der verstorbene Weihbischof von
Chur, tritt in „Modernismus" im Anschluss an die Enzyklika

„Pascendi" Pius X. der neuern Form der beabsichtigten

religionspädagogischen „Reform" entgegen.
Greith teilt in sehr übersichtlicher und leicht

fasslicher Form die Kircbengeschichte in vier Perioden ein:
a. Die älteste Zeit entwickelte im Kampf mit der alt-

heidnischen Philosophie „ein objektives Glaubenssystem,

ein Symbolum von klar umschriebenen Dogmen. Es
gestaltete sich im Kampf mit der selbstischen Vernunft ein
System abgeschlossener christlicher Lehrsätze, welches
von nun an die unabänderliche Unterlage für das innere
Bekenntnis des Glaubens in der Wissenschaft und in der
Gemeine bildete". (Glaubensgut. msitum fidei.) (Die
„Entwicklung" muss hier richtig verstanden werden als
ei^e fortschreitende Formulierung des von Christus und
den Aposteln verkündeten Offenbarungsbestandes. D. Sch.)

In der zweiten Periode, seit der Völkerwanderung,
beginnt die Ausgestaltung des christlichen Staates und
die Ausmarchung des Verhältnsses zwischen Kirche und
Staat. „Diesem grossen welthistorischen Gebilde gegenüber

(der christlichen Staatsordnung des Mittelalters d.

V.) gestaltete sich gleichzeitig in diesen zum Christentum
erst bekehrten Völkern die (von Christus grundgelegte
D. Sch.) katholische Hierarchie aus." (pag. '23 ff. a. a. 0.)
So war in dieser merkwürdigen Periode der Ausgestaltung

der katholischen Hierarchie, gegenüber dem
deutschen Reiche, weder der Versuch, die christliche! Welt in
eine Theokratie zu verwandeln und die Staatsgewalt in die
geistliche eingehen zu lassen, noch jener der Staatsgewalt,
die Kirche unter ihre Botmässigkeit zu beugen und das
Feudalsystem in ihr zur Anwendung zu bringen, geglückt;
unter vielen Kämpfen und Wirren sind beide Versuche in
sich zerfallen und die übertriebenen Forderungen beider
Mächte sind durch die göttliche Vorsehung innert die
Ummarkung zurückgewiesen worden, die Gott für beide
Reiche abgesteckt hat." (pag. 25 ff.)

In der dritten Periode trat das Gestirn einer neuen
Zeit auf. Greith spricht sich aus über die äussern Einleitungen

der Reformation: Erfindung der Buchdruckerkunst,

und damit ungeheurer Anwachs der Literatur,
Erfindung des Schiesspulvers als Grundlage einer neuen
Kriegstaktik. Entdeckung neuer Erdteile u. damit Hebung
der Naturwissenschaften; Flucht der Schätze altgriechischer

Kunst und Wissenschaft aus Konstantinopel
hinüber nach Italien vor dem Vandalismus der Türken und
in der Folge Aufblühen einer „modernen" literarischen
Richtung auf den neu errichteten Hochschulen und
damit Entstehung der sog. Renaissance, „der Wiedergeburt

alter Weisheit". Der Verfasser setzt sich dann ein-

Der heutigen Nummer liegt ein Postcheck
bei. Wir bitten um Einzahlung für das II.
Semester 1932. Vom I.Juli ab werden die
Nachnahmen versandt.

Administration der „Schweizer-Schule", Verlag Otto Walter A-G, Ölten



Seite 186 SCHWEIZER.SCHULE Nr. 24

l&sslich auseinander mit der wahren und falschen Refor-
mation und sagt: „So wurde durch eine Reformation, die
im Beginne eine Wahrheit für sich hatte, sich aber immer
mehr dem Prinzip der Verneinung und Hoffart überliess,
der schöne Weinberg der deutschen Kirche in der Mitte
durchbrochen und verwüstet, der Glaube des alten
Christentums in seinen Hauptmomenten: der historischen
Ueberlieferung, der Rechtfertigungslehre und des Prie-
stertums, angegriffen und verkehrt." (pag. 35 a. a. 0.)
„Die Kirche ihrerseits hatte aus diesem Unglücke, das
über sie gekommen, sich Warnungen und Lehren abgezogen.

Auf dem grossen allgemeinen Konzil von Trient hat
sie die Reformation innert ihrem eigenen Gebiet glücklich
vorgenommen; dem Vernunftprinzip des Protestantismus
stellte sie entschieden das Prinzip der historischen
Autorität, Ueberlieferung, gegenüber, und bei Verurteilung
der neuen Lehren setzte die Kirche ihre eigenen Lehren
über die angegriffenen Punkte in klaren und bestimmten
Sätzen fest; die äussere Disziplin und Kirchenordnung
wurde geregelt und es wurde die grösste und aller-
wichtigste kirchliche Institution der neuen Zeit gegründet,

die Priesterseminarien nämlich, in welchen für jeden
Kirchepsprengel berufene Jünglinge religiös und
wissenschaftlich zum Priesterstande fürderhin vorbereitet und
herangebildet werden sollten." (Siehe hiezu: Dr. Jos.
Scheuber: „Kirche und Reformation".)

In der vierten Periode endlich erhob sich das
demokratische Prinzip gegenüber dem monarchischen
(Revolution) Solche grosse Veränderungen konnten nicht
anders als folgereich auf die Gesellschaftsform der Kirche
d. h. auf ihr hierarchisches System einwirken; und weil
dasselbe wesentlich auf dem Grundsatze der Autorität und
Einheit beruht, musste die Kirche sich bereit halten, ihre
Hierarchie gegen das ausser ihr im Staatsleben umsich-
greifende Prinzip des Demokratismus und der rationellen
Absonderung aufrecht zu erhalten. (Idee von Nationalkirchen

in demokratischer Gestaltung nach Wessemberg u. a.)
Greith zeigt dann speziell, wie „die Entwicklung der

Kirche in ihren zwei Hauptmomenten, ihrem Glauben
und ihrem Kirchensysteme, immer nach dem Grundsatze
der Identität und der Stätigkeit vor sich ging." d. h. sie-

richtet sich nicht nach der Zeit und dem Zeitgeiste,
sondern folgt ihren eigentümlichen Entwicklungsformen,
ihren „konstitutiven Momenten des innern und äussern
Lebens — Glaube und Hierarchie."

Zu Lebzeiten Greiths nahm die fünfte Periode ihren
Anfang; sie hatte mit der Philosophie Kants angehoben,
griff früh ins katholische Kirchenleben hinüber (P. Gi-
rard) entwickelte sich um 1900 zu einer Häresie, die durch
die Enzyklika „Pascendi" Pius X. ihre Verurteilung fand.

Dr. Gisler umschreibt das Wesen des Modernismus'
„Modernist sein heisst bestreiten, dass wir irgend eine
religiöse Erkenntnis haben können, die mit der Wirklichkeit
übereinstimmt, heisst behaupten, dass wir Gott und die
ganze sinnliche und überweltliche Wahrheit in bezug auf
ihr Dasein und Wesen in keinem, auch nicht im geringsten

Punkte wahrheitsgetreu zu erkennen vermögen: Der
Modernist ist Agnostiker, der Glaube und Wissen völlig
trennt.

Modernist sein heisst weiterhin behaupten, alles
Religiöse und jede Religion, die christliche so gut wie die
auseerchristlichen, besitze ihre eigentliche und tiefste
Quelle im eigenen Ich des Menschen, näherhin im Unter-
bewusstsein .1 Dein Wirken und der Stimme Gottes
begegnet die Seele ausschliesslich in ihrem Innern; Gegenstand

und tiefsten Beweggrund ihres Glaubens und Geha-
bens zieht sie aus ihrem eigenen Schoss. Eine von aussen
an den Menschen herantretende, religionerzeugende
Offenbarung Gottes gibt es nicht. Die religiösen Kräfte, die
erzeugenden, wie die aufnehmenden Kräfte der religiösen

Handlungen, Gaben und Güter wurzeln ganz oder doch
der entscheidenden Hauptsache nach im Schoss des Ich;
von hier aus spinnt der Modernist seine Religion, wie die
Spinne ihr Netz: der Modernist ist Immanentist.

Der Modernist zieht ein ins gelobte Land des
Relativismus, d. h. die Religion entsprosst den Wünschen und
Hedürfnissen des Gemütes, dem Druck und Drang des

Herzens und des' Lebens, dem Willen, sich zu behaupten
und zu retten." (Religiöses Erlebnis.)

„Die zwei finstern Türme am Tempel des Modernismus:

Agnostizismus und Immanentismus — stammen von
Kant, das luftige Schiff bildet die Schleiermachersche
Gefühlstheologie."

Betrachten wir nun die Grundelemente der katholischen

Religionspädagogik. Sie sagt:
Dem Kinde ist ein Lehrgut zu übermitteln, das depo-

situm fidei, der von Gott geoffenbarte Dogmengehalt.
Es soll belehrt werden über das. göttliche Recht und

die Abhängigkeit des menschlichen Geistes von einer
positiven göttlichen Gesetzgebung und Offenbarung.

Es soll lernen, sich vor der kirchlichen Autorität zu
beugen und die kirchliche Hierarchie als gottgesetzt zu
achten.

Es soll sich bewusst werden, dass Religion mehr ist
als persönliches Erlebnis, mehr als kulturelle Zeiterscheinung,

mehr als verschwommenes Gefühl; sie soll ihm sein
„Gabe und Befehl Gottes", klare, positive Lehre seiner
Abhängigkeit von Gott (religare), unveränderliches Gut,
das weit über dem „Zeitgeist" steht, das Ewigkeitswerte
hat, ein von Gott gesetztes „Pflichtenheft", das es im
irdischen Leben zu erfüllen und damit der Ewigkeitsbestimmung

dienstbar zu machen hat.
Wenn auch die Schriften von Dr. Greith und Dr.

Gisler vielfach ähnliche Gedankenfolgen zeigen, so hatten
sie sich doch auch mit verschiedenen Zeitfragen zu befassen.

Das „Qui bene distinguit — bene docet" erweist sich
auch diesbezüglich didaktisch als sehr fruchtbar.

Sowohl der „Reformkatholizismus der altern
Ordnung" als der „der jüngeren Ordnung" (so
unterscheidet P. A. M. Weiss) griffen im Anschluss
an die protestantische geistesgeschichtliche Entwicklung

die Fundamente der Kirche an durch Forderung
der „Milderung der Dogmen", des Ersatzes der Hierarchie

durch eine demokratische Kirchenordnung, durch
Postulierung der sog. Toleranz, d. h. der Gleichwertung
der einzelnen Bekenntnisse ,durch Rückkehr zur „Urkir-
che" mit ihrer Liturgie und ihrem Kult als Einigungsmittel

zwischen den Konfessionen, durch rationalistische
d. h. selbstisch vernünftige Erfassung der religiösen
Wahrheiten, durch Degradation der religiös fundierten
Sittenlehre zur sog. „Salutologie" oder Humanitätslehre,
der Laienmoral zur irdischen Beglückung des Einzelnen
und der Gesellschaft. Das war der ganze Fragenknäuel
des Reformkatholizismus der ältern Ordnung, vertreten
durch die lange Reihe der katholischen Pädagogen
Dalberg, Sailer, Wessemberg, Girard. Jeder dieser Männer
vertritt eine ganz persönliche Nuance dieser Zeitideen. Alle
sind infiziert von den Gedankengängen der
geistesgeschichtlichen Entwicklung seit der Renaissance, Reformation

und Aufklärung und wollten sie der katholischen
Religionspädagogik aufpfropfen. P. Girard z. B„ diese
Zierde der schweizerischen Schulgeschichte, ist Pestalozzi
in vielen Dingen geistig nahe verwandt und doch wieder
von ihm stark verschieden.

Wir besitzen heute in den Arbeiten von Werale und
Hürlimänn quellengeschichtliche Darlegungen der radikal

freigeistigen philosophischen und theologischen Zür-
cherschule, der Pestalozzi konsequent gefolgt ist. Nicht
nur wurde Dogma um Dogma dem Rationalismus
geopfert, sondern es wurden auch die Begriffe Religion,



Nr. 24 SCHWEIZER-SCHULE Seite 187

Gnade, Gott, Erlösung usw. jeglichen dogmatischen
Inhaltes entleert, ja Breitinger ging so weit, diese sprachlichen

Formen lediglich als Täuschungsmittel für „ängstliche

Gemüter" zu verwenden.

Als Pestalozzi noch in den Windeln lag, war dieser
radikale Prozess in Zürich längst vollzogen, die „Entwertung

der Religion" (Hürlimann) als dogmatische Lehre
zur blossen Laienmoral, zur Lebenskunde, oft zu einer
recht seichten Nützlichkeitslehre war längst vor Pestalozzi

proklamiert. Wenn uns in seinen Schriften eine ganze
Fülle theologischer Redewendungen entgegentreten, so
sind dies nur mehr sprachliche Formen, jedes positiven
dogmatischen Inhalts entleert, dafür angefüllt mit
rationalistischem Geist der Aufklärung, zusammengefasst im
Zeitausdruck „Pädagogik des Wahren, Guten und Schönen".

Nach der ganzen kirchenpolitischen Entwicklung in
Zürich wurde der junge Pestalozzi in die Atmosphäre des
reinen Staatskirchentums hineingestellt. Er musste darum
mit den radikalen Laifizierungsbestrebungen der Helve-
tik sympathisieren. Aber wieder zeigt die geistesgeschichtliche

Entwicklung, dass die Ansätze und deren praktische
Entwicklung lange vor ihm in Preussen, Oesterreich,
Frankreich und teilweise auch in der katholischen
Schweiz vorhanden waren. In all diesen Dingen war der
Zürcher nur gelehriger Schüler alter „Meister", aber nicht
Ideenschöpfer. Es ist ebenso falsch, ihn als Vater dieses
Geistes zu bewundern, wie es die modernen Pestalozzianer
tun, weil es ihren Anschauungen entspricht, als ihn
deswegen zu schelten, wie es seine Gegner tun.

Von hier aus kann nun auch die abgedroschene
Phrase „Pestalozzi, Vater der Volksschule" geistesge-
schichtlich abgeklärt werden. Das „Quid bene distinguit —
bene docet" hilft wieder zu Klarheit und Gerechtigkeit.

Die Geschichte beweist, dass es schon Jahrhunderte
vor Pestalozzi Volksschulen gab. Im allgemeinen Sinn ist
also das Schlagwort sowieso falsch.

Aber auch im eingeschränkten Sinn „Gründer der
modernen Volksschule" muss es sehr vorsichtig gebraucht
werden; denn die grosse Volksschulreform im Sinne eines
Aufbaues nach neuen Erkenntnissen und neuen praktischen

Bedürfnissen, die in Zürich um 1770 tatkräftig an
die Hand genommen wurde, ging weder von ihm aus,
noch knüpfte sie an ihn an, sondern sie baute auf Come-
nius auf. (Hürlimann, Die Aufklärung in Zürich, pag.
144 ff.) In den andern reformierten Schweizerstädten
(Basel, St. Gallen) dienten der revolutionären Schulreform

die Ideen der Philantropen als Vorbild. In den
katholischen Gegenden setzte, lange bevor Pestalozzi nur
irgendwie bekannt war, eine hocherfreuliche Verbesserung
des Volksschulwesens ein nach den Vorschlägen Felbigers
(Abt Beda in St. Gallen, Nivard Grauer in St. Urban. Siehe
dazu die grundlegende Schrift1 Anna Hug: Die St. Urbaner

Schulreform.)
Wie steht es nun, streng geschichtlich betrachtet, mit

der Schule des 19. Jahrhunderts? Nach dem Glorienschein

von Yverdon wurde es um Pestalozzi ausserordentlich

still. Es ist geschichtliche Tatsache, dass der
spätere. Aufbau der schweizerischen Volksschule nicht
wesentlich an den Zürcher anknüpfte. In den Schriften der
bedeutenden Schulmänner der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts begegnet sein Name relativ selten. Jene Zeit
baute auf andern Fundamenten, die Pestalozzi nur
rudimentär bekannt waren: Kant, Fichte, Hegel, Marx, und
die Baumeister des radikalen pädagogischen Laizismus
waren in Deutschland, in der Schweiz und speziell in
Zürich Heinrich Zschokke, deutsche Apostaten (über einen
solchen beklagt sich P. Girard in „Souvenirs") dann die
Fallen, Snell, Völker, Thomas Scherr, Sieber vor allem

aber Dinter und Diesterweg und als Vater der Marxschen
Sozialpädagogik Robert Seidel.

Die Verfechter des pädagogischen Laizismus in
radikaler Form, wie Stapfer, Laharpe, Ochs sind nicht von
Pestalozzi beeinflusst worden, sondern umgekehrt; die
scheinbar müdere Form der Mediation und Restauration
und deren Vertreter, wie Müller-Friedberg, die Pfyffer in
Luzern, eine ganze Reihe katholischer Reformtheologen,
wie Thaddäus Müller, P. Girard, Ochsner in Einsiedeln.
Blattmann in Bechardzell u. v. a. waren zwar Freunde
pestalozzischer Ideen, aber nicht von ihm „belehrt",
sondern ihn sogar kritisch würdigend. Und der radikalste unter

ihnen, der Rektor Dr. J. A. S. Federer, der das
laizistische Erziehungsprogramm in äusserster Konsequenz
systematisch und programmatisch entwickelte, (Aargauer
Schulbote von 1831.) erwähnt in seinen vielen Schriften
(Vadiana, St. Gallen) den Zürcher wunderselten.

Qiü bene distinguit, bene docet. Pestalozzi war ein
Mitarbeiter und Befürworter der modernen laizistischen
Pädagogik, ihr Vater war er nicht; die Quellen liegen viel
weiter zurück.

Es war der modernen Zeit vorbehalten, Pestalozzi
zum Heros einer geistesgeschichtlichen Entwicklung zu
machen, die nur zum kleinsten Teil von ihm ausgeht.

Pestalozzi bedeutet nicht mehr als eine „Episode" im
grossen Ringen zwischen chrisüich positiven und
laizistischer Pädagogik. Angenommen, diese Episode wäre der
Vergessenheit anheimgefallen, wie z. B. lange Nivard
Cräuer, so hätte die moderne Schulentwicklung nicht um
ein Grad von! ihrer seit Jahrhunderten eingeschlagenen
Bahn abgewichen.

Wenn die sozialistische Interpretation ihn zum
„ersten Sozialdemokraten der Neuzeit" stempelt, so verdient
sie geistesgeschichtlich betrachtet, aber auch sachlich die
Note: Sehr schwach. Wenn Bischof Dr. A. Scheiwiler in
seinem Vortrag „Christentum und Wirtschaftiebon der
Gegenwart" (auch eine vorzügliche Lehrschrift), „die
Verleugnung seiner selbst und die der Eigenliebe gleichgeordnete

Nächstenliebe" als Kompass des praktischen Lebens
nennt, so wird Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe konstatieren

müssen, dass Pestalozzi diese Tugenden theoretisch
und praktisch verherrlicht hat. Und wenn am gleichen
Orte gesagt wird: „Die Gesellschaft ruht auf 3 Grundpfeilern:

Familie, Staat und Eigentum", so muss wieder
konstatiert werden, dass der Zürcher für diese ewige Wahrheit

die schönsten Worte und Bilder findet. „Lienhard
und Gertrud" wird für immer eine Perle der Weltliteratur
bleiben; hier kommt der Meister dem christlichen Ideal
am nächsten. Freüich, die Grundelemente christlicher
Soziallehre: Göttliches Gebot und Ewigkeitsziel vermögen
unter der Moräne des Zeitgeistes nicht zum Durchbruch
zu kommen; aber von Pestalozzi zum modernen Sozialismus

ist ein weiter Weg.
Das Werk Dr. Gislers befasst sich mit dem

„Reformkatholizismus neuerer Ordnung", speziell mit „der Pflege
der erzeugenden und aufnehmenden Kräfte der religiösen
Handlungen, Gaben und Güter, d. h. mit der Psychologie
des Glaubensaktes. Eine äusserst komplizierte Frage,
deren Studium gründliche philosophische, theologische und
psychologische Bildung erheischt. Man hat Pestalozzi auch
zum Vater dieser Bewegung stempeln wollen. Gewiss, es
finden sich in seinen Schriften vielfach Anklänge daran;
denn der „Modernismus" geht in seinen Quellen auf Kant
und seine Vorläufer zurück. Aber wieder gilt das „Qui
bene distinguit."

Wir müssen scharf unterscheiden zwischen dem
„Quellbezirke des Glaubens", der von Kant durch den
Immanentismus „systematisch" ins „Ich" gelegt wird und
im Agnostizismus jede von aussen (d. h. von der
göttlichen Offenbarung) kommende objektive Gotteserkenntnis



S«itft 188 SCHWEIZER -SCHULE
"1

Nr. 24

absolut bestreitet, und den apperzeptiven Anknüpfungspunkten

des Unterrichts. Pestalozzi fragt sich immer:
Wie kann ich dem Kinde die Gottesidee „anschaulich"
machen? In „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" sowohl als
in „Lienhard und Gertrud" sucht er das Problem zu
lösen. Was er im Grunde anstrebt, ist eine religiös-sittliche
Heimatkunde und Lebenskunde. Er will die religiös-sittlichen

Anlagen des Kindes von innen heraus entfalten
und entwickeln, eine Aufgabe, die durchaus auch im
Bereich katholischer Religionspädagogik liegt; aber mit der
Leugnung des Dogmas und der reinen Humanitätsidee
„laifiziert" er auch den Glaubensakt; immerhin muss
betont werden, dass Pestalozzis Auffassung eine erfreuliche
Abkehr vom trockenen, seichten Rationalismus des

Philanthropismus, der nachweisbar auch viele katholische
Religionslehrer ergriffen hatte, bedeutet.

Wir fassen also das Urteil über die zweite Teilfrage
in die Worte: Geistesgeschichtlich betrachtet darf Pestalozzi

nicht als Ausgangspunkt der modernen antichristlichen

Religionspädagogik verantwortlich gemacht werden.

Schlussbetrachtung.
a. Die Kirchengeschichte beweist, dass die katholische

Religionspädagogik das depositum fidei, das Lehrgut

in klarer Erkenntnis und nicht aus Willkür festgesetzt

hat und als Offenbarung Gottes würdigt.
b. Die sprachlich- logische Formulierung, der Text,

gilt ihr eben als göttlich inspiriert.
c. Zur Wahrung ihres göttlichen Lehramtes bedarf

sie einer starken Autorität, die durch die Hierarchie
gesichert ist.

d. Sie kennt einen natürlichen und übernatürlichen
Glaubensakt.

e. Die Disziplin, die Liturgie, der Kult und die Sprache

hangen mit diesen Grundelementen wesentlich
zusammen.

f. Die Kirche ist übernatürlich, übernational,
überzeitgeschichtlich fundamentiert.

g. All dies bedingt, dass auch ihr „Lehramt", der
Volksunterricht im weitern Sinne, streng geregelt bleiben
muss und weder laizistisch noch nationalistisch noch
zeitgeschichtlich abgeändert werden darf.

h. Die Kirchengeschichte beweist, dass jede leichtfertige

Störung dieser engen Zusammenhänge schwerste
Irrungen zeitigte, sowohl innert der theologischen
Wissenschaft, also in der äussern Kirchenordnung. Die Re-
formbestrebungen der „ältern Schule" (Wessemberg,
Thaddäus Müller, Fuchs, Federer, P. Girard u. v. a.) so-
wt>hl als die der „neuern Ordnung" (Modernisten) führten

immer zu ausgesprochenen Häresien oder hart an die
Grenze solcher.

Ergründen wir das Wesen katholischer
Religionspädagogik tiefer, — auch als Laien können wir dies an
guter Literatur — so begreifen wir die Notwendigkeit
exakt theologischer Bildung der Geistlichen, die äusserste
Vorsicht der Kirche in Konzessionen an den „Zeitgeist"
sowohl hinsichtlich des Inhalts als der äussern Form;
begreifen auch die Schärfe, mit der die katholische Theologie

an Systeme ihre Massstäbe anlegt (Standpunkt Dr.
Beck), an denen der Laie mehr die äussere Form sieht.
(Standpunkt Gross.)

Es gibt eine Pädagogik des Herzens, die kein Lehrbuch darlegt

und darlegen kann, von der die Wissenschaft nichts weiss
und die doch die beglückendste und zielsicherste und weihevollste

ist, die es nur geben kann. Sie ist jedenfalls weisheitsvoller

und beseligender als alles, was je die Klügsten über
Kindererziehung geschrieben haben.

Heinrich Scharrelmann.

Die Lesebuchfrage
beschäftigt unsere Volksschullehrerschaft seit dem
Weltkriege wieder in erhöhtem Masse. Allerdings war sie auch
in frühern Jahrzehnten oft Gegenstand einlässlicher
Auseinandersetzungen in den Konferenzen und in Fachblättern.

Aber die starke Strömung der letzten 20 Jahre zur
Umgestaltung des gesamten Unterrichtes musste naturnotwendig

auch die Lesebuchfrage in den Vordergrund
rücken.

Inhaltlich wollten die einen in den Lesebüchern mit
all dem aufräumen, was an die Vergangenheit erinnert,
was frühern Staatsformen und Staatseinrichtungen das

Wort redete, während andere gerade im letzten Jahrzehnt
einen ausgeprägten Nationalismus predigen und auch den

Lesebüchern diesen Geist einhauchen möchten. In der
Stoffäuswahl machte sich eine vermehrte Anpassung an
die durch die Arbeitsschule umgestalteten Gedankenfolgen

geltend. Ueber die Art der Darbietung des Lesestoffes

gehen aber die Meinungen ebensosehr auseinander wie
über die Art der Behandlung im Unterrichte. Wer
behaupten wollte, man sei heule in methodischer Hinsicht
zu einer befriedigenden Uebereinstimmung gekommen,
würde durch den stets noch heftig geführten Widerstreit
in den Fachblättern und an Konferenzen eines andern
belehrt werden.

Anlässlich der Luzerner Pfingsttagung hielt Herr
Friedrich Steger, Lehrer in Sempach, ein mit jugendlicher

Begeisterung vorgetragenes Referat über „die
Interessen der Lehrerschaft an der Lesebuchgestaltung". Er
entfaltete hierin ein ganzes grosses Bündel von Wünschen
zur Umgestaltung des Schulbetriebes überhaupt, die natürlich

auch einer entsprechenden Anpassung der Lehrmittel
und Schulbücher rufen würde. So fragte sich Hr. Steger,
ob wir in erzieherischer Hinsicht nicht viel Besseres
erreichten, wenn statt des heutigen Klassensystems kleine
Schulgruppen verschiedener Altersstufen als Gesamt- oder
Ganzschulen geschaffen würden, wo die Schule eine
Familie bildet und die jungen Kinder unter der teilweisen
Führung der ältern und alle unter der Leitung eines
guten Lehrers an sich selbst und ihrer Erziehung arbeiteten.

Das ermöglichte eine Dezentralisation der Schulhäuser

und bessere Anpassung an die örtlichen Verhältnisse.
Aber Hr. Steger möchte bei aller Vereinfachung des
Schulhausbaues keineswegs auf die modernen technischen
Errungenschaften verzichten; weder Schulkino noch Radio
dürften fehlen, selbstverständlich auch Bad und Schulküche

und Handfertigkeitslokale ebensowenig wie Sport-
und Turnplatz. Der Schulbetrieb selber müsste auf freierer
Unterlage aufgebaut werden. Das überspannte Autoritätsprinzip

mit seinem Kadavergehorsam hätte den Platz zu
räumen der freien Einsicht, dem Eifer und der Liebe der
Kinder zu all dem Guten und Schönen und Wahren, das
ihnen die Schule vermitteln soll.

Die Lesebücher von heute haben nach Steger im
allgemeinen alle den einen grossen Fehler, dass sie zu hoch
gehalten sind. Die Kinder vermögen dem anspruchsvollen
Gedankengange ebensowenig zu folgen, wie sie die
komplizierten Satzfolgen verstehen. Und wenn der Lehrer
auch erläutert und erklärt und die Kinder hernach fragt,
ob sie die Sache jetzt verstehen — und wenn die Kinder
dann auch bejahend nicken, so ist das meistens doch nicht
der Fall, sondern die Kinder haben nur genickt, damit
man sie mit diesem largweiligen Zeug nicht noch länger
belästige. Man beachte doch einmal, wie die Schundliteratur

geschrieben ist: leichtfasslich, anschaulich, kurzweilig!

Mag der Inhalt auch verwerflich sein: die Form, in
der er an die Kinder herangebracht wird, kann uns für
die Lesebücher Vorbild sein. Unsere Lesebücher müssen
mit warmem Herzblut geschrieben werden, wenn sie die
Kinder gewinnen wollen. Wir denken viel zu wenig an


	Ein geistesgeschichtliches Rechtsgutachten zur Frage der modernen Religionspädagogik : (Schluss)

