
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 18 (1932)

Heft: 23

Artikel: Ein geistesgeschichtliches Rechtsgutachten zur Frage der modernen
Religionspädagogik : (Schluss folgt)

Autor: Seitz, Jos.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 23 SCHWEIZER-SCHULE Seite 1T9

Ein geistesgeschichtliches Rechtsgutachten zur
Frage der modernen Religionspädagogik*)

Joh. Seitz, Lehrer, St. Gallen.

Motto: Qui bene distinguit — bene docet.
(Wer gut unterscheidet — lehrt gut.)

Ein sonderbarer Titel! Die Leser unserer Zeitschrift
werden sich der Diskussion zwischen H. H. Dr. Beck und
Hr. Lehrer Gross (Nr. 34/1930) erinnern.

Daraus erhellt, dass die Auffassungen über die
religionspädagogischen Ansichten Pestalozzis und deren
Verhältnis zur katholischen Erziehungslehre weit auseinandergehen.

Aus dieser Differenz erklärt sich denn auch,
dass ein Teil der Leserschaft die Ausführungen Dr. Becks
freudig als Klärung begrüsste, während andere zu Gross
standen und dessen „Abfuhr" bedauerten.

Tatsächlich steht nach wie vor Behauptung gegen
Behauptung. Ist eine Einigung möglich? Wir besitzen sie
bereits teilweise in der glänzenden Artikelserie von H. H.
Rogger („Schweizer-Schule" 1927, Nr. 10 ff.). Und doch
bedarf die Sache noch der näheren Abklärung, spezioll
hinsichtlich der religionspädagogischen Frage.

I. Eine Vorfrage.
Hat es überhaupt für uns Katholiken Wert, die

Streitfrage nochmals aufzurollen? Sachlich berechtigt dazu

die angeführte unerquickliche Diskussion zwischen Dr.
Beck und Lehrer Gross.

Es mag auch entgegnet werden: Wäre es nicht
verdienstlicher, die Grundlagen der katholischen Religionspädagogik

klar zu fixieren? Damit ist der „Nagel auf den
Kopf getroffen"; gerade dies will der vorliegende Versuch

(als solchen stellt ihn der Verfasser dieser Arbeit zur
Diskussion) aus folgenden Erwägungen.

Eine ganze Reihe emsig strebender katholischer Lehrer

fühlt sich durch die Zeitströmungen beunruhigt; sie

fragen sich, ob nicht die heutige Mentalität weiter
Volksschichten eine neue Art der religiösen Unterweisung
dringend erheische, und erwarten von der kirchlichen
Autorität darüber Antwort.

Andere sind bereits vom modernen Geiste
„angekränkelt." Sie möchten von sich aus „moderne Erkenntnisse"

auf den religionspädagogischen Unterricht anwenden.

Dies hat sich noch immer als ausserordentlich
gefährlich erwiesen, sowohl innert der theologischen
Wissenschaft selbst (Sailer-, Hirscher, Wessemberg, P. Gi-
rard), als auch in der Zusammenarbeit zwischen dem
kirchlichen Lehramt und weltlichen Lehrerstand.

Darum ist es auch heute wieder nötig
a. Das Wesen der spezifisch katholischen Religionspädagogik

klar festzustellen.
b. Den Gegensatz zu andern Auffassungen deutlich

zu machen.
c. Manchem Lehrer wird es erwünscht sein, auch

Literatur kennen zu lernen, die über diesen Gegenstand
informiert.

Ausser diesen prinzipiellen Erwägungen verdient
Pestalozzi auch aus andern Gründen unsere Aufmerksamkeit.

Gehört er zwar seinem ganzen Wesen nach nicht dem
kathol. Kulturkreis an, ja, steht er zu ihm in starkem
Gegensatz, so wird er immer eine hochbedeutsame
Gestalt der allgemeinen und speziell der schweizerischen
Kulturgeschichte bleiben. Auch der katholische Lehrer
hört viel von ihm, und es darf zu den Grundelementen
allgemein pädagogischer Bildung gezählt werden, mit seinen

Gedankengängen und seiner Eingliederung in die
univbrsale und vaterländische Geistesgeschichte vertraut

*) Diese Arbeit lag schon beinahe ein Jahr lang in
der Mappe und musste aus verschiedenen Gründen
oftmals wieder verschoben werden. Doch hat sie deshalb
nichts an Wert verloren. D. Sehr.

zu sein. Wie Plato, Aristoteles, Goethe, Humboldt, Herder
u. a. wird der Zürcher immer auch die Aufmerksamkeit
des katholischen Forschers auf sich lenken.

Bleibt es auch erste Aufgabe unserer Richtung,

uns mit den Grossgestalten katholischer Kultur
und speziell katholischer Erziehungswissenschaft
vertraut zu machen, so dürfen wir uns doch in katholischer
Universalität und im Sinne katholischer Apologetik, wie
Basilius der Grosse, Gregor von Nazianz und Johannes
Chrysostomus nicht scheuen, auch vom Gegner, vom
Andersdenkenden zu lernen und mit Ignaz Felbiger, dem
Grossmeister der beginnenden neuzeitlichen kirchlichen
Erziehungskunst, zu sagen: „Wir befolgen die Regel des hl.
Augustinus auch darin, dass wir dasjenige, was bei
andern Religionsparteien gut und recht ist, billigen; das
aber was der Lehre unseres hl. Glaubens nicht gemäss ist,
verbessern." So sei die Vorfrage beantwortet.

II. Qui bene distinguit — bene docet. (Wer gut
unterscheidet — lehrt gut.)

In jahrelanger Arbeit habe ich die Antworten der
Geistlichen Helvetiens auf die Fragen Stapfers studiert,
ein Quellenmaterial, das für die Geistesgeschichte der
Schweiz vor 1798, dann aber namentlich zum Verständnis

der helvetischen und nachhelvetischen Periode wertvolle

Aufschlüsse gibt. Gegenüber der oft verbreiteten
Phrase, die Theologen der damaligen Zeit seien sowohl
an Allgemein- als auch an speziell beruflicher und
pädagogischer Bildung arg rückständig gewesen, muss konstatiert

werden, dass der weit überwiegende Grossteil auf der
Höhe der Zeit stand und mit den Standesgenossen im
reformierten Lager einen Vergleich durchaus aushält.

Wohl verfügten sie, was die Pädagogik besonders
betrifft, noch über keine fachwissenschaftliche, systematische

Bildung im modernen Sinne; aber die intensive
Beschäftigung mit den theologischen und klassischen
Wissenschaften vermittelte ihnen eine umfangreiche und
vor allem religiös, philosophisch, psychologisch und
sprachlich-logisch fest verankerte Erziehungskunde, die
bei vielen wertvoll ergänzt wurde durch Studium der
damaligen Zeitfragen auf allen Lebensgebieten.

In den Schriften findet der Leser die Klassiker (neben

den Kirchenvätern) immer wieder zitiert. Wiederholt
begegnet auch der Satz: Qui bene distinguit — bene docet.
Er soll das didaktische Leitmotiv des folgenden Unter-
suchs sein und bedarf deswegen der näheren Erläuterung.

Jeder Erzieher kennt seine Bedeutung im Unter'
riclitsverfahren. Darüber dürfen wir hinweggehen.

Der Satz birgt aber auch eine grosse psychologische
Wahrheit Wer das geistige Erwachen des Kindes in der
Wiege schon genauer studiert hat, fand, wie mit der
beginnenden Fähigkeit des Unterscheidens die Seele des
Kindes sich zu äussern beginnt, wie mit dem Grade des
Wachstums dieser Fähigkeit die intellektuelle Entfaltung
anhebt und fortschreitet. Auch darüber seien weitere
Ausführungen erlassen.

In dieser Altweisheit liegt auch ein wichtiger moral'
pädagogischer Kern; die Kirche setzt grundsätzlich
Verantwortlichkeit und Unterscheidungsfähigkeit in enge
Beziehung.

Der Lehrer an Spezialklassen weiss, dass die Wek-
kung der Unterscheidungsgabe die goldene Pforte ist,
durch die er zur Seele gelangt, weiss aber auch, dass die
individuelle Beschränkung dieser Kinder darin das
grösste Hemmnis seiner Arbeit ist und auf einer gewissen

Stufe allen weitern Bemühungen einen Damm
entgegensetzt.

Der tiefe Sinn des Satzes erhellt vornehmlich aus
lebenskundlichen Beobachtungen. Wie viele Zwiste des
Lebens könnten bei einem bessern „distinguere"
(Unterscheiden) leicht behoben werden. Denken wir nur einmal,



Seite 180 SCHWEIZER-SCHULE

vi

Nr. 23

dass auch die falschen philosophischen Systeme meist
von einer an sich richtigen These ausgehen, dass ihre
Meister diese aber zu wenig sauber abgrenzen, von
andern Wahrheiten zu wenig genau unterscheiden. Das
Studium der Geschichte der Philosophie wird durch die
Methode des „Qui bene etc." ungemein befruchtet. Und erst
im alltäglichen Leben! Der „Philosoph" wird bei
manchem unfruchtbaren, oft recht hässliclien Disput lächelnd
beiseite stehen; weiss er doch, dass es meist nur an
einem bescheidenen „distingue" fehlt, über das hinausge-
stolpcrt, die Reden sich erhitzt ergiessen. Ein Beispiel!
Hat da vor Jahren ein Kollege in der „Schw. Schule" die
Frage behandelt: „Woran krankt unsere Schule?" Nun
grosses Zeter und Mordio, Zitation vor das Synedrium,
Schon hier ein totaler Versager. Der Artikel war allgemein

gehalten; die Gegner wandten ihn „örtlich" an. Sie
operierten speziell mit der abgedroschenen Phrase: „In
einem gesunden Körper wohnt eine gesunde Seele." Nun
heisst aber der Satz bei Juvenal: „Ut sit mens sana in
corpore sano." (Auf dass in einem gesunden Leib eine
gesunde Seele wohne.) Der Dichter will ein Ideal aufstellen,
an sich auch ein durchaus christliches pädagogisches
Ideal: die harmonische Verbindung von Leib und Seele,
ihre ungestörte Zusammenarbeit. Wie der Satz aber heute
vielfach angewandt wird, als: Ntir im gesunden Körper
kann eine gesunde Seele wohnen, oder: im gesunden
Körper muss folgerichtig auch eine gesunde Seele wohnen,

kommt er nicht über eine Behauptung hinaus, die
im praktischen Leben vielfach widerlegt wird.

Beispiele dieser Art Hessen sich aus Geschichte und
täglicher Erfahrung zu Hunderten nachweisen. Denken
wir z. B. an den vielverschrieenen Syllabus Pius IX. Auf
ihn das „Qui bene distinguit — bene docet" angewandt,
verliert er seinen „schrecklichen" Sinn. (Siehe: Böcken-
hoff, Katholische Kirche und moderner Staat pag. 24 ff.)

Freilich: Zwei Dinge verlangt die Anwendung dieser
Regel: Genaues sachliches Studium und Charakterstärke
des Schweigens über Dinge, über die man nicht genügend
eingeweiht ist.

III. Die Gliederung der Streitfrage.
Dr. Beck hat in „Arbeiterseelsorge" ein Lehrbuch für

katholisch-soziale Grundschulung geschaffen, dem der
Verfasser dieser Arbeit sehr viel verdankt, ein Buch, das allen
Lehrern, die tiefer in diese Probleme eindringen wollen,
nur warm empfohlen werden kann. (Ueber Arbeiter-Seelsorge,

Freiburg 1909.) Schon dieses Motiv verbietet eine
leichtgeschürzte Polemik. Der Gegenstand an sich ist gar
nicht so leicht zu behandeln, wie die folgenden Ausführungen

zeigen werden; darum das etwas späte
Zurückkommen auf die Streitfrage.

Die „Abfuhr" des Hrn. Gross hat indes in weiten
Kreisen doch etwas verletzt; denn er ist einer unter den
Hunderten kathol. Lehrer und Erzieher, die in Pestalozzi
ein ideales Berufsvorbild verehren, das entweder durch
den Seminarunterricht oder durch späteres Studium in
ihrer Seele aufgerichtet wurde.

Nach dem Motto tut vor allem exakte Feststellung der
Streitfrage not. In „Darstellung und Kritik der liberalen
und sozialistischen Erziehungspraxis" („Schw.-Sch."
Nr. 1, 1930) sagt Dr. Beck: Pestalozzi ist der typische
Repräsentant der naturalistischen, konfessionslosen und der
religionslosen Schule.

Dies rief Hrn. Gross auf den Plan mit der Behauptung:

„Man kann zweifellos zum Schlüsse kommen, dass
Pestalozzi die religiöse Erziehung und eine religiöse
Schule vertrat, und seine Werke vertreten diese Ueber-
zeugung heute noch."

Darauf antwortete Dr. Beck: Pestalozzi hat als eifriger

Anhänger Rousseaus (neue Untersuchungen bestreiten

dies zwar; d. V.) und der Enzyklopädisten mit der

ganzen Tradition gebrochen, indem er den Grundcharakter
der Schule wesentlich änderte. Statt wie sie vor 1798

in erster Linie die Aufgabe halte, die Kinder im christlichen

Glauben ihrer Väter zu erziehen, wollte er den

konfessionellen Unterricht durch einen blossen Sitteuun-
terricht ersetzen."

Und an Gross sich wendend, unterstreicht Dr. Beck
„Trotz aller guten Absicht,. Pestalozzi zum Vertreter einer
religiösen Erziehung und einer religiösen Schule zu stempeln,

bleibt es wahr und unbestreitbar: Der revolutionäre
Bruch mit der ganzen Vorzeit, mit der religiösen und
pädagogischen Tradition der Jahrhunderte hat Pestalozzis
Pädagogik ihr Gepräge, ihren Stempel gegeben."

Und er formuliert das Endresultat in die WTorte:

„Dieser Bruch führt in logischer Konsequenz über den

pädagogischen Liberalismus mit seiner konfessionslosen
Schule und seiner unabhängigen Moral zum pädagogischen

Sozialismus, zur Pflanzschule der Vaterlandslosigkeit,
der politischen und sozialen Revolution."

Dieser Schlusssatz ist bejubelt worden. „Logisch
exakt"! „Sachlich überzeugend", sagte mir mehr als ein
Kollege. Und doch erlaube ich mir, dazu ein grosses
Fragezeichen zu machen.

Ich traue der wissenschaftlichen Qualifikation Dr.
Becks durchaus zu, dass er diesen Endsatz nicht strikte
so aufgeasst wissen will:

1. Pestalozzi ist der Vater der konfessionslosen
Schule.

2. Er trägt vor allem die Schuld daran, dass die
pädagogische Moderne mit der christlichen Erzieh ungstra-
dition durch die völlige Laisizierung gebrochen hat.

3. Er ist der geistige Vater der vom konfessionellen
Bekenntnis getrennten Laienmoral.

Von Pestalozzi geht der pädagogische Liberalismus
aus, von ihm der pädagogische Sozialismus. Er ist der
Urvater der „Schule der Vaterlandslosigkeit", der „politischen

und sozialen Revolution."
Ich weiss aber, dass jener Satz in diesem Sinne bejubelt

wurde. Er enthält aber so aufgefassst ungeheuer
schwere Anschuldigungen, so dass eine genauere Ueber-
prüfung direkte Christenpflicht genannt werden muss.

Das Auge, das an das „Quid bene distinguit" gewohnt
ist, gewahrt leicht, dass Fragenkomplexe bei Dr.
Beck immer ineinander spielen.

Sie können umschrieben werden mit:
1. Pestalozzis persönliche religionspädagogische

Ansicht.

2. Pestalozzis Stellung in der Geistesgeschichte seiner
Zeit.

IV. Beantwortung der ersten Streitfrage:
(Pestalozzis persönliche religionspädagogische

Ansichten.)
Wir besitzen darüber eine grundlegende Arbeit von

Dr. theol. et phil. W. 0. Nicolay (Fr. Manns Päd. Magazin,

Heft 750.) Der Verfasser stellt Pestalozzis
religionspädagogische Ansichten aus dessen Werken zusammen
und kommt zu folgendem Schlussurteil: „Wir schliessen
unsere Darstellung mit dem Ausdruck des Bedauerns, dass
ein so warmer Freund der religiösen Erziehung, wie es

Pestalozzi immer gewesen ist, kein Verständnis für den
Wert und die Bedeutung des Religionsunterrichtes
besitzt. Die Kirche aber ist mit Recht davon überzeugt, dass
der positiv-religiöse Unterricht ein unersetzliches Mittel
ist, um den Menschen von Jugend an feiner jenseitigen
Bestimmung entgegenzuführen."

Damit sehen wir deutlich auf den Grund des
Problems.

1. Pestalozzi ist zwar ein warmer Freund der
religiösen Erziehung.



SCHWEIZER-SCHULE Seite 181

2. Er ist aber ausgesprochener Gegner jedes positiv-
dogmatischen Religionsunterrichtes.

3. Damit stellt er sich in zwei prinzipiellen Punkten
feindselig und direkt als Antipode zur positiv-christlichen
speziell zur katholischen Rcligionspädagogik, indem er

a. Das Ziel des Menschen rein diesseitig auffasst
(Humanität).

b. Einen göttlich autoritativ verankerten Lehrstoff
ablehnt (Offenbarung).

Diese Klärung tut absolut not. Die namhaftesten
Pestalozziforscher wie Rufer, Dr. Wiget schliessen sich
dem Urteil Dr. Nicolays an.

Wie konnte sich nun diese Streitfrage entwickeln
und mit so zäher Ausdauer das nicht tieferblickende Auge
täuschen?

Dr. Nicolay weist nach, dass Pestalozzi von zwei
Geislesrichtungen beeinflusst war: Von der christlichen
Tradition und von der zeitgenössischen Philosophie. Aus
dieser Divergenz fand er nie einen klaren Ausweg. Darum
urteilt Dilthey ganz richtig „ein ungehobener Rest spottet
aller Analyse" und Dr. Wiget betont, dass sowohl die
„Sprache", d. h. der wissenschaftliche Gedankenausdruck,

als die „systematische Ordnung des Einzelnen"
nur eine „Annäherung" an die Grundideen gestatten.
AVer Pestalozzis Arbeitsweise kennt, wird sich nicht über
den bunten Wirrwarr der Gedanken und den mangelnden
logischen Aufbau wundern.

So wurde Pestalozzi zum Problem, an dem sich die
Forscher die Köpfe müde dachton und die Finger
wundschrieben in oft recht bissigen Polemiken. Gerade dies
macht seine Persönlichkeit dramatisch — interessant.

Daraus lassen sich folgende persönliche Erlebnisse
des Verfassers erklären.

a. Ich genoss den ersten pädagogischen Unterricht
bei einem „prominenten Pestalozzianer", Dr. Th. Wiget
und später bei Dr. Müller-St. Gallen. Beide verstanden
es, eine ganze Fülle religiöser Ideen aus den Werken
Pestalozzis den Zöglingen zu Gemüte zu führen. Beide
vermieden es, die konfessionell-dogmatische Frage zu
berühren und die zuständigen Organe am Seminar sprachen
von spezifisch-katholischer Religionspädagogik auch nie
ein Sterbenswörtlein. So trat ich aus dem Seminar aus
mit Pestalozzi, Comenius und Herbart als leuchtenden
Vorbildern des „erziehenden Unterrichts". So ging es
wohl auch Hrn. Gross.

b. Eine zweite persönliche Erfahrung. Anlässlich des
Pestalozzi-Jubiläums 1896 erschien bekanntlich eine
Streitschrift, die ich hier nicht charakterisieren will.
Ein lieber Freund und älterer Kollege, ein durch und
durch gesinnungstreuer Katholik, vergoss darüber bittere
Tränen und wies mir Seminarhefte vor, woraus hell das
Bild Pestalozzis als eines religiösen Erziehers leuchtete.

c. Dr. Beck zitiert einen Ausspruch P. Girards gegen
Pestalozzi. Unter den Zeitgenossen des Zürchers treten
uns neben dem Franziskaner viele Katholiken als dessen
Bewunderer entgegen, ja es darf gesagt werden, dass
Katholiken es waren, die treu zu ihm standen, als er im
eigenen Lager arg befeindet wurde (P. Girard, Bischof
Sailer, Nabholz, Thaddäus Müller, Wessenberg, Sigismund

von Hohenwart, später Erzbischof von Wien);
zugegeben, es waren „Zeitgeistler" (Aufklärungsideen!),
aber sie verstanden es, Pestalozzis religionspädagogische
Ideen kritisch zu würdigen und strauchelten nicht über
ein mangelndes „distinguere".

Wo liegt dieses Rätsel liierarisch begründet? Die
Schriften Pestalozzis lassen sich in positive und kritische
einteilen. Zu den ersten gehören „Lienhard und Gertrud",
»Wie Gertrud ihre Kinder lehrt", „Christoph und Else".
Wer auf diesen Fundamenten aufbaut, wer selber von der
Bedeutung der religiösen Erziehung überzeugt ist und so

Pestalozzi guten AVillen entgegenbringt, wird den Satz von
Hr. Gross unterschreiben können.

Nun hat aber Pestalozzi auch eine ganze Reihe von
Schriften verfasst, worin er sich mit den Zeitproblemen
lind nicht mit den „ewigen Erzichungsidoen" beschäftigt,
aus ihnen spricht'unverhohlen der Geist der Zürcher
radikalen theologischen Rationalisten Bodmer und Breitinger;
diese atmen die Denkungsart Herders, Rousseaus, Nicolo-
vius, Reimarus, Lessings, Kants und der berüchtigten
französischen Encyclopädiston. Das ist Blut von modernem
Blute; die Anhänger der Moderne zitieren Pestalozzi mit
Vorliebe aus „Meine Nachforschungen"; unbestritten
zeigt sich darin enge Verwandtschaft mit dem modernen
Unglauben. (AVird vom A:erfasser ausdrücklich als ..Ver¬
such" bezeichnet!) Nachdem die A'ertreter des letztem
Pestalozzi einseitig für ihre Zwecke zur Autorität erhoben
haben, steht Dr. Beck im allgemeinen und als katholischem
Theologen im besondern das gute Recht zu, zu konstatieren:
In den Grundprinzipien steht Pestalozzi in diametralem
Gegensatz zur katholischen Rcligionspädagogik; Gross
bleibt an der Oberfläche — Beck steigt auf den Grund.

So reduziert sich die Fehde zwischen den beiden
Partnern vorerst zu einer logischen und einer
literarhistorisch verschiedenen Auffassung. Qui bene dislinguit
— bene docet — nach beiden Seiten.

Es liegt eine Tragik in Pestalozzis Schrifttum, dass
es mit Grund Anlass geben kann zu total verschiedenen
Interpretationen und dies hinsichtlich der tiefsten Le-
bensprobleme. Nur ein vorsichtiges „distinguere" kann
hier Klarheit und Gerechtigkeit schaffen. (Als beste

Schrift über Pestalozzis Lehre empfehle ich: Grundlinien
der Erziehungslehre Pestalozzis von Dr. Theodor Wiget,
der den religiösen Grundton ernsthaft würdigt. Leipzig
1914.)

(Schluss folgt.)

Schulnachrichten
Zug. Die Lehrerschaft unseres Kantons steht trauernd

am Grabe des Herrn Erziehungsrates Dr. F. Imbach. Der
Verstorbene war ein gesuchter Arzt und ein tüchtiger
Chirurg. Allein in der ärztlichen Tätigkeit ging er keineswegs

auf. Speziell vertiefte er sich immer mehr in die
Fragen der Erziehung und der öffentlichen Gesundheitspflege.

Auf diesen Gebieten war seine Initiative bahnbrechend.

Ihm verdanken wir z. B. den Ausbau der
schulärztlichen Tätigkeit im Kanton Zug, die Organisierung
der regelmässigen Kropfuntersuchungen und der
Kropfbekämpfung, eine systematische Behandlung der Kinderzähne

usw. — Sein kluger Geist und sein Eifer in der
Fürsorge für Tuberkulosekranke wussten auch aussen-
stehende finanzielle Kräfte zu begeistern. Dadurch wurde
der Bau des modernen Lungensanatoriums in Unterägeri
möglich. Als Präsident der Gemeinnützigen Gesellschaft
förderte er besonders die Pflege des Schulkindes. Der
Ankauf und der Betrieb des Kinderferienheims „Horbach"
und der kostspielige Neubau des „Heimeli", einer Anstalt
für schwächliche Kinder, verdanken einzig seiner Initiative

ihre Entstehung. Noch än der letzten Lehrerkonferenz
beabsichtigte er, einen Vortrag über die Errichtung von
Wald- und Freiluftschulen zu halten. Aber der Herr über
Leben und Tod hat den nimmermüden Schaffer drei Tage
vorher abberufen. Als Mitglied der städtischen Schulkommission

und als Erziehungsrat befasste er sich auch
intensiv mit den eigentlichen Fragen des Schulbetriebes, in
welch beiden Behörden er stets ein gewichtiges Urteil
abgab. — Mit Dr. Imbach ist nicht nur ein ausgezeichneter
Arzt, sondern auch ein warmer Freund der Schule und
des Kindes von uns geschieden. Alle seine diesbezüglichen
Arbeiten und Anstrengungen seien ihm auch an dieser


	Ein geistesgeschichtliches Rechtsgutachten zur Frage der modernen Religionspädagogik : (Schluss folgt)

