
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 17 (1931)

Heft: 53

Anhang: Mittelschule : Philosophisch-Historische Ausgabe : Beilage zur
"Schweizer-Schule"

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17. Jahrgang Nr.l 29. Januar 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERQ

INHALT.- Die Originalität Vergil« — Konfe«»ion»kunde — Annette von Droite-Hülshoff und Horaz — «Lee Lettres» — Bücheredie.

Die Originalität Vergils
Festrede, gehalten au der Vergilfeier der Universität

Freiburg i. Ue. am 12. Dezember 1930.

Von Univ.-Prof. Dr. Anton Piccardf.

Am 15. Oktober d. J. 70 v. Chr. wurde in dem lom-
bardischen Dörfchen Andes bei Mantua der Mann
geboren. dessen 2000. Geburtstag beute festlich zu begehen
wir uns anschicken, Publius Vergilus Maro. Dass auch
wir, dem Beispiele seines Vaterlandes folgend, diesen
Gedenktag feiern, das bedarf, scheint mir, keiner langen
Begründung: nicht nur gilt Vergil mit Recht als Roms
grösster Dichter, der mit seinem Werk und seiner Person
über die Jahrhunderte gewirkt hat, er ist zugleich der
römischeste von allen: Kein zweiter verkörpert so sehr
wie er national-römisches Wesen und Denken, kein zweiter

hat sich so bedingungslos, so freudig und gläubig wie
er in den Dienst der grossen Idee des neuen Weltherrschers

Augustus gestellt, im Zeichen des glücklich
wiedererrungenen Friedens das Römervolk einer religiös-sittlichen

Wiedergeburt im nationalen Geiste der Väter
zuzuführen.

Und dieser überzeugte und begeisterte Prophet natio-
nal-bewussten Römertums hat seinen Werken — rein
griechische Titel gegeben: Bucolica — Georgica — Aeneis.
„Bucolica" nannten die Griechen dichterische Verklärungen

des Hirtenlebens, „Georgica" hiessen bei ihnen
poetische Darstellungen des Lehens und der Arbeit des •/ccopj'ög
oder Landmanns; und endlich „Aeneis". das ist das kaum
veränderte griechische Wort Alvrjtg, das bedeutet
soviel als Sang vom homerischen Helden Aineias. dem
tapfersten der Troer nach Hektor, von seinen Fahrten und
Taten und Leiden.

Aber nicht bloss die Titel der Werke sind griechisch:
auch im Text begegnet uns. welches immer von den dreien
wir aufschlagen, auf Schritt und Tritt hellenischer Geist
und hellenisches Wesen, allenthalben stossen wir auf
griechische Götter, Helden und Menschen, auf griechische
Mythen und Sagen, am meisten in der Aeneis. Im ganzen
wie in ungezählten Einzelheiten, in Stoff und Komposition
sind immer wieder griechische Vorbilder verschiedenster
Zeiten benützt. Und diese Benutzung weist die ganze
Skala von der freiesten Nachempfindung bis zur treue-
sten Nachahmung auf, ja sie geht bis zur Herübernahme
ganzer Homerverse. Und dabei denkt der römische Dichter
gar nicht daran, diese Abhängigkeit zu verschleiern, im
Gegenteil, offen und unverhüllt lässt er sie den Leser
sehen, er betont sie sogar, und manchmal trägt er sie fast
absichtlich zur Schau.

Wie ist nun diese merkwürdige Haltung Vergils zu
erklären, die doch der nationalen Grundidee seiner Dichtung

direkt zu widerstreiten scheint? Und wie lässt sich
diese starke und dabei augenscheinlich vollbewusste
Anlehnung an die Griechen mit jenem Mass von Originalität

in Einklang bringen, das wir von seiner Leistung
erwarten müssen, soll er wirklich den Namen eines grossen
Dichters verdienen? Oder kürzer gesagt: in welchem Mass
und in welchen Grenzen darf unter diesen Umständen
Vergils Kunst noch Anspruch auf poetische Originalität
erheben?

Um diese Fragen zu beantworten, muss ich etwas weiter

ausholen.
Diese ausgesprochen griechische Färbung eignet nicht

Vergil allein unter den römischen Dichtern, sie ist das
kennzeichnende Merkmal der römischen Literatur
überhaupt. Von dem Moment an, wo sie für uns in Erscheinung

tritt, ist die römische Literatur bewusste, offenkundige

Imitation der griechischen, eine Imitation freilich,
die aus einem anfänglich fast- sklavischen Nachmachen
über ein immer freieres Nachahmen sich endlich in der
augusteischen Zeit emporringt zu einem selbständigen
Nachfolgen. Ihre Intensität wechselt im Laufe der Zeiten,
sie ist auch nicht gleich stark in allen Gattungen, aber
wirksam bleibt sie bis ins späte Altertum. Dieses
merkwürdige Phänomen müssen wir zu begreifen versuchen.

Der griechische Geist hatte als erster aus volkstümlichen

Elementen, die uns so selbstverständlich anmutenden

literarischen Grundformen des Epos, der Lyrik und
des Dramas entwickelt. Und diese drei primären
Gestaltungen der Poesie sind sodann als festgeprägte Formen
von allen Kulturvölkern übernommen worden, zuerst von
dea Römern, und von diesen zu einer Zeit, als das
griechische Schrifttum selbst noch lebte und blühte, also
noch mit der ganzen Kraft unmittelbarer Berührung wirken

konnte. Natürlich gab es einst auch in Rom solche
volkstümliche Ansätze, aus denen unter günstigen
Umständen eine bodenständige nationale Literatur eigenen
römisch - italischen Gepräges hätte erwachsen können.
Diese natürliche Entwicklung aber wurde durch das
Entgegenwirken eines übermächtigen äussern Faktors schon
in ihren Anfängen zum Stillstand gebracht. Dieser Faktor

war die Anziehungskraft der fremden Leistung, die
den römischen Literaten von den Griechen in höchster
Vollkommenheit und sozusagen schon gebrauchsfertig
dargeboten wurde.

Diese Verlockung war zu stark, als dass die Römer
sich ihr zu entziehen vermocht hätten. Dazu kommt, dass
bei diesem auf allen Gebieten des praktischen Lebens, der
Politik und des Rechtswesens vor allem, so bedeutenden
und erfinderischen Volke die frei schaffende und frei
gestaltende Phantasie, aus der allein wahrhaft originale
Poesie entspringt, das poetische Urvermögen, nur wenig
entwickelt war. Das haben die Römer, wenn auch halb
unbewusst, doch wohl selbst gefühlt, und umso leichter
waren sie daher geneigt, mit den Formen und Metren der
griechischen Poesie auch ihren materiellen Inhalt zu
übernehmen, ihre Stoffe also, die altüberlieferten Mythen
und Legenden des Epos und der Tragödie ebenso wie die
frei erfundenen Handlungen der neuen Komödie.

Innerhalb der Kette der durch diese äussern und
innern Gegebenheiten bedingten Entwicklung der
römischen Dichtung ist Vergil nur ein Glied. Als er zu dichten

begann, sah er sich einer bereits 200jährigen festen
Tradition formeller und gegenständlicher Abhängigkeit
vom griechischen Schrifttum gegenüber. Die griechischen
Elemente waren damals längst ein so unlösbarer, integrierender

Bestandteil der römischen Dichtung geworden, dass
Vergil, auch wenn er es gewollt hätte, auf sie nicht
verzichten konnte, sofern er bei seinen Landsleuten als Dichter

zu gelten wünschte.



Seite 2 MITTELSCHULE Nr. 1

Nun ist es aber keineswegs so, dass diese Abhängigkeit
die Schöpfungen der römischen Literaten etwa zu

einer grossen Nachahmungsliteratur, gleichsam einem
Schrifttum aus zweiter Hand degradiert hätte. Auch Rom
besitzt seine literarische Originalität: nur ist sie von
anderer Art als die hellenische. Im Gegensatz zu der absoluten

Originalität der Griechen ist die römische eine
Originalität der Persönlichket, welche sich in einzelnen
Fällen darüber hinaus zu einer Originalität der Gattung
steigert, die ihrerseits erreicht wird durch Umschöpfung,
Erweiterung, Bereicherung der von den Griechen
erstmalig geschaffenen Kunstformen. Dieser Begriff einer
begrenzten, sekundären Originalität lässt sich in seiner
Eigenart vielleicht an keinem andern lateinischen Dichter
so schön aufzeigen und so überzeugend nachweisen als
an Vergil. Ich will Ihnen das an seinem berühmtesten
Werk, der Aeneis, kurz klarzumachen versuchen.

Dass die Aeneis in Erfindung und Ausführung
weitgehend von Homer abhängig ist, dessen beide Epen hier
im Rahmen eines einzigen Gedichtes gleichsam in neuer
Form auferstehen sollten, indem die erste Hälfte mit den
Irrfahrten des Aeneas gewissermassen eine neue Odyssee,
die zweite mit den Kämpfen in Latium eine neue Ilias
darstellte, ist eine allgemein bekannte, seit alters immer
wieder hervorgehobene Tatsache. Wichtiger und wesentlicher

aber ist ein anderes: dass nämlich auch ungezählte
Details der Formgebung und der Komposition, insbesondere

die meisten Einzelmotive aus Homer stammen.
Einige Beispiele: Was zunächst einmal die Irrfahrten

des Aeneas betrifft, so ist nicht nur dieses Motiv an sich
Homerisch, sondern es sind von den Abenteuern, die
Aeneas der Königin Dido berichtet, eine ganze Zahl
geradezu aus der Odyssee übernommen, wo Odysseus sie
dem Phäakerkönige und seinen Mannen erzählt.

Die berühmte Sturmepisode im V. Gesang der Odyssee
bildet die Unterlage für die Schilderung des
Meeressturmes im I. Buch der Aeneis. Und, wie ein zweiter
Odysseus, steigt Aeneas im II. Buch, von der Sibylle
geleitet, in die Unterwelt nieder.

Aus der Ilias ist unter andern die bekannte
Eidbruchszene des III. und IV. Gesanges benutzt, wo erzählt
wird, wie die von beiden Parteien beschworene
Abmachung, den Streit durch einen Zweikampf der am meisten
interessierten Persönlichkeiten, des Menelaos und Paris,
zu entscheiden, infolge des verräterischen Pfeilschusses
eines Troers nicht ausgeführt wird. Dieser Homerischen
Szene ist im XII. Buch der Aeneis ganz deutlich die
Erzählung nachgebildet von dem Vertrag zwischen den
Trojanern und Rutulern, dem zufolge ebenfalls ein
Zweikampf zwischen den beiden Hauptinteressenten, hier dem
Aeneas und dem Rutulerfürsten Turnus, bindend
entscheiden soll; und wiederum macht ein verräterischer
Angriff, hier der Speerwurf eines Rutulers, den Vertrag
zunichte, wenn auch der Zweikampf der Führer schliesslich
doch noch ausgetragen wird. Auch der ist übrigens nach
Homerischem Muster gebildet, nach dem Zweikampf des Achill
mit Hektor. Freilich, welch ein Unterschied in der
Auffassung zwischen Achill und Aeneas, um nur dieses Paar zu
vergleichen! Bei Homer haben wir die hemmungslose
Befriedigung eines wilden, fast primitiven Rachegelüstes,
das gleich einer entfesselten Naturgewalt den von den
Göttern verlassenen Hektor vernichtet: bei Vergil ist der
Zweikampf für Aeneas vor allem die verzögerte Erfüllung

des durch Verrat gestörten Vertrags, zugleich aber
auch das ersehnte Ende allen Streits und der endliche
Beginn seiner Herrschaft auf dem Boden der neugewonnenen

Heimat, der Abschluss seiner gottgewollten Mission.
Deutlich erkennen wir hier die persönliche, originale

Note, die die Kunst Vergils trotz aller Abhängigkeit von
Homer besizt. Und eine genauere Analyse der andern
genannten Stellen und vieler ähnlicher, die ich mir aber

wegen der Kürze der Zeit versagen muss, würde diesen
Eindruck durchaus bestätigen und noch verstärken. So

muss ich mich damit begnügen, den Unterschied zwischen
Homerischer und Vergilischer Behandlung einunddessel-
ben Motivs kurz allgemein zu kennzeichnen.

(Schluss folgt.)

Konfessionskunde*)

In einer Zeit, wo die Sehnsucht nach kirchlicher Einheit

wuchtig hervorbricht, erscheint die „Konfessionskunde"

von Algermissen als ein providentielles Werk.
Diese erste katholische Konfessionskunde soll uns ein
vollständiges Bild aller christlichen Kirchen, Freikirchen
und Sekten geben. Neben dieser historisch - doktrinären
Aufgabe verfolgt der Verfasser noch eine zweite,
praktische: Die Irrenden zurückzuführen zur Catholica Sancta,
zur wahren Weltkirche Christi. „Drei Sterne sollen un-
sorn Betrachtungen voranleuchten: Wahrheit, Friede und
Einheit. Wahrheit: dass Suchende und Irrende den
rechten Weg finden. Friede: dass kein Wort des Hasses
oder der Verachtung gegen den Irrenden unsere
Darlegungen trübe und die Kinder der wahren Kirche auch
den irrenden christlichen Mitbruder achten und lieben
lernen. Einheit: dass alle eins werden, eins im Glauben,
eins im Gesetz, eins in der Gnade, eine Herde unter einem
Hirten, um so das immer stärker nachwachsende Reich
des Antichrists zu zerstören und in grosser, gemeinsamer
Arbeit das Königreich Christi über die ganze Welt
auszubreiten."

Im ersten Teil werden in klaren Ausführungen die
Begriffe Kirche und Sekte erläutert. Psychologisch und
zeitgeschichtlich sehr wertvoll ist die Darlegung der
Ausbreitungsgründe des modernen Sektenwesens. Unserer Zeit
eignet ein religiöses Sehnen und Suchen, ein Hin- und
Herirren von einem religiösen System zum andern.
„Andre Zeiten, andre Menschen, andre Menschen, andre
Götter." In einer Episode des Zusammenbruches und der
Gärung, der bittern Not und des wirtschaftlichen Elendes
sind weite Kreise aufgeschlossen wie nie zuvor für alle
erdenkbaren Sekten.

Der erste Abschnitt des 2. Teiles behandelt Wesen
und Lehren der römisch-katholischen Kirche. Im zweiten
Abschnitt sehen wir die Sekten, welche in der Neuzeit aus
der katholischen Kirche entstanden sind. Blinder
Nationalismus, ein Grundübel unserer Zeit, und noch unedlere
Motive führten zur Gründung des Deutschkatholizismus,
der Tschechoslowakischen Kirche, des Aglipayismus
(Nationalkirche der Philippinen), des Altkatholizismus und
der mit ihm vereingten Sonderkirchen (Kirche von
Utrecht, Polnische und Kroatische Nationalkirche). Von
geringerer Bedeutung siud die Liberal-katholische Kirche
(13. II. 1916 entstanden), die Kirche der Mariaviten
(Polen), die Kirche Jesu (Mexiko, zahlenmässig sehr
gering), die Kirche von Haiti und Ceylon und schliesslich
noch die allerneueste Gründung auf diesem Gebiete: die
Neukatholische Kirche (Juni 1928 entstanden, „ein sehr
schwächliches Gebilde"). Diese Kapitel sind eine erschütternde

Anklage an den Partikularismus und an die
Autoritätslosigkeit der Neuzeit.

Die russische Christenverfolgung hat die Orthodoxe
Kirche wieder einmal in den Mittelpunkt des Interesses
gestellt. Ihr ist der dritte Teil des Werkes gewidmet.
Von welcher Bedeutung diese Kirche für den Katholizismus

ist, erhellt daraus, dass es sich hier um eine
Menschenmasse von 150 Millionen handelt, die der katholischen

Kirche „an Glaube, Sitte und Kultus näher als
irgend eine andere christliche Gemeinschaft" steht (297).

*) Algermissen, Dr. Konrad, Konfessionskunde. XVI und
845 Seiten. 8°. In Ganzleinen R. M. 13.—, broschiert R. M. 12.—.

Verlag Giesel, Hannover 15. 1930.



Nr. 1 MITTELSCHULE Seite 3

Ursprung und Entwicklung der Orthodoxen Kirche sind
allbekannt. Ehrgeiz und Machthunger der byzantinischen
Patriarchen und Cäsaren, oft mangelndes Verständnis
und karge Liebe auf seiten Roms haben „dem Corpus
Christi eine Wunde geschlagen, die nun seit bald 900
Jahren offen steht und deren Anblick jedes Christenherz
mit tiefstem Schmerz erfüllen muss". (309). Die verschiedenen

Patriarchate von Konstantinopel, von Alexandria,
von Antiochia, von Jerusalem, einst mächtige Rivalinnen
des Papsttums, fristen heule ein recht kümmerliches
Dasein. Das russische Patriarchat verdient nicht nur wegen
seiner heutigen Aktualität besondere Erwähnung, sondern
auch, weil es mit 115 Millionen die bei weitem grösste
Kirche der orthodoxen Christenheit darstellt. Ein furchtbares

Martyrium erleidet diese Kirche unter der
Bolschewikenherrschaft. Möchte doch der Geist des genialen
russischen Konvertiten Solojew in diese schuldgemischtc
Tragik hineinleuchten, auf dass das grundreligiöse
Russenvolk den Weg zurückfände zum Throne Petri! Die
Orthodoxe Kirche ist in ihrem Glauben und Kultus
wesentlich katholisch geblieben, wenn sie auch „in
Wirklichkeit religiös erschlafft und erstarrt ist. Sie hat den
bestimmenden Einfluss auf das Leben verloren" (337).
Nur Einigung mit Rom wird wieder neues Leben bringen.
Wir müssen darum Brücken zu schlagen suchen und
eingefleischte Vorurteile ablegen. Auch die Orthodoxe Kirche
betet in ihrer Liturgie innig um die Wiedervereinigung!
— Man spürt es heraus, dass der Verfasser an diesem
Abschnitt mit ganz besonderer Liebe gearbeitet hat. Viele
Partien, z. B. Kultus und Volksfrömmigkeit, sind inhaltlich

wie formell wahre Kabinettstücke.
Neben der Orthodoxen Kirche bestehen noch eine

Anzahl kirchlicher Gebilde, die meist infolge der christologi-
schen Kämpfe sich von Rom getrennt haben. „Die Erstarrung

ist bei ihnen noch ungleich weiter fortgeschritten als
bei den einzelnen Teilen der Orthodoxen Kirche." In
Betracht kommen in Asien die Nestorianer, die Armenier,
die Jakobiten, die Thomaschristen, in Afrika die Kopten
und Abessinier, alles Rinnsale mit faulem, moderndem
Wasser.

Dieser inhaltschwere dritte Teil des Buches
beansprucht unser tiefes Interesse und berechtigt auch zu einigen

hoffnungsreichen Zukunftsblicken. Aber für uns
Abendländer naheliegender und darum auch besonders
fesselnd ist der vierte Teil: Der Protestantismus und seine
Sekten. Wie nirgends leuchten hier die Sterne der Wahrheit

und des Friedens, welche über dem ganzen Werke
stehen. Mit allen methodischen Werkzeugen einer modernen

und feineren Geistigkeit werden Erscheinung und
Geschichte, Sinn und Folgen der Reformation dargelegt.
Lebendig greifbar ziehen die Gründergestalten, wie ein
Luther oder Calvin, vor unserem Geistesauge vorüber. Mit
dem Mut der Wahrheit weist der Verfasser auch katholische

Geschichtslügen zurück, verteilt nach Gerechtigkeit
menschliche Schuld von hüben und drüben. So erscheint
uns die Reformation nicht mehr „als das unlösbarste
Rätsel der Weltgeschichte", was sie unbedingt wäre, wenn
„ein unwürdiger Mönch es fertig gebracht hätte, bei
hochstehenden Kulturvölkern eine Geistesbewegung hervorzurufen,

die die Jahrhunderte erschüttert hat." (416). Die
Lehren des Protestantismus und seiner vielen Sekten werden

mit verständnisvoller Klarheit und objektiver Ruhe
behandelt. An eine Vereinigung des Protestantismus mit
der Mutterkirche ist heute noch schwerlich zu denken. Wir
Katholiken haben aber die heilige Aufgabe, den vielen
positiven Kräften und Werten des Protestantismus für eine
Erneuerung der Kultur und für den Kampf gegen den
Sozialismus zum Durchbruch zu verhelfen. Das Bild, welches
der Protestantismus von heute zeigt, ist das einer tieftraurigen

und trostlosen Zersplitterung auf allen Gebieten, in
Glaube und Sitte, in der äussern Organisation und in der

innern Zusammenarbeit. Die protestantischen Sekten hier
im einzelnen anzuführen, verbietet die Knappheit des Raumes.

Sie gehen in die Hunderte, die sich oft gegenseitig
selber wieder bekämpfen und schliesslich nur im Hass
gegen Rom ein einigendes Band finden. Von grösserer
Bedeutung sind heute noch die Anglikaner, die Baptisten, die
Quäker, die Methodisten, die Heilsarmee, die Mormonen,
die Adventisten und die Ernsten Bibelforscher. Algermissen

zeigt sich auch in diesen Partien als Meister und
versteht es, hinter allem Dramatischen und Persönlichen von
suchenden, religiösen Naturen, wie Fox, Booth, Irving,
Rüssel u. a., deren Bedeutung und wahren Wert zu zeigen.
Immer und überall weiss er mit dem helfenden Herzen des

Seelsorgers und mit dem klaren Auge des Gelehrten die
Bcrührungslinie zwischen Irrtum und Wahrheit zu ziehen.

Der tiefste Eindruck dieses Werkes liegt im Sehnen
und Suchen der Irrgläubigen nach Gott, nach der Wahrheit

Christi. „Darin liegt trotz allen Irrens etwas
Erhebendes" (801). So kann denn die natürliche
Krönung dieser Riesenarbeit nur im Worte .Union' liegen.
Eine kurze Uebersicht über die Geschichte der
Einigungsbestrebungen wird im letzten Teil dos Buches gegeben.
„Verständnis und Liebe, Ehrlichkeit, Klugheit und
Weitherzigkeit, das sind die Wege, auf denen allen die
Einheitsbestrebungen zu Erfolg schreiten können". (811). Das
Wort des unvergesslichen Papstes Benedikts XV. soll uns
Katholiken ganz besonders eingeprägt bleiben: „Gott
beschütze uns vor jeder Ungeschicklichkeit, die sie von uns
entfernen könnte". Die Aussicht auf Wiedervereinigung
ganzer Kirchengruppen ist auch im Zeitalter der Unionslinie

Stockholm - Lausanne noch sehr gering, da gerade
durch sie mancho blühende Illusion zerstört wurde.
„Die Vereinungsarbeit muss sich in vornehmer, kluger
und zurückhaltender Weise an viele einzelne suchende
Seelen richten. Alle diese Arbeit verpflichtet im
Sinne des Apostolates jeden einzelnen". (828).

Zum Schlüsse noch ein paar allgemeine Bemerkungen!

Der Verfasser war in der glücklichen Lage, ein
ausserordentlich reiches statistisches Material zu
verwerten. Wir erhalten daher einen zuverlässigen und
klaren Einblick in die zahlenmässige Stärke der einzelnen
Kirchen und Sekten, in ihre kirchliche Organisation
(Bistümer, Gemeinden, Zirkel, Gebetshäuser), oft sogar auch
in ihre Finanzkraft. Eine reich verzeichnete Literatur
erleichtert die weitere Vertiefung in den weitverzweigten
Gegenstand. Rühmende Erwähnung verdient auch das
ausgezeichnete Personen- und Sachregister. Das Buch
macht mit seiner geschmackvollen Ausstattung auch
äusserlich einen durchaus würdigen Eindruck.

Möge nun diese erste katholische Konfessionskunde
hinausgehen mit dem Reisesegen der Kirche: In viam
pacis! Frieden sprechend und Frieden spendend! Möge sie
Jesus Vermächtnis: Ut omnes unum! in glücklicher Weise
verwirklichen helfen! J. B.

Annette von Droste-HUIshoff und Horaz
Von Dr. Paul Keseling, Lingen (Ems).

Unter den lyrischen Gedichten der grossen westfälischen

Dichterin Annette von Droste-IIülshoff, die unter
dem Sammelnamen „Heidebilder" zusammengefasst sind,
ist eines der bekanntesten „Der Heidemann". Mit Recht
hat man dieser von scharfer Beobachtungsgabe und
künstlerischer Gestaltungsfähigkeit zeugenden Naturschilderung
auch in die Schullesebücher bereitwillig Eingang gewährt.
Da heisst es am Anfang der 6. Strophe:

„Man sieht des Hirten Pfeife glimmen
Und vor ihm her die Herde schwimmen,
Wie Proteus seine Robbenscharen
Heimschwemmt im grauen Ozean."



Seite 4 MITTELSCHULE Nr. 1

Sollte sich in diesem der antiken Mythologie entlehnten

Vergleich nicht eine klassische Reminiszenz verstecken,
etwa ein Nachhall der Verse aus der berühmten Horazode
Jam satis (I, 2), wo es von dem Zeitalter der grossen
Sintflut heisst:

Omne cum Proteus pecus egit altos
Visere montis (V. 7 u. 8)? ')

Oder müssen wir auf jene Homerstelle zurückgreifen,
die auch dem Horaz als Vorbild gedient? <5 382 ff. gibt
Eidothea, „Proteus' Tochter, des starken
wogenbeherrschenden Greises", dem ungeduldig nach der Heimat
verlangenden Menelaos Aufklärung über ihren Vater,
„welcher des Meeres Abgründe alle kennt", und 399 ff.
über die beste Art, seiner habhaft zu werden.

Da spielen die Robben aucli ihre Rolle:
404. „Und flossfüssige Robben der lieblichen Halosydne
Ruh n in Scharen um ihn, den graulichen Fluten entstiegen,
Herben Geruch verhauchend des unergründlichen Meeres."
411. „Erstlich geht er umher u. zählt die liegenden Robben;
Und nachdem er sie all fünfweis gezählt und besichtigt,
Legt er sich mitten hinein, wie ein Schäfer zwischen die

[Herde."
Die Entscheidung ist nicht eben leicht, wenn man

bedenkt, wie umfangreich die Belesenheit der Droste auch
in dem Schrifttum des klassischen Altertums war. Selbst
Griechisch verstand sie, wenn auch nach eigenem
Bekenntnis, das aber vielleicht cum grano salis aufzunehmen
ist, „elendiglich wenig".3) Immerhin hat sie Homer doch
zum mindesten in Uebersetzung gelesen. Andrerseits weiss
sie sich im Lateinischen durchaus firm und hat nach dem
Urteile ihres Biographen Ed. Arens darin so beträchtliche
Kenntnisse aufzuweisen, dass sie sogar über neulateinische

Dichter feine und gesunde Urteile fällen kann.')
Horazischen Spuren begegnen wir wohl auch sonst in
ihren Gedichten. Wenigstens trägt eines aus der Sammlung

„Letzte Gaben" das horazische Carpe diem als
Ueberschrift und die Schlussverse:

„Doch wir, wir Toren, drängen sie zurück,
Vor uns die Hoffnung, hinter uns das Glück,
Und unsre Morgen morden unsre Heute"

gemahnen doch leise an den Ausklang von Horaz Od. I, 11:

et spatio brevi,
Spem longam reseces dum loquimur, fugerit invida.
Aetas: Carpe diem, quam minimum credula postero.
Kehrön wir zu unserm Heidegedicht zurück!

„Nun strecken nur der Föhren Wipfel
Noch aus dem Dunste grüne Gipfel",

heist es da weiter. Man ist stark versucht, dazu die
beiden anschliessenden Verse der angezogenen Horazode
I, 2, 9 und 10 in Parallele zu stellen:

Piscium et summa genus haesit ulmo,
Nota quae sedes fuerat columbis.

Ja, bei gutem Willen könnte man sich zu der
Annahme versteigen, dass auch die pavidae damnae des
Horaz (V. 11 u. 12) nicht völlig dem Untergang verfallen
sind, wenn man den Vers daneben hält:

„Scheu aus dem Busche glotzt der Has."
Der Eindruck dürfte jedenfalls nicht ohne weiteres

von der Hand zu weisen sein, dass Annette die farbigen

') Bei Stemplinger, Das Fortleben der Horazischen Lyrik
seit der Renaissance, Leipzig 1916, wird die Droste im Gefolge
des Horaz nirgends genannt

') Brief an Schlüter aus dem Jahre 1839 bei Ed. Arens,
A. v. Droste-Hülshoffs sämtliche Werke, Leipzig, Max Hesse,
S. VI.

») Ebenda. S. VII.

Bilder, mit denen der römische Sänger dereinst die deuka-
lionische Flut geschildert hat, für ihre Zwecke sich zu
Nutze machte bei der so plastischen Zeichnung des
„Heidemanns", d. h. des Abendnebels ihrer münsterländischen
Heimat.

«Les Lettres»
« J'aimerais m'abonner ä une bonne revue frangaise,

pour avoir l'occasion de lire du frangais. Cela me per-
mettrait de ne pas oublier ce que j'ai appris et de mo
tenir au courant du mouvement des idees en France. Quelle
revue me conseilleriez-vous done?» On m'a pose cette
question plus d'une fois. Eh bien! Prenez la revue < Z><?

Lettres »') Voici, brievement les qualiies que je lui trouve.
D'abord eile est catholique, franchement catholique. Toutes
les questions y sont reellement etudiees du point de vue de
Tintelligence eclairee par la foi. De lä, l'unite d'une revue
qui aborde tous les problemes de l'actualite.

Dans chaque numero, le critique R. Johannet passe en
revue la vie litteraire en France ; je ne connais pas de

revue qui puisse rivaliser avec « Les Lettres » pour l'ori-
ginalite de ce tableau mensuel du mouvement litteraire.

Chaque fascicule contient aussi un chapitre sur la
vie litteraire ä l'etranger. Les lecteurs allemands liront
avec interet ce qu'un Frangais pense de leurs productions
en litterature.

L'abbe Calvet, si connu, passe en revue journaux et
periodiques divers.

Enfin disons que tous les articles sont traites avec
serieux, solidement documentes, dans une allure vivante et
hardie. Bref c'est une revue que l'on lit. Chr. Favre.

BUcherecke

Die Dias. Deutsch von Albrecht Schaeffer. Verl. Lambert
Schneider, Berlin-Dahlem. 1929. Lw. M. 5.50.

Der Verfasser will eine „in den Grenzen der Sprachrnöglich-
keit wortgetreue" Verdeutschung geben. Nach unserm Empfinden

geht er dabei oft über das Zulässige und Erträgliche hinaus.

Zwar werden nicht wenige seiner kraftvollen sprachlichen
Neubildungen sich durchsetzen; aber daneben wird der ruhige
Genuss der Lektüre noch häufig gestört durch unrhythmische,
schwer verständliche und selbst undeutsche Stellen. Die in
metrischer Form kaum mehr zu überbietende Uebersetzungstreue
lässt den Ausfall zahlreicher Verse umso fühlbarer werden,
zumal wir uns über die Kriterien der Ausmerzung in vielen
Fällen nicht klar sind. R. L.

Krug, F. Viktor, Unsere Namenspafrone. 702 S. mit 12

Vierfarbentafeln. Lein, (weiss oder schwarz) mit Goldprägung.
M. 15.—. St. Otto-Verlag, Bamberg, 1929.

Dieses gediegene Werk ist vor allem fürs katholische Volk
geschrieben. Aber auch dem Geistlichen, dem Erzieher, Lehrer,
Geschichtsfreund und überhaupt jedem Gebildeten hat es etwas
zu sagen. Neben dem praktischen Hauptzweck: „dem Volke

neue, vollklingende deutsche Namen näher zu bringen und der
Namensarmut in manchen Gegeden abzuhelfen" finden auch der
historische, folkloristische und kunstgeschichtliche Standpunkt
ihre Berücksichtigung. Ueber 1300 Heilige und Selige werden
in alphabetischer Anordnung nach der Bedeutung ihres Namens,
nach ihrem Leben und ihrer Verehrung kurz und fesselnd
dargestellt. Auf Patronate, Attribute und Abbildungen wird
beständig und sorgfältig hingewiesen. Der dreiteilige Anbang ordnet

die Heiligen und Seligen nach dem Kalender, den Berufen
und Anliegen. Das zugleich belehrende und erbauende, sehr
übersichtlich gedruckte und prächtig ausgestattete Werk empfiehlt
sich von selbst. R. L.

') 12 numeros par annee, chez J. de Gigord, 15, rue
Cassette, Paris. Abonnement: 50 francs frangais.



17. Jahrgang Nr. 2 12. März 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖH TER, PROFESSOR, ENGELBERQ

INHALT; Die Originalität Vergils — Orgetoiix — Monotheistische Unterst, omungen im alten Morgenland — Sätxe als Worter — Synchronismen — Der Lohn einer
Pflegerin zur Zeit Ab«ahams — Bucherecke.

Die Originalität Vergils
Festrede, gehalten an der Vergilfeier der Universität

Freiburg i. Ue. am 12. Dezember 1930.

Von Univ.-Prof. Dr. Anion Piccardt. (Schluss.)

Homer liebt vor allem lebendige und anschauliche
Beschreibung der Aeusserlichkeiten der Handlung, breite
Ausmalung besonders der sinnlichen Eindrücke; ein Motiv

füllt bei ihm leicht eine ganze Reihe von Szenen, wie
gerade das vorhin erwähnte Eidbruchmotiv, wobei er
dann den Schauplatz ohne weiteres wechseln lässt,
unbekümmert darum, dass dadurch die Erzählung schleppend
wird und die Uebersicht verloren geht. Mit einem Wort:
das eigentlich epische Element beherrscht die Homerische
Darstellung.

Vargil hingegen verleiht der Handlung innere
Geschlossenheit, indem 'er die Hauptmomente straff zu-
sammenfasst und ablenkende Umstände, überhaupt alles
Nebensächliche weglässt. So wird unter tunlichster Wahrung

eines einheitlichen Schauplatzes eine richtig dramatische

"Führung der Geschehnisse erreicht. Er liebt es, die
Handlung mit dauernder Steigerung der Stimmung und
Bewegung sich bis zur Katastrophe erheben zu lassen, die
dann wie im griechischen Drama plötzlich, mit einem
ScMägvber'einbricht. Und an eine attische Tragödie mahnt
noch ein Zweites: wie dort ist auch hier alles darauf
angelegt, auf das Gemüt des Hörers oder Lesers zu wirken,

Furcht, Schrecken, Entrüstung, Mitleid in ihm zu
erwecken, eben die Affekte also, deren Erregung ja einst
das Ziel der griechischen Tragödie war. Die ganze
Aeheis ist förmlich durchtränkt von solchem dramatischen

Pathos, das so sehr absticht von der Ruhe und Ge-
h'altenheit der Homerischen Epik. Auf uns Moderne
wirkt dieses andauernde Pathos leicht übertrieben, aber
Vergils Zeitgenossen mit ihrer ausgesprochen rhetorischen

Geschmacksrichtung haben es sicher nur als gravi-
täs et sublimitas oratio'nis, als Würde und Erhabenheit
des Stils empfunden und uneingeschränkt bewundert.

Dieselbe pathetische Färbung der Rede finden wir
schon bei den hellenistischen Historikern griechischer und
römischer Zunge, und bei ihnen ist zweifellos Vergil in
die Schule gegangen, aber nicht nur was den pathetischen
Ton' betrifft, auch für die dramatische Gestaltung der
Darstellung wird er von ihnen manches gelernt haben
Fur die erzählende Dichtung indessen war dieser dramatische

Aufbau etwas Neues, das erst Vergil eingeführt
hat.

Noch auf eine Eigentümlichkeit der Vergil ischen
Kunst möchte ich Ihre Aufmerksamkeit lenken, die nicht
einfach als Unterschied gegenüber Homer, sondern als
selbständiger originaler Zug zu werten ist: das Streben
nach Verinnerlichung des Erzählten. Vergil trachtet,
mit Homer verglichen, die dargestellten Handlungen zu
verinnerlichen, er lässt sie uns weniger mit dem
leiblichen Auge schauen als mit dem Auge der nachempfindenden

Seele. Das führt ihn von selbst zu einer
sorgfältigeren psychologischen Motivierung und Vorbereitung
der Handlungen aus den Charakteren und Leidenschaften
ihrer Träger. Gleich in der Art, wie Vergil die Irrfahrten
des Aeneas erzählt, zeigt sich diese verinnerlichende Ten¬

denz: Die bunten Abenteuer von Unholden, Zauberinnen
und Nymphen, die die Odyssee mit sichtlicher Freude am
Märchenhaften naiv und breit ausmalt, sie werden, wie
wir sahen, wohl auch von unserm Dichter erwähnt, aber
kurz, in wenigen Versen, abgetan; sie dienen ihm gleichsam

nur als Aufputz der neuen, wichtigern Fahrt des

Helden, der vom Fatum gelenkten Leidensfahrt, die ihn
nach vorbestimmtem Plan der verheissenen neuen Heimat
zuführt. Und weil ich gerade von Aeneas' Leiden spreche:
auch Odysseus leidet ja mancherlei, nokövXaq nennt ihn
Homer; aber, ob ihn nun der Kyklope bedroht oder die
Lästrygonen mit Steinwürfen verfolgen, ob auf Thrinakia
der Hunger ihn quält oder Sturm, Seenot, Schiffbruch ihm
zusetzen, seine Leiden sind vorwiegend physischer Art,
sein seelisches Gleichgewicht bleibt unerschüttert. Bei
Aeneas dagegen, der, äusserlich betrachtet, ganz Aehn-
liches durchmacht, treten die physischen Beschwerden
zurück hinter das seelische Leid, das bei ihm durchaus
im Vordergrund steht.

Der Verlust der geliebten Heimatstadt, die Vor seinen'
Augen niederbrennt, der Anblick des sterbenden Priamos,
der Tod des teuern Vaters, das sind Erlebnisse, die an
sein Innerstes greifen. Und dann das Allerschmerzlichste:
dass er seiner höhern Aufgabe, seiner Mission zuliebe
Dido-,verlassen muss, die Heissgeliebte, die selbst gar der
Trennung von dem geliebten Mann den Tod durch eigne
Hand vorzieht.

Welch ein Unterschied gerade hier wiederum
zwischen Aeneis und Odyssee! Auch dem Odysseus begegnen
auf seinen Irrfahrten Frauen, die ihm ihre Liebe schenken

und in deren Armen er zeitweilig sogar Heimat und
Gattin vergisst. Ich denke an Kalypso, an Kirke. Aber
sobald dann der Ruf der Götter ihn scheiden heisst, da
fährt er unbeschwerten Herzens davon, und von seinen
Geliebten, so widerwillig sie ihn ziehen lassen, grämt keine
sich zu Tode: sie sind ja selber Göttinnen.

Die Ergründung der menschlichen Psyche, von' der
ich vorhin sprach, diese Vermittlung des psychologischen
Verständnisses übt nun aber Vergil nicht als nüchterner
Beobachter, der das Seelenleben seiner Personen in kühler

Objektivität zergliedert, sondern er verrät dabei ein
mitempfindendes Gefühl von solcher Stärke Und Wärme,
dass uns dadurch seine Helden, und mit ihnen der Dichter

selbst, menschlich nähergerückt werden. Auch dafür
ist die Didoepisode ein lehrreiches Beispiel. Nicht mit
einer objektiven Schilderung von Didos Liebesleidenschaft
begnügt sich Vergil, er fühlt und leidet selbst mit seiner
Heldin, und so begleitet er auch des Aeneas Leiden' mit
warmem, innigem Mitgefühl. Auch darin steckt ein
originaler Zug der Vergilischen Kunst.

Das Didomotiv an sich freilich, diese Steigerung einer
Frauenliebe bis ins Pathologische, ist entlehnt, diesmal

zwar nicht von Homer, sondern von einem späten
Nachfahren Homers, dem hellenistischen Epiker Apollonios
von Rhodos: dieser hatte in seinem uns erhaltenen
Argonautenepos die Liebe der Medea zu Jason in allen ihren
Phasen vom ersten Sehen bis zum völligen SichverlierCn
mit grosser psychologischer Feinheit geschildert, und
diese Schilderung, die wir ja noch lesen, ist das Vorbild
geworden des tragischen Liebesromanes der armen Dido.



Seite. 6
mi

MITTELSCHULE Nr. 2

Den Einfall freilich, den Aeneas gerade mit der schönen
Königin von Karthago, der forma pulcherrima Dido,
zusammenzuführen, den dürfen wir ruhig für Vergil
reklamieren. Diese Anregung dürfte ihm eine zeitgenössische
Frauengestalt gegeben haben, auch sie eine afrikanische

Herrscherin, deren Schönheit dem grossen Cäsar
beinahe zum Verhängpis ;wurde, wie anderthalb
Jahrzehnte nachher Oktavians Gegenspieler, der reich
begabte Markus - Antonius,-, wirklich an ihr zugr.undegegan-
gen ist: ich., meine KJeopatra. _

Jene mitfühlende, sympathische Haltung, wie sie. aus
der .Darstellung von Didos Liebe und Aeneas' Leiden
spricht, zeigt -Vergil aber- sehon in seinem Erstlingswerk^
in den Bukolika: schon dort sehen wir ihn den
Liebeskummer seiner Hirten ebenso teilen wie die Trauer und
den Jammer des von der väterlichen Scholle Vertriebenen.'
Darin verfährt er ganz anders als sein Vorbild Tbeokrit,
an das er sich stofflich aufs engste anschliesst: Theokrit
schildert seine Hirten gewiss viel natürlicher als Vergil,
aber- deshalb auch viel derber und niedriger und dünkt
sich dabei als feiner Weltmann über sie erhaben und
übt- sogar seinen Spott an ihren sentimentalen Liebeser-
güssen. Bei Theokrit ist nichts zu merken von einem
mitfühlenden Herzen nach Vergils Art. Aber nicht in
der Ausführung liegt bei den Bucolica das eigentlich
Selbständige seiner Leistung, sondern in der Wahl des
literarischen Genus als solchen: mit den Buccolica hat Vergil
eine neue Gattung in die römische Literatur eingeführt,
er hat die bukolische Poesie, die Hirtendichtung, in
lateinischer Sprache geschaffen.

Diese Originalität, im "Sinne der Einführung einer
bisher in Rom nicht gepflegten' Literaturgattung, mangelt
wiederum dem dritten Hauptwerk Georgika, dein grossen
Lehrgedicht über den Landbau. Dieser Gegenstand war
zWär bisher noch von keinem Römer dichterisch behandelt

worden; aber das literarische Genus der didaktischen
Dichtung beschreibenden Inhalts, das war schon vorher
aus Alexandrien nach Rom verpflanzt worden durch
Lukrez' grosses Lehrgedicht „Von der Natur der Dinge".
Von ihm hat Vergil für Sprache und Metrik ungemein
viel gelernt, am meisten aber für die poetische Formung
eines an sich unpoetischen, trockenen Gegenstandes. Dass
er aber gerade diesen Stoff gewählt hat, das Leben und
Schaffen des Landmanns, dazu ist ihm die Anregung
allerdings wieder von einem Griechen gekommen, und
zwar abermals von einem alexandrinischen Literaten,
der in*den gleichen Dichterkreis hineingehört wie Theokrit.
Von ihm hat Vergil nicht nur das allgemeine Thema,
sondern auch: die Hauptmasse des sachlichen Materials
und sogar den Titel entlehnt. Dieses unmittelbare
poetische Vorbild waren die Georgika des Nikander, von
denen wir heute nur noch einige Bruchstücke besitzen.
Daheben hat er noch andere Darstellungen dieses Stoffes,
griechische und lateinische, Poesie und Prosa, benutzt,
darunter wahrscheinlich auch das damals eben veröffentlichte

Buch des greisen Varro „ De re rustica". Aus
eigener Erfahrung hingegen scheint er, der Sohn des
Landes, merkwürdigerweise überaus wenig beigesteuert zu
haben. Wie, in welcher Weise er seine hellenistischen
Quellen hier benutzt hat, lehrt uns besser, als es die
spärlichen Fragmente der Nikanderscben Georgika vermögen,
der-Vergleich mit einem andern erhaltenen alexandrini-
sohen Werk, das Vergil ebenfalls herangezogen hat, mit
den Phainomena des Aratos, jenem berühmten Lehrgedicht

über die Himmelsersoheinüngen, an dessen Ueber-
tragung ins Lateinische sich auch Cicero versucht hat.
Daraus hat Vergil einzelne Partien in einen Abschnitt des

HL Buches der Georgika eingearbeitet, und zwar handelt
es sich um eine völlige Umschaffung, eine Umbildung
seiner hellenistischen Vorlage, die er durch entschlossene
Abkehr von der öden Nüchternheit, verstaubten Gelehr¬

samkeit und barocken Künstelei der Alexandriner in den
Stil echter, hoher Poesie transponiert hat.

Dass ihm dieser Wurf gelang und so gut gelang,
dass seinen Georgika die gesamte antike Literatur, die
griechische wie die römische, nichts Gleichartiges und
Gleichwertiges an die Seite zu setzen hat, das hat ausser
seinem angeborenen. Diohtertalent die tiefe, verständnisvolle

Liebe zur. ländlichen Natur, die Bewunderung; für
die prangende- Schönheit' seines geliebten' Vaterlandes
Italien bewirkt, die ihm wohl die Seligen Jugendjahre-auf-
dem verlorenen väterlichen Landgut eingepflanzt halten.
Diese innere Anteilnahme überträgt er vom Land auf die
Menchen, die es bebauen und pflegen, und so hat er; iff
den Georgika, wie keiner vor ihm und keiner nach ..inm,
das Leben des Landmannes mitfühlend geschildert," nicht
mir die Arbeit und Mühsal, von def schön Jahrhunderte
vor ihm Hesiod gesungen hatte, der ßauerndtchter au'S
dem böotischen Askra, als dessen Nachfolger im askrälschen
Lied Vergil sich noch fühlt, auch die bescheidenen Freii-
den, das stille Glück, die Poesie des Landlebens bringt er
uns nahe und darüber hinaus die Schönheit des-Landes
und der Natur überhaupt. Schöner als im III. Buche der
Georgika ist der Frühling von keinem antiken Dichter
besungen worden. Und mögen in der stofflichen Erfindung

die Georgika das am wenigsten originale sein- unter
seinen drei Werken, an poetischer Erfassung Und
Durchdringung des gewählten Gegenstandes, an Stimmungsgehalt

und zugleich an Vollendung und Feile in Spräche^
und Vers überragen sie die Bucolica und sogar die Aeneis.
Sie sind unbestritten das schönste Lehrgedicht-der:
Antike, ja, man darf wohl sagen, eines der allerschönsten
Denkmäler antiker Poesie überhaupt.

Gera hätte ich noch einiges bemerkt über die natio-;
nalen, römischen Quellen Vergils, aus denen er ebenfalls
reichlich geschöpft hat, ohne seine Selbständigkeit aufrageben,

über die epischen'Dichter Naeviiis 'üifd "Enijfui?,"'
über die Historiker, den alten Cato und die Annalisten,,
über Vergils Verhältnis zu ihnen, seine Abhängigkeit und
seine Eigenart ihnen gegenüber. Doch die mir zugemessene

Zeit ist abgelaufen, und so will ich nur noch' das'
Ergebnis meiner Darlegungen in ein paar Worten
zusammenfassen:

Reminiszenzen und Entlehnungen griechischer, aber auch...
römischer Provenienz, bald mehr, bald minder fühlbar,.
sind bei Vergil in grosser Zahl vorhanden. Das gebett
wir ebenso freimütig zu, wie der Dichter selbst es getan
hat; aber er hat seine Vorbilder, indem er sie verarbeitete,
nicht selten an dramatischer Spannung, psychologischer
Vertiefung, an Gemütswärme und Plastik der Darstellung
übertroffen. Und alles das zusammen ergibt jene
eigentümliche Weichheit des Vergilischen Stils, die man so
deutlich empfindet und so schwer mit Worten kennzeichnen

kann.

Nachwort. Vielleicht wird manchem Leser damit gedient, wenn
ich die haupsächliche für den. Vortrag herangezogene Literatur
nenne. Bei ihrer Benutzung habe, ich mich nicht gescheut, dort,
wö eine ausnehmend glückliche und für das gesprochene Wort
besonders geeignete Prägung jede Veränderung als Verschlech-.
terung erscheinen Hess, einzelne Wendungen und Sätze im Wortlaut

zu entlehnen. -

f. Ed. Nord e.n, Römische Literatur, in Gercke-Norden, Einf.
i. d. Altertumsw. I3, 4. Heft (passim). ~ •

2. Friedr. Leo, Die Originalität der römischen Literatur.
Ak. Festrede, Göttingen 1904.

3. Günther J a c h m ä n n, Die Originalität der römischen.
Literatur. Leipzig 1926.

' 4. R i c h. H e i n z e. Die Augusteische Kultur, herausgegeben'
von Alfr. Körte, Leipzig 1930. f;

5. Wilh. Kroll, Studien zum Verständnis der römischen-'
Literatur. Stuttgart 1924.

6. Mile. A; Guillemin, L'Originalite de Virgile. Etude sur



Nr. 2 MIT! KI.SCHUI.E

]a roethode litteraire antique. (Tn: Rev. d. Etudes latines VIII
(1930), p. 153-211.)

7. Walter Wili, Vergil. Verlag G- H. Beck, München
(1930). Wilis zweifellos anregendes Buch ist eine fleissige, von
ordentlicher philologischer Bildung zeugende Arbeit, die aber leider
ganzlich nach den literarasthetischen Anschauungen des Stefan
George-Kreises und der dort heimischen literarischen
Betrachtungsweise', die Terminologie inbegriffen, orientiert und daher nur
mit grosser Vorsicht zu benützen ist Vgl. die Wilis Leistung
durchaus gerecht werdende, Vorzüge und Mangel ruhig
abwägende-Besprechung des bekannten Göttinger Latinisten Ed. Fraen-
kel im GnömoK VI (1930), Heft 10.

Orgetorix
]Eduard v. Tunk, Immenset.
Mit sicheren Schritten schreitet Cäsar am Beginn

seiner Erinnerungen an die gallischen Kriegszüge seinem
Ziele zu. Schon die Einleitung zeugt von psychologischer
Erfassung seiner Leser. Als die tapfersten aller Gallier.
Aquitanier und Belgier werden die Letzten bezeichnet.
Aber zunächst hat es Cäsar mit den Helvetiern zu tun,
dejn tapfersten Stamme der Gallier im engeren Sinne des
Wortes. Erst für später winkt die grössere Aufgabe,
auch jene zu besiegen, die den Helvetiern noch über sind.
Also Spannung von der ersten Seite an. Die erste Etappe
in- d::sem jahrelangen Ringen ist der Helvetierkrieg. Die
Einleitung hrezu spricht von einem einzigen Manne;
apud Helvetios longe nobilissimus fuit et ditissimus —
Orgetorix, Und sofort wird dieser Mann ins rechte Licht
gesetzt: regni cupiditate inductus. Der Römer, der dies
las, musste sofort grollend Orgetorix gegenüberstehen:
ein rex, ein Tyrann wollte er werden. Es gibt keine
Sympathie mehr für ihn! (Ganz nebenbei spricht auch
Cjisar als Führer der demokratischen Partei sein
„coniurationem nobititatis fecit".) Als dann, begünstigt
durch die Stimmung auch der civitas, Orgetorix den Aus-
wanderungsbeschluss erreicht hat und zum Herzog der
Helvetier gewählt ist, beginnt er sein Spiel mit seinem
eigenen Volke. Is legationem ad civitates suscipit. Zu
diesem Amte wird er nicht gewählt, das übernimmt er
selbst. Die Helvetier mochten ja froh sein, dass Orgetorix
sich dazu aus Eigenem anerbot, aber: wie übt er es aus?

Zuerst führt ihn die Reise zum Sequaner Casticus.
Dessen Vater war rex gewesen, so war es leicht, den Sohn
lüjstern zu- machen nach gleicher Machtstellung. Dann
besucht Orgetorix den Häduer Dumnorix. Hier mussten
andere Mittel angewendet werden; die Eifersucht gegen
den. eigenen Bruder Diviciacus, der sich mit der Rolle des
princeps begnügt, wird ausgenützt und noch übersteigert:
nicht nur princeps, sc. inter pares, soll Dumnorix werden,
sondern rex Haeduorum. Und damit ja das Bündnis
Bestand habe, wird der künftige Helvetierkönig Schwiegervater

des künftigen Häduerkönigs. Schliesslich vereinbaren

diese merkwürdigen drei Eidgenossen zuerst die
Knechtung ihrer eigenen Stämme, für später die
Unterwerfung ganz Galliens. Konnte es — im Herzen des
Lesers — für Cäsar noch einen Gegner geben, der den
Untergang eher verdiente als diesd- Orgetorix, Dumnorix,
Casticus?

immerhin, die stolzen Pläne wollen nicht gelingen.
Orgetorix wird angezeigt, in Untersuchungshaft gesteckt
und soll sich verantworten. Die Todesstrafe droht. Kaum
aber erfährt der Gefangene den Tag des Gerichtes, da
eilen seine Boten durchs Land und bieten seine Sklaven
und- Hörigen, dazu seine Schuldner auf zum rettenden
Tun. Dem bisher schon unsympathischen Bilde werden
somit neue hässliche Züge beigefügt. Und tatsächlich
gelingt es Orgetorix, mit Hilfe dieser Leute der
Verantwortung sich, zu entziehen. Was mag da wieder der popu-
lus Romanus gedacht haben, dem es selbstverständlich
war — wenigstens in der Theorie —, dass auch die höch¬

sten Magistraten ihn als den Souverän anerkennen, seinem
Spruche und Entscheid sich stellen und fügen!

Als endlich die Helvetier mit allen Mitteln Orgetorix
gefügig machen wollen, ist er tot. Näheres weiss niemand;
seine Landsleute vermuten Selbstmord; Cäsar schliesst
sich ausdrücklich dieser Meinung an. Gescheiterter Ehrgeiz

hat sein tragisches Ende gefunden. Auf wenig Seiten,

ohne irgend welches Pathos, ist hier die Tragödie
eines Einzelnen gezeichnet, ein furchtbares Präludium
zur Tragödie des gesamten Volkes der Helvetier.

- Man rühmt heute den Stil der neuen Sachlichkeit.
Wo wäre ein besseres Beispiel als Casars Orgetorix —'
sollen unsere Gymnasiasten daran nur Grammatik üben?

Monotheistische Unterströmungen Im alten
Morgenland

Religionsgeschichtlich wichtig ist, dass die babylonia
sehen Gelehrten erkannten, dass dieselben Gottheiten in
verschiedenen Städten mehrfach nicht dieselben
Wirkungskreise und Tätigkeiten besitzen und anderseits öfter
unterschiedlich benannte Gottheiten im wesentlichen
wesensgleich sind.

So schreibt ein babylonischer Gelehrter: „Der Adad
der Stadt Bit-Karkara ist der Herr des Regens und
Gewittergusses. Der Adad vom Tempel E-Namche ist der
Herr des Ueberflusses. Der Adad der Stadt Challab ist
der Herr des Windes. Der Adad der Stadt Akuss ist de?
Herr des Schüttelfrostes". Ihm fiel also auf, dass von
Adad nicht überall dasselbe gedacht wurde.

Ein ganz überschwänglicher Dichter und Gelehrter
machte die verschiedenen Götter zu Gliedern am Leibe
des Gottes Ninurta:

„Seine Augen sind Ellil und (Ninlil), die Iris seiner
Augen, ist Sin, Anu und Antu sind seine Lippen, die
Zähne die Siebengottheit, seine Ohren Ea und Damkina,
sein Schädel Adad, sein Nacken Marduk, seine Brust
Nebu" und so weiter. (Diese und weitere Texte bei Meissner
„Babylonien und Assyrien" 11; 47—49; Ebeling, MVAG
23,19.)

Aehnliche Vorgänge zeigt auch Aegypten. Die kleinen

Ortsgottheiten traten neben ihren glücklichern
Gefährten der politischen Hauptstädte mehr und mehr in
den Hintergrund, und diese selbst verschmolzen mehr und
mehr.

Die grimmige Sachmet und die freundliche Bastet-
galten zuletzt nur noch als besondere Formen und Namen
der berühmteren Göttin Hathor, später ward dieser dann
noch die Mut von Theben angeglichen, und endlich wurde
Hathor noch der Isis gleichgesetzt.

Aehnlich erging es den Göttern. Nach und nach
wurden alle dem Sonnengotte gleichgesetzt, sogar der
Sobk, trotz seiner Krokodilsgestalt. Also: Amon, Harach-
te, Atum, Ptach, Sokar, Osiris, Hör, alle sind Ra, der
Sonnengott. (Vgl. Erman-Ranke „Aegypten" 298 und 309).

Solche Vorgänge ebneten den Weg zur „Ketzerei" des

Echnaton, der dann alle Götter abschaffte und dafür die
Sonnenscheibe, Aton, d. h. die wirkliche, richtige Söhne,
eben das Urbild aller' Götter, wie er meinte, als einzigen
Gott einführte. (Seine Meinung war falsch, da die Gottesidee

älter ist als ihre Verbindung mit der Sonne.)
Uebrigens ging die ägyptische Theologie noch weiter.

Der König selber wurde mit dem Sonnengotts verselbigt
(vgl. die Lehre des Sehetepenre bei Erman, Literatur:)
und endlich wurde jeder Tote ein Osiris mit all dessen

Eigenschaften und Geschicken (vgl. Erman-Ranke 347),
allerdings ohne die Selbständigkeit des wirklichen Osiris
dadurch zu leugnen, gerade so wie ja auch alle Götter,
trotz ihrer Gleichsetzung mit dem Sonnengotte, ihre
Sonderseinsweise behielten. F. A.' H.



Seite 8 MITTELSCH ÖLE Nr. 2

Sitze als Wörter

Wer weiss? Dieses Sätzchen wird zum Zeitwort „wer-
weissen", ratschlagen.

Guck oder Kiek in die Welt. Das wird zu „Kiekindiewelt",

Kind.
Rendez-vous wird zum Substantiv wie das entsprechende

deutsche Stell dich ein zum „Stelldichein" wird.
Quelle heure est-il? wird im Freiburger Mund zum

Gellerettli, das heisst zur Uhr.
Das sumerische Unadug, sag ihm, wird akkadisch

(babylonisch) zu Unnedukku, d. h. Brief. OLZ 1918, 115.
Aus der Landsknechtensprache kam ins Italienische

dey Ausdruck Brindisi für Zutrunk, ursprünglich: Ich
bring dir sie (nämlich die Blume). F. A. H.

Synchronismen

In der Benediktinischen Monatsschrift 1929, Seite 518,
macht der Schriftleiter auf einen Synchronismus
aufmerksam, den erstmals der Freiburger Klassische Philolog
Otto Immisch hervorhob: Die Gründung von Monte Cas-

sino 529 fällt ins gleiche Jahr, in dem durch Kaiser
Justinian die Akademie von Athen geschlossen wurde,
jene Stiftung Piatons, die in den letzten Jahrzehnten der
Hort des sinkenden Heidentums gewesen war. Fast ein
Jahrtausend hatte diese bestanden.

Genau ein Jahrtausend vor 529, nämlich im Jahre
471, wurde nach einigen der Begründer der platonischen
Philosophie, Sokrates, geboren, und gleichzeitig (allerdings

nicht so genau beweisbar) starb der letzte Prophet
des- Alten Bundes, Malachias.

Beide Synchronismen betreffen bedeutsame Ablösungen,

Uebergänge, Scheidungen.
5Q0 Jahre vor Sokrates' Geburt bestieg Salomon, der

Begründer der israelitischen Philosophie, der Weisheitslehre

Israels, den Thron 971. F. Ä. H.

Der Lohn einer Pflegerin zur Zeit Abrahame

Eine Schenkungsurkunde aus der Zeit Hammurapis,
dps babylonischen Königs, des Zeitgenossen des Patriarchen

Abrahams, lautet:
Lamasi, die Tochter des Japuchum, war krank. Hu-

salatum hat die Kranke gepflegt. Darum hat Lamasi
der Husalatum gegeben: Eine Mühle für Feinmehl, drei
»Stühle, ein Bett, einen Rohrkasten.

Alles dieses hat Lamasi, die Tochter des Japuchum,
der Husalatum, der Tochter des Sumurah, gegeben. Bei
den Göttern Samas, Ai, Marduk und Hammurapi schworen

sie. Orientalistische Literaturzeitung, 1920, Seite 15.
F. A. H.

BUchereske

Rohlfs, Sprach* und Kultur. Geb. Mk. 2.—, Geh. Mk. —.90.

Braunschweig, Georg Westermann, 1928.

Der Verfasser, Dozent der romanischen Philologie an der
Universität Tübingen, setzt sich auseinander mit dem Problem der
kulturellen Durchdringung des Sprachunterrichts. Er wendet sich
scharf gegen die vielfach ganz willkürlichen sprachphilosophischen

Spekulationen Vosslers und seiner Schule (deren gefährliche

Einseitigkeiten wir schon in der Besprechung von Klem-
perer, Romanische Sonderart, „Mittelschule" 1928, Nr. 1,

entschieden abgelehnt haben). Damit will Rohlfs aber keineswegs
auf eine entsprechende Verwertung der kulturgeschichtlichen
Elemente verzichten. „Die Sprachwissenschaft soll nicht nur totes
Wissen vermitteln, sondern sie ist in erster Linie dazu da,
unsere Einsicht in die Kultur der Völker zu vertiefen Die Wort-
g'eschichte darf hinter Syntax und Lautlehre nicht mehr zu kurz
kommen. Was der Sprachwissenschaft von heute not tut, das ist
eine Vertiefung durch die Völkerpsychologie, die Ethnographie
und die vergleichende Volkskunde" (S. 33 f.).

Im einzelnen verlangt Rohlfs vor allem vertiefte Beachtung
der Lehn- und Reliktwörter, sowie der Ortsnamen, der Bedeutungslehre

und Wortgeographie. Besonders viel verspricht er sich von
der Verbindung von Sprachwissenschaft und Volkskunde. Schliesslich

wird noch die Bedeutung der Kindersprache hervorgehoben.
Die sorgfältigen bibliographischen Nachweise beziehen sich

hauptsächlich, die erläuternden Beispiele ausschliesslich auf däs
französische resp. romanische Sprachgebiet. Beide, Literatur wie
Illustrationsmaterial, verstärken in uns den wehmütigen
Eindruck, dass auch auf diesem Gebiete die Vorarbeiten noch nicht
so weit gediehen sind, um dem Mittelschullehrer ausgiebige Hand-:
reichung zu bieten. Und Spezialistentum soll und kann ja auch
hierin unsern Schulen nicht zugemutet werden, wie der Verfasser

selbst mit Recht betont.
Das vornehm und klar geschriebene Heftchen sei trotzdem

unsern Philologen, vor allem den Romanisten, im Sinne einer
Zielweisung zur Ergänzung und Vertiefung des Sprachunterrichts
warm empfohlen. — Den Altphilologen möchten wir bei dieser
Gelegenheit nochmals auf die bei Weidmann erschienene „Volkskunde

im altsprachlichen Unterricht" von Ernst Samter hinweisen.

Leider liegt unseres Wissens bis jetzt nur der 1. Teil: Homer,
vor (Berlin 1923). R. L.

Lehmen, S. J., Lehrbuch der Moralphilosophie auf
aristotelisch-scholastischer Grundlage. Zum Gebrauch an höhern
Lehranstalten. 4. Auflage von Viktor Cathrein. S. J. Immensee 1930.

Diese gründliche Einführung in das Studium der Morajphi-
losophie hat durch die neue Bearbeitung wiederum gewonnen.
Cathreins Vorzug ist, dass er die alten Lösungen der scholastischen

Ethik in neuer, zeitgemässer und tief durchdachter Form
darzustellen weiss; so prägt er allem das lebenswarme Merkmal
seiner eigenen geistvollen Persönlichkeit auf. Es mag vielleicht
die'Durchschlagskraft einzelner neuer Beweisformen, die er zu."
den traditionellen Begründungen hinzufügt, nicht allgemein ein-,
leuchten; es mag auch da und dort eine andere Ueberzeugung
noch möglich bleiben, man denke z. B. an die Ausführungen über
den Probabilismus. Aber im ganzen ist das Buch eine Muster--,
leistung, wo die Probleme eine durchaus solide Behandlung
erfahren, besonders die heute brennenden Fragen über die Existenz,
eines Naturgesetzes, über das' Eigentum, die Ehe und den Staate
Hervorzuheben ist auch, dass bei der Endzielfrage, dem Fundar-
ment der Ethik, ausdrücklich die Verherrlichung Gottes als der-
wichtigste und erste Zweck des Menschen sich ergibt; das trat
jedenfalls in vielen Ethikbüchern zu wenig hervor und war so
Mitursache für den häufigen gegnerischen Vorwurf, die christliche

Moral sei utilitaristisch. Die genannte, grundlegende
Gotteinstellung dürfte vielleicht auch im letzten Abschnitte des -Buches

noch offener hervortreten; denn der Grundfehler im Völkerbund

ist letztlich nicht die Vorherrschaft der Siegerstaaten,
sondern der Mangel des „Im Namen des allheiligen Gottes"" am
Anfang seiner Dokumente.

Die Klarheit der Gedankengänge, die Zielsicherheit der
"Beweise, die Uebersichtlichkeit der Anordnung, die Fülle der
behandelten Probleme macht das Buch zu einer reichen
Schatzkammer nicht nur für Lehranstalten, sondern für jeden, der eines
kurzen, aber gründlichen Aufschlusses über ethische Fragen be-,

darf. Dr. P. S. "H.

Fred Treyer, Foreign English (Westermann, Braunschweig!,
Mk. 4.—.

Dieses wertvoEe Hilfsbucb für das praktische Studium des

Englischen trägt den Untertitel: „Ist dein Englisch nicht ufteng-
lisch?" Jeder Lehrer der Fremdsprachen weiss, dass ein Teil seines

Unterrichtes ein Kampf ist gegen die muttersprachliche-Ausdrucksgestaltung.

Denn es treibt den Lernenden, diese auf den
Ausdruck in der Fremdsprache zu übertragen. Nun hat der
Verfasser eine reiche Sammlung von Wendungen angelegt, in denen

man durch die deutsche Sprache zu Fehlern im Englischen verleitet
wird. Dieses Buch lässt sich dem Werke Krügers: „Unenglisches
Englisch" an die Seite stellen. Während letzteres aber ein alphabetisch

geordnetes Nachschlagewerk ist, hat Treyer seinem Buch«
die Eigenschaft eines interessanten, sogar kurzweiligen Lehr- und
Lesebuches gegeben. Er ordnet den Stoff grammatikalisch (nach
Wortarten) an, setzt die falschen Ausdrücke neben die
entsprechenden richtigen, und illustriert das Gebotene grossenteilB durch
köstliche Anekdoten.

Das Buch ist bestimmt für solche, die mindestens einen Ele-
mentarkurs durchgearbeitet haben. Aber auch der Lehrer find«!
vieles darin zur Belebung des Unterrichtes. Dr. A H.



17. Jahrgang Nr. 3 30. April 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR ..SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHBER, PROFESSOR, EHQELBERB

INHALT Gedanken zur neuen deutschen Mittelschule — Madame de Noailles — Einem etwas verehren — Pontius Pilatus — Bücherecke.

Gedanken zur neuen deutschen Mittelschule
Von Dr. P. Karl Schmid, O.SB., Rektor, Engelberg.

Die neulich erschienene Festgabe zu Hans Richerts
60. Geburtstage, „Wesen und Wege der Schulreform"*)
regt an zur Betrachtung der geistigen Strömungen, die in
der deutschen, vorab in der preussischen Mittelschulreform

treibend und richtunggebend waren, sich im
Reformwerk mehr oder weniger erfolgreich durchzusetzen
vermochten und auf dessen Grundlage nach vollerer
Verwirklichung drängen. Es ist für den Fernstehenden nicht
leicht zu sagen, was davon Richerts persönliches Bestreben

und was Forderung der Zeitströmungen war; da
Richert selbst das Wort prägte: „Wäs! Richert will, ich
will doch nicht, ich bin doch gatlz egal, die Zeit will."
(296). Einige dieser Tendenzen sollen hier herausgegriffen

sein, teils solche, die uns freuen, teils aber auch
solche, die uns weniger entsprechen.

I. Erfreulich scheint uns einmal das erfolgreiche
Bestreben, Religion und zwar als klaren, konfessionellen
Unterricht zum ersten Kernfach aller Mittelschultypen zu
machen. So weit sind wir in der offiziellen schweizerischen

Mittelschulnormierung noch nicht. Ebenso erfreulich

ist der entschiedene, wenn auch nicht so erfolggekrönte

Versuch, die Philosophie als Fach einzuführen
und den ganzen Unterricht philosophisch zu orientieren
und zu vertiefen. Beide Punkte sind jedenfalls stark
Richerts persönliches Verdienst. Denn er war wie der
Förderer der simultanen Bildungseinheit, so anderseits
ebenso der Verfechter des konfessionellen Religionsunterrichtes

und trat stets, so vor allem in der für die
Schulreform grundlegenden Denkschrift, entschieden ein für
den Philosophieunterricht. Hans Schlemmer schreibt in
seinem Beitrag, „Die Philosophie in der höheren Schule"
geradezu: „Richert hat der preussischen höheren Schule
die Philosophie und der Philosophie die höhere Schule
zurückgegeben" (183), und hebt weiter rühmend hervor:
„Wenn wir nicht stecken bleiben wollen in einer
entsetzlichen Vielheit von Fächern, wenn wir sehen wollen

und unsere Schüler sehen lehren wollen, ,wie alles
sich zum Ganzen webt', dann brauchen wir die
Philosophie. Davon sah man um die Jahrhundertwende so gut
wie nichts; Mahnrufe wie etwa die Paulsens mussten
ungehört bleiben, weil es eben die Rufe eines Mannes

waren, der dem wirklichen Leben der Schule trotz
allen Interesses doch fern stand. Und nun kam Richert, der
Mann, der als Lehrer Philosoph und als Philosoph Lehrer

war, dem, weil er beides war, deutlich wurde, flras die
letzte Sehnsucht all der jungen Menschen ist. die auf den
Bänken der höheren Schule sassen. Und weil er das sah
und fühlte, weil der tiefste Sinn der Jugendbewegung
ihm aufging, darum hat er, an massgebende Stelle
gestellt, nun das geschaffen, was wir heute in seinen
fröhlich-spriessenden Anfängen erblicken: die Philosophie als
organischen und notwendigen Bestandteil- der
Unterrichts- und Erziehungsarbeit der höheren Schule. Und
wenn daher ein Gelehrter vom Range eines Wilamowitz-
Möllendorf in seiner kritiklosen Wut über die ,neue Zeit'
kategorisch erklärt, die Philosophie gehöre nicht auf die

*) Vgl. die Besprechung in dieser Nummer.

Schule, wobei er auf jede Begründung verzichtet, *) so
zeigt das nur, wie sehr auch die bedeutendsten Fachkenner

der alten Generation im Geiste des 19. Jahrhunderts
stecken geblieben sein können, dem Geiste, der in den Herzen

der heutigen Jugend keinerlei Wiederhall mehr
findet" (185). Solche Stimmen rufen uns den Altmeister des
Schulwesens,. .Otto .Willmann, in Erinnerung und zeigen,
dass das Verständnis für die in seiner „Didaktik" erhobenen

Forderungen im Laufe der Jahrzehnte doch erheblich

gewachsen ist.

„Freilich", so fährt Schlemmer (S. 187) weiter, „bleibt
bei alledem eine bedauerliche Tatsache zu verzeichnen;
der ursprüngliche Plan Richerts, die philosophische
Lektüre' zu einem obligatorischen Lehrgegenstand in den
Primen aller höheren Lehranstalten zu machen, hat sich
nicht durchführen lassen, sondern ist im wesentlichen am
Widerspruch der konfessionellen Kreise gescheitert. Das
bedeutet — es muss ruhig bekannt werden — eine
schmerzliche Niederlage; denn wenn, — wie wir oben zu
zeigen versuchten — philosophischer Unterricht notwendig

ist, dann ist er im Gefüge unseres Schulwesens hicht
anders denn als Pflichtfach denkbar. Man sollte aber diesen

Misserfolg auch nicht übertreiben. Geblieben ist die
Förderung der Durchdringung des gesamten Fachunterrichtes

mit philosophischem Geiste (nicht .Unterricht in
Philosophie, aber Philosophie im Unterricht'), und geblieben

ist ferner die .Einrichtung, dass eine der
Arbeitsgemeinschaften auf der Oberstufe regelmässig der
Philosophie gewidmet sein muss".

Dieser philosophischen Arbeitsgemeinschaft muss
man nun freilich viel des Entscheidenden und Wertvollsten

zumuten. Denn „die Abwendung von der Religion
erfolgt meist, besonders in der protestantischen Jugend,
deswegen, weil nicht klar genug die Möglichkeit gezeigt
wird, dass Wissenschaft und Religion sich nicht' aüs-
schliessen. Diese Arbeit aber kann hervorragend die
philosophische Arbeitsgemeinschaft leisten Somit kann
sie im edelsten Sinne zur religiösen Erneuerung beitragen.

Noch eine zweite hervorragende Aufgabe ist die
philosophische Arbeitsgemeinschaft berufen zu erfüllen. Alle
Lehrfächer der Schule haben ihre eigenen Perspektiven
und Forderungen. Keins ist imstande, für sich ein
einheitliches Weltbild zu vermitteln. Dem Schüler treten sie
mosaikartig entgegen, liebloser gesagt, wie Waren,. die
in Schubfächern nebeneinander liegen. Er selbst ist nicht
in der Lage, aus ihnen die Idee der Einheit der1 Bildung,
der Kultur, seines Weltbildes zu gewinnen, und der Lehrer

von seinem Einzelfache auch nicht; trotz aller
Querschnitte und trotz aller Konzentration. Diese Leistung
fällt der Philosophie zu. Denn sie allein ist imstande,
dasjenige, was die Einzelwissenschaften voraussetzen, auf
seine grundsätzliche Bedeutung zu untersuchen, und das,

,was jene als Einzelergebnis, zeitigen, in einen höheren
Zusammenhang zu bringen"..(156 f.)

II. Neben den erwähnten erfreulichen Bestrebungen
finden wir freilich in (der preussischen Schulreform auch
Tendenzen am Werke, die uns weniger gefallen wollen

2) U. v. Wilamowitz, Erinnerungen. Leipzig 1928.
S. 72.



Seite 10 MITTELSCHULE Nr. 3

und die, weil sie vor allem der erstrebten Philosophie ihr
Gepräge verleihen wollten, den „Widerspruch der
konfessionellen Kreise" erklären können. Wieder handelt es
sich dabei sowohl um Sachen die „Richert will", wie auch
um solche, die „die Zeit will".

1. Einmal erstrebt die ganze Schulreform im Interesse
der „deutschen Bildungseinheit", wie sich eine

Publikation Richerts bezeichnenderweise nennt, die simultane
Einheitsschule. Dieses Wollen ist nicht etwa bloss
gemeint im Sinne eines nolens volens Sich-Abfindens mit
der gegenwärtigen Situation; es ist vielmehr das
prinzipielle Wollen dieses Miteinanders der verschiedensten
Weltanschauungen, weil man das als für das Deutschtum
wesentlich und wertvoll ansieht. Darum kann nun natürlich

die Philosophie als Schulfach nicht in dem Sinne
verstanden werden, „als ob die Schule ihren Schülern eine
bestimmte Weltanschauung lehren könnte, die in allen
Lebenslagen mit gutem Erfolg gleich einem ärztlichen
Rezept angewendet werden kann Nein, die Schule kann
nicht Meinungen beibringen sondern nur Kräfte üben und
stärken Nicht eine Philosophie sollen unsere Jungen
und Mädel lernen, sondern philosophieren" (186)1 Ist also
Weltanschauungslosigkeit erster Grundzug der neuen
Schule und ist darum auch die Philosophie so gemeint,
dann beginnen wir den „Widerspruch der konfessionellen
Kreise" dagegen zu begreifen.

2. Dazu kommt ein Zweites. Die neue Schule ist
ausgesprochen, ja soweit* ihr das möglich ist, extrem deutsche
Schule. Und sie wollte und will das noch mehr sein, als
es ihr in der gegenwärtigen Organisationsform der
„Richtlinien" gelungen ist. Man bezeichnet auch in
diesem Punkte die „Richtlinien" nur als Anfang und ersten
Schritt auf dem Wege. Diese Strömung haben neben den
drei uns Schweizern bekannten Mittelschultypen als vierten

die „deutsche Oberschule" erstehen lassen, in der man
„die einzige schöpferische Tat der Reform" und die
reinste Verwirklichung ihrer Bestrebungen erblickt. „Die
grundlegende Idee der deutschen Oberschule ist der
Gedanke, die Bildung des deutschen Menschen seinem eigenen

Volkstum zu entnehmen" (120). Wie rein deutsch das
gemeint ist, lehrt, peben einem Blick auf ihren Lehrplan,

ihre Kernfächer und deren Stundenzahl, die
Bemerkung: „Wenn eine Loslösung echter Bildung vom
eigenen Volkstum eine Illusion ist, dann war es ein
Irrtum, die Grundlage für die deutsche Bildung m der Antike

zu suchen (von uns hervorgehoben), wo sie der
Neuhumanismus gefunden zu haben glaubte Die klassische

Kultur für den Schüler der deutschen Oberschule soll
die deutsche Kultur sein, die im deutschen Idealismus
ihren höchsten Ausdruck gefunden hat Von hier aus
gesehen ist der Verlust der ursprünglich in den
Stundentafeln eingesetzten Philosophie in UI und Ol fast
unersetzlich". (121) Aha! hinc illae lacrimae! Fichte und Hegel,

Schleiermacher usw. waren gemeint mit Philosophie.
Da wird der „Widerspruch der konfessionellen Kreise"
gegen die, d. h. gegen diese Philosophie immer begreiflicher.

Mit der deutschen Oberschule verwandt ist auch die
sog. „Aufbauschule", die erst an die beendigte Volksschule

anschliesst und in sechs Jahren zur Reife führt,
während die übrigen vier Typen, wie es ja Deutschland
bisher ausschliesslich hatte, schon nach der vierten
Volksschulklasse einsetzen und ihre überlieferten 9 Jahre
beibehalten haben. ' Die Aufbauschule hält man — und
wohl nicht mit Unrecht — für berufen, die Mittelschule
der ländliöhen ünd kleinstädtischen Verhältnisse zu
werden. In ihrer inneren geistigen Eigenart, „in ihrer
Zielsetzung richten sich weitaus die meisten Aufbauschulen

nach der deutschen Oberschule" (123). Beide wollen
also betont den deutschen Jungen am Deutschtum zum
Deutschtum erziehen. Und dabei werden diese zwei Typen

als die Schulformen angesehen, denen die Zukunft gehört
und die erst in der Zukunft ihre volle Ausgestaltung
erfahren werden. Die Aufbauschule „kann das bedeutsamste
abschliessende Glied in der voll ausgebauten deutschen
Einheitsschule werden" (125), und „auch die deutsche
Oberschule wird erst sein, was sie ist, auch sie wird sich
ihrem Ideal erst * in einer geschichtlichen - Entwicklung
nähern" (121). Da spürt man ohne ausserordentliche
Feinempfindlichkeit die Ideologie, aber auch die ganze Aktivität

der alldeutschen und nationalsozialistischen Kreise,
deren Geist diese Schule entsprang und die ihr zu
Gevatter stehen, weil sie ihnen die Jugend in ihrem Sinne
erzieht. Aber ebenso begreift man da die ernste Besorgnis

der Freunde des humanistischen Gymnasiums in
Deutschland.

3.. Endlich wird es der Reform in allen Kreisen zum
grössten Verdienste angerechnet, dass sie die Arbeitsschule

auf den Schild erhoben. Diesem Thema ist auch
in der Richertgabe der grösste Beitrag gewidmet (Kar-
sen 100—120). Der Ausdruck „Arbeitsschule" wird
gewöhnlich in zwei Bedeutungen zugleich genommen: Man
meint damit das Fach der Handfertigkeit in seinen
verschiedensten Formen und zugleich auch das methodische
Prinzip der produktiven Selbsttätigkeit der Schüler in
allen Fächern, das „all§s selbst Erarbeiten". Eine Methode
ist rein an und für sich genommen gewiss weltanschaulich

weder gut noch schlecht. Ihre Beurteilung hat
einfach deren.natürliche.,Eignung und Brauchbarkeit als Mittel

zum betreffenden Zweck festzustellen. So aufgefastt,
wird es dem „Arbeitsprinzip" in den verschiedenen FäT
ehern selbstverständlich ganz verschieden ergehen. Aber
im konkreten vorliegenden Falle der preussisch-deutschen
Schulreform ist es nun wirklich interessant zu sehen, dass
das scheinbar, absolut farblose, rein methodische Prinzip
und der auf den ersten Blick gewiss ebenso harmlose
Werkunterricht Ausdruck einer bestimmten weltanschaulichen

Haltung sind. Es ist einmal sicher nicht purer
Methodenfanatismus gewesen, der die Arbeitsschule in der
Verfassung verankert hat, umso weniger, als das der Ein-
fluss nicht der Fachpädagogen, sondern — der Arbeiterklasse

(I) durchgebracht hat. Karsen gibt übrigens den

nötigen Aufschluss mit aller wünschenswerten Deutlichkeit

(100): „Wenn die preussische Schulreform zunehmend

diesen Grundsatz des Arbeitsunterrichtes betont,,
so führt sie den Artikel 148, Absatz 3 der Reichsverfassung

durch: .Staatsbürgerkunde u. Arbeitsunterricht sind
Lehrfach der Schule'. An dieser Stelle muss eine
entscheidende Bemerkung gemacht werden. Es dürfte kein
Zweifel sein, dass diese Betonung des Arbeitsunterrichtes,
der in der Zusammenstellung mit der Staatsbürgerkunde
nur als ein besonderes Fach gedacht sein kann, nicht in
die Verfassung gekommen wäre, wenn sie nicht unter
der massgebenden Mitarbeit der Arbeiterparteien
entstanden wäre. Darin, dass die Verfassung den
Arbeitsunterricht so ganz besonders in den Vordergrund rückt,
liegt eine neue Wertung der Arbeit vor, insbesondere der
Handarbeit, die nicht aus der Sphäre des demokratischen
Bürgertums, auch nicht aus der Sphäre der neuen Psychologie,

sondern aus der Ideologie jener Klasse stammt,
deren Lebens- und Bildungsweg der Weg der gesellschaftlichen

Arbeit ist. Es wird also behauptet, dass Arbeitsschule

und Arbeitsunterriehl nur von einer arbeitenden
Gesellschaft getragen und völlig durchgeführt werden kann.
Immer hat die Schule die Bedürfnisse der Gesellschaft
erfüllt oder erfüllen müssen, deren Kinder ihr zur
Erziehung übergeben wurden. Daher meint Arbeitsschule
im Grunde gar nichts anderes, als die Schule der
arbeitenden Gesellschaft. Es ist leicht, den Nachweis zu führen,

dass, wo immer eine Arbeitsschule entstanden ist,
dieser Einfluss der Arbeiterklasse, mindestens unbewusst,



Nr. 3 MITTELSCHULE Seite 11

gewirkt hat. Und umgekehrt: .dass sie ohne diesen nicht
entstanden ist, wenn es auch so scheinen sollte."

Bei der rechten Arbeitsschule handelt es sich also
nicht um ein Mehr an Selbstarbeit; nicht das Selbstfinden

der Lösungen macht sie aus. Alles das, aber bei
der übernommenen bürgerlich-autoritativen Grundeinstellung,

ist nicht Arbeitsschule, sondern höchstens die
„bürgerlich bestimmte aktive Schule",.-wie sie z. B. Amerika
hat, während Sowjet-Russland „tatsächlich eine Arbeitsschule

hat oder doch versucht, sie restlos durchzuführen"
(108). Die wirkliche Arbeitsschule unterscheidet. sich
also von der „bürgerlich aktiven Schule" durch ihre
zuerst weltanschauliche und daraus dann methodische
Grundhaltung: Es ist die Schule der Demo-kratie, d. h. der
Herrschaft der arbeitenden Volksmasse, und zugleich die
Schule der organisierten Kollektivarbeit. Mit andern
Worten: In der richtigen Arbeitsschule bilden einmal die
Schüler das arbeitende Volk, dem infolgedessen die
Herrschaft zusteht. Darum sollte es da, wenn sie rein
gelungen wäre, keinen Lehrplan mehr geben und gibt es
auch kein zum voraus aufgegebenes' Stoffpensum mehr.
Und aus dem gleichen Grunde wird auch „das Frage- und
Antwortspiel, das der Lehrer leitet", abgelehnt. f)er Lehrer
hat nur mehr anzuregen, nicht melrf' als Autorität
aufzutreten. Dabei wird nun natürlich hiebt blindlings auf
gut Glück vorwärtsgewurstelt; die Arbeit wird vielmehr
wirklich organisiert; es herrscht sogat weitgehende
Arbeitsrationalisierung wie in der Industrie, wo ja das
Denken der heutigen Arbeiterschaft-' gefornit1 Wird. Es
worden also zu Beginn jedes Jahres 'auf dem demokratischen

Wege der gemeinsamen Beratung und Beschlüssfassung

zwischen Lehrern xind Schülervertretern die
^Arbeitspläne" für die gesamte Schule in "den Hauptlinien
festgelegt. Auf Grund derselben wird dann in jeder Klasse
der Arbeitsplan der Klasse und in dessen Rahmen der
Teilplan für den Anteil jedes Faches und endlich konkret
der Anteil jedes Schülers an den Teilaufgaben der ein-1

zelnen Fächer festgelegt. Es geht also genau so, wie es
sich der Sozialist- von der kollektiv organisierten Arbeit-
denkt; dio Schule ist ein „Werk", in dem die einzelnen
Arbeiter in den verschiedenen geistigen und materiellen
Werkräumen ihrer Teilaufgabe obliegen, aus der die
fertige Leistung in ergänzender Zusammenarbeit ersteht.
So wäre also die reine, richtige Arbeitsschule der adä-,

quate Ausdruck der sozial-demokratischen- Gesellschaftsordnung.

Somit ist aber die deutsche Schulreform in ihrer
gegenwärtigen Gestalt, wie sie in den „Richtlinien" vorliegt,
ein vorläufiger Kompromiss, dem wir. harmlose Hirtenknaben

das wahre Gesicht noch gar nicht iansehen, —
selbst dann nicht, wenn einzelne deutsche < oder
österreichische und gelegentlich auch schweizerische Experimente

uns die wahre Gestalt viel drastischer hervorkehren.
„Die Arbeiterbewegung ist eben in Deutschland nicht die
Gesellschaft überhaupt, wie sie es in Russland zu sein
vorgibt. Infolgedessen kann sich die Form, ihrer Schule
nicht rücksichtslos rein ausprägen. Annähernd rein
kann sie nur in Arbeiterbezirken entstehen, wo- Arbeiterkinder

sie besuchen, in denen jener Trieb zur sozialen
Umgestaltung als Erfolg der Arbeit lebendig ist, der-das
Wesen der Arbeiterbewegung und: der echten Arbeitsschule

ausmacht." (118). Die Arbeitsschule steckt also
auch erst in ihren Anfängen, und die jetzige Schulreform
bildet höchstens den ersten Schritt. Fortschritt auf dem
Wege zu ihrer Verwirklichung aber - erwartet man, und
mit Recht, vom Fortschreiten des Sozialismus: „Je enger
der Raum der Betätigung im alten Europa wird, je mehr
auch die bürgerliche Welt in die kollektive Wirtschaftsweise

einbezogen wird, je mehr sich die werdende Gesellschaft

kollektivistisch ordnet, umso mehr wird auch die
soziale Arbeitsschule sich ausbreiten und die bloss aktive

Schule in ihrer höheren Form aufheben." (118):
Selbstverständlich erblickt man aueb umgekehrt in der Förderung

der Arbeitsschule das wirksamste Mittel, um diesen
gesellschaftlichen Umbildungsprozess in die Wege zu
leiten. Denn da prägt man die kommende Generation
vollständig in der Lebensform der Sozialdemokratie.

Zusammenfassend wird man also zum Geiste der
deutschen Schulreform, wie er uns im neuesten „Kommentar" -

entgegentritt, sagen müssen, er berge neben anderem recht
Anerkennenswertem, drei Wesenszüge, die skeptisch stimmen,

die Deutschland selber kaum- zum Frieden u.Gedeihen
sein werden und mit denen wir unser Schulwesen kaum •

beglücken wollen: die' prinzipiell, ich möchte fast sagen,
als Ideal gewollte Simultan'schule, die exklusiv deutsche,
nationalistische Schule und die soziale Arbeitsschule.

Madame de Noailles

La comtesse Mathieu de Noailles a de qui tenir. .Nee
Branco-van-Bibesco, Rouinaine par son, pere, dont les
ancetres ont regne sur la Valachie, Grecque par sa mere
qui appartient ä la famille Musurus, originaire. de l'ile de
Cröte, eile est nee ä Paris en 1876. Elle n'a pas public
moins de 15 volumes d'oeuvres poetiques qui l'ont classee

parmi les tout premiers poetes fraiu.-ais actuels.,
Elle se rattache au romantisme par son temperament

fievreux et tumultueux, par son style echevele .et exaspöre,

par sa fidelite aux grands- maitres .romantiques : Rousseau,

Chateaubriand, Lamartine, par son amour intem-
perant de la nature, ä laquelle eile donne son äme, sen

corps; ses sens, enfin par son sentiment religieux -tantöt
paien; tantot chretien. >

II faudrait une vaste etude pour apprecier comme
eile le merite une ceuvre aussi vaste et aussi riche. Voici
le resume d'un long article de Louis Chaigne, paru dans
1*« Eilseignement. chretien » de döcembre. 1930. II est de

Chaigne lui-mlme et intitule « bilan d'une oeuvre » :

«Si nous-considerons l'ensemble de l'ceuvre de Mme
de Noailles, nous y distinguons :

1° Dps dons extraordinäires, la marque du plus rare"
genie, une sensibilite 6tonnament vibrante et nuancee:
(quels autres pontes vivants possedent de pareilles an-
tennes ;

2° D'incontestables reussites, une demi-douzaine de

poemes qui sont parmi les plus beaux de la litterature
fran?aise.

3° Des debordements lyriques tels qu'il est heureux
que le romantisme y soit engage pour que nous compreJ
nions mieux toute sa nocivite, mais qui gätent irr^para-
blemeht une ceuvre poetique faite pour dominer de trös
haut notre temps.

4° Urie apofheose de la volupte, que ne corrigent -ni

les elans mystiques ni revocation pathetique de la mort,
et qui suffirait ä eile seule, si le talent ne la relevait; ä

vouer une oeuvre au n6ant. *

5° Uri echec, une faillite en beaute des tendances les

plus profondes de Mme de Noailles, et le triomphe, mal-

gre son voeu, ä travers quelques poemes, d'un pür classi-
cisme ignore. »

Christophe Favre.

Einem etwaa verehren

Verehren im Sinne von. schenken ist jedenfalls etw$s
Merkwürdige?. Das Hebräische zeigt eine gleiche
Entwicklung des Gebrauches, von barak, segnen, grüssen,.
ehren, gratulieren.

Wenn die Alten jemand besonders grüssen oder
beglückwünschen wollten, taten sie das nicht bloss mit
leeren Worten und Händen; die Berakah, die Begrüssung,
fand ihren tatsächlichen Ausdruck in einem Geschenk,



Seite 12 MITTELSCHULE Nr. 3

in einer Gabe. So wurde Berakab gleichbedeutend mit
Minchah, Opfergabe oder Gabe überhaupt (allgemeiner
Ausdruck).

In diesem Sinne ging das kanaanäiscb - hebräische
Wort sogar ins Aegyptische über. (Wörterbuch der
ägyptischen Sprache von Erman und Prapow 466). F. A. H.

Pontius Pilatus

ist den Kopten ein Aegypter und mit seiner
Gemahlin Prokla hoher Nationalheiliger geworden. Er
wurde nach gewissen apokryphen Erzählungen zweimal

gekreuzigt, das erste Mal in Jerusalem, wo er
gerettet wurde, dann in Rom, wo er Führer der christlichen

Gruppe mit Prokla, Gamaliel, Joseph von Ari-
mathäa, Nikodemus, Tiberius und seinem gleich dem frommen

Schächer in Jesu Grab auferweckten Sohn gewesen
war. Die Häupter der Feinde sind, ausser den
Hohepriestern, Herodes, Judas Iskarioth und sein Schwager
Barabbas.

Vrgl.: Mingana, A: The lament of the Virgin and
the Martyrdom of Pilate. Manchester: The University
Press 1928. (Woodbrooke Studies 2. Fasc. 4. Besprochen
Th Lz. 1928, 518. R. Strothmann.) F.A.H.

BUchorecke

Grimme, Wesen und Wege der Schulreform. Berlin, Weidmann

1930. Geh.'M. 12.—, Geb. M. 14.—.
Vorliegendes Werk ist ein stattlicher Sammelband von

300 Seiten, Hans Richert, dem „Vater der Richtlinien", zum
60. Geburtstag gewidmet. Ueber 30 Mitarbeiter haben darin
in knappen Darstellungen von 5—20 Seiten ein Mosaik gefügt
zum Bilde „der Voraussetzungen, der organisatorischen
Verwirklichung und der Aufgaben der neuen Schule und
Erziehung". Sind die einzelnen Beiträge natürlich auch
verschieden wcrthallig, so bietet das Ganze doch einen Kommentar
zum Geist und Wollen der preussisch-deutschen Schulreform.
Darin wird besonders und als Verdienst Richerts hervorgehoben,
dass die neue Schule prinzipiell Arbeitsschule und weltanschaulich

gemischte deutsche Einheitsschule sein will, an der freilich
Religion erstes Kernfach ist, und dass man den besten Typus
der Reform in der deutschen Oberschule findet. Bei der knappen,
guten Besprechung der „Bildungsreformen der Hauptkulturländer

nach dem Kriege" ist natürlich die Schweiz nicht vertreten;
unser Kampf um die Maturareform zeigt sich aber dem Leser
stark als Wellenschlag der deutschen. (Vgl. den Artikel
„Gedanken zur neuen deutschen Mittelschule" i. gleicher Nummer).

P. K. S.

Mezö, Dr. Franz, Geschichte der olympischen Spiele. Mit
einem Anhang: „Die olympischen Spiele der Neuzeit" von
Franz Miller. 280 Seiten mit 94 Bildern und 2 Karten. Verl.
Knorr und Hirth, München 1930. Geh. R.M. 8.—, Leinen
R.M. 9.50.

Diese erste umfassende Geschichte der olympischen Spiele
im alten Griechenland ist zweifellos ein sehr verdienstliches
und willkommenes Unternehmen. Die weit über 1000 zum Teil
recht ausführlichen Anmerkungen und Literaturnachweise
unterm Strich zeugen davon, mit welcher Sorgfalt der Autor alles
zusammengetragen hat, was antike Quellen und moderne
Interpretation über den Gegenstand zu sagen wissen. Gerade
darin aber scheint uns eine gewisse Schwäche des Werkes zu
liegen: Für den Laien wünschten wir es kompakter, befreit
von so vielen Einzelheiten, die das Zustandekommen einer
plastischen Vorstellung erschweren, losgelöst auch von dem
überreichen kritischen Kommentar, dessen Kontrolle eine
ausgedehnte Fachbücherei voraussetzt; für den Wissenschaftler
wünschten wir es in manchen Punkten noch kritischer, mit
eindeutiger, wohlfundierter Stellungnahme zu den oft recht
zweifelhaften antiken Gewährsmännern und den häufigen Kontroversen.

An vielen Orten zeigt sich dies Bestreben des Verfassers
in erfreulicher Weise, während man manchmal den Eindruck
rein kompilatorischer Aneinanderreihung der sich
widersprechenden Ansichten nicht los wird. Gerne wünschten wir

auch eine ausführlichere Zusammenfassung der reichen und
vielfach hochinteressanten Ergebnisse, vor allem eine klare
Würdigung vom ethisch-religiösen Standpunkt aus.

Vorbildlich ist der illustrative Schmuck des Buches, der
u. a. eine Reihe persönlicher Aufnahmen der Verfassers über
das heutige Olympia bringt. Nicht weniger wertvoll ist die mit
bewundernswertem Fleiss erstellte Olympiadentabelle mit der
Umrechnung in die moderne Chronologie und der Angabe der
berühmten Sieger, ihrer Heimat etc. und zahlreicher den
Entwicklungsgang der Spiele festhaltender Begebenheiten. Ganz
besonderes Interesse beanspruchen auch die beiden von Mezö
selbst angefertigten Karten über das Gebiet des Olympiakultes
im Altertum und den Geburts- oder Zuständigkeitsort der
berühmteren Olympiasieger. Endlich verdienen die reiche
Bibliographie und das ausführliche Namen- und Sachregister alles
Lob. Der Anhang: „Die olympischen Spiele der Neuzeit" von
Miller bietet Stoff zu reizvollen Vergleichen.

Das in Amsterdam mit dem olympischen Literaturpreis
ausgezeichnete und seither mehrfach erweiterte, sehr anregende
und preiswerte Werk verdient die volle Beachtung der Lehrer
aller Stufen. R. L.

Plate, Dr. Rudolf, Etymologisches Wörterbuch der französischen

Sprache. Gr. 8°. 285 S. — Geb. Mk. 9.75. Ferd. Dümm-
ler, Berlin SW 68 und Bonn. 1931.

Der rühmlichst bekannte Schulverlag liefert dem Lehrer
hier wieder ein treffliches Hilfsmittel, das man mit Freude und
Dank entgegennehmen wird. Plates Etymologisches Lexikon der
französischen Sprache ist genau, was wir brauchen: Bei aller
Uebersichtlichkeit, Knappheit und Gediegenheit ist es von
überraschender Vollständigkeit, dazu handlich und solid gebunden.

Neben den bekannten grössern etymologischen
Wörterbüchern der europäischen Sprachen werden auch die Orientalisten

mit grossem Nutzen verwertet. Bei jeder Form ist die
ungefähre Zeit ihres Eintritts in den französischen Sprachschatz
vermerkt. Auch die übrige Romania wird hinsichtlich der Form
ausgiebig herangezogen. Genuswechsel und Bedeutungswandel
finden weitgehende Berücksichtigung. Kurz, auf engstem Raum
wird so ziemlich alles geboten, was der Mittelschullehrer für
Studium und Unterricht verlangt und praktisch verwenden
kann. Durch zahlreiche Stichproben konnten wir uns auch von
der Sorgfalt der Drucklegung überzeugen. Das Buch sei nicht
nur dem Französisch-, sondern vor allem auch dem Lateinlehrer
und überhaupt jedem Kenner unserer zweiten Landesprache
angelegentlich empfohlen. R. L.

Handbuch der Musikwissenschaften. II. Band: Aesthetik,
Akustik und Tonphysiologie, Tonpsychologie. Von Dr. Fritz
V o 1 b a c h, Universitätsprofessor in Münster. Münster, Aschendorff,

1930. Mit 34 Textabbildungen und vielen Tabellen. VIII,
352 S. Geheftet RM. 0.—, gebunden RM. 7.20.

Vor uns liegt der längst erwartete 2. Band des Handbuches,
das hiemit seinen Abschluss findet. Volbach befasst sich hier
mit den vielumstrittenen Gebieten der Aesthetik, Akustik,
Tonphysiologie und -Psychologie. 220 des 352 Seiten starken Bandes
sind der Aesthetik gewidmet, die in ihrem geschichtlichen
Verlaufe von der Antike bis in die jüngste Gegenwart aufgerollt
wird und deren Grundprobleme sehr einlässlich, aber nicht
trocken wissenschaftlich, sondern bildhaft anschaulich mit
warmem Herzen dargestellt werden. Die Musik wird durch ihre
Einbettung in die allgemeine Aesthetik in ihren innigen Beziehungen
zu den andern Künsten aufgezeigt und so in ihren ästhetischen
Werten richtig belenchet. Nicht bloss dem Facbmusiker und
dem Musikdilettanten, sondern auch dem Kunstfreund schlechthin

wird des Lehrreichen viel geboten.
Ueberaus interessant sind auch die andern drei Abschnitte

des Buches. Ein grosses Tatsachenmaterial, zum Teil aus
persönlichen Erfahrungen des Verfassers, wird hier verarbeitet.
Manches davon kann der Lehrer auch im Gesang- und
Sprechunterricht, in den Physik- und Mathematikstunden praktisch
verwerten.

Ein sehr vielseitiges Buch also, das bei seiner guten
Ausstattung und dem bescheidenen Preise jedem Musikliebenden
willkommen sein und ihm Stunden edeln Genusses verschaffen
wird. E. B.



17. Jahrgang Nr. 4 4. Juni 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Anleitung' »um Verstehen und Werten eines lyrischen Gedichte-» — Der neue „Kaegi" — Mythologie - Philosophie —- Bücherecke.

Anleitung zum Verstehen und Werten eines

lyrischen Gedichtes

Von P. Alban Stöckli, Stans.

Ein lyrisches Gedicht ist eine Dichtung, in der die
Gedanken und Gefühle des Dichters einen sprachlich
erhöhten oder künstlerischen Ausdruck suchen. Je nachdem

das Gefühl oder der Gedanke vorherrscht, spricht
man von Gefühls- oder Gedankenlyrik. Nie ist das
Gefühl ausschliesslich vorhanden, da die menschlichen
Gefühle- immer von gedanklichen Werten begleitet sind. —
Reine Gefühlsausbrüche wären nichts anderes als eine
Häufung von Ausrufen oder Interjektionen, und ein
solches Gebilde verdiente nicht den Namen eines Gedichtes.

Zum Verstehen und Weiten eines lyrischen Gedichtes

sind folgende Punkte zu beachten:
1. Man sehe sich den Titel an. Ist er richtig

gewählt, so führt er auf den Hauptgegenstand oder den
Inhalt des Gedichtes. Was ist aber zu sagen von jenen
lyrischen Gedichten, die statt eines zusammenfassenden
Titels den ersten Vers des Gedichtes als Aufschrift tragen,
z. B. „Begrabe nur dein Liebstes", v. Storm? In diesen
Fällen ist der Titel nicht immer ein guter Wegweiser zum
eigentlichen Inhalt. — Schon der Verzicht auf die
Zusammenfassung in ein Substantiv legt es nahe, dass ein
solches Gedicht in der Regel mehr gefühlsbetont ist. In
dem angezogenen Beispiel trifft dies freilich nicht zu, es
ist vorwiegend reflektiv. Den eigentlichen Hauptgedanken

erschliessen erst die letzten Verse. Der Titel müsste.
um diesen wiederzugeben, heissen: „Begrabe nur dein
Liebstes, es ist doch nicht tot." —

2. Man frage sich nach dem ersten Lesen des
Gedichtes: Was will der Dichter sagen? Welche Gedanken
oder Gefühle will er zum Ausdruck bringen? Die Antwort

auf diese Frage gibt den Gegenstand des Gedichtes

ganz allgemein, den Stoff. Man stelle aus der Erinnerung
Gedichte verschiedener Autoren über den gleichen Stoff
zusammen. Aus diesem Vergleich ergibt sieb dann die
unterschiedliche Auffassung oder der besondere
Gesichtspunkt, unter dem der Dichter den allgemeinen
Gegenstand aufgefasst hat. Die günstige oder ungünstige
Wahl dieser besondern Auffassung tritt schon als Faktor
ein in die Wertung des Gedichtes.

3. Nach dieser Untersuchung über den Inhalt des

Gedichtes gehe man weiter in der Analyse und untersuche

es auf seine Konstruktion. Auch ein kleines
lyrisches Gebilde verlangt einen Aufbau und in diesem Aufbau

die Beobachtung logischer und psychologischer
Gesetze. Man prüfe daher das Gedicht auf die logische
Gedankenfolge und darauf, ob die Gefühle aus dem Gegenstand

oder der Vorstellung sich natürlich ergeben, oder
ob sie fremd und gezwungen erscheinen, ferner darauf,
ob sie fliessen, d. h. fortschreiten, zu einem Höhepunkt
drängen und zu einem Abschluss gelangen — die beiden
letzten Punkte sind zwar nicht immer notwendige
Wertfaktoren — oder ob sie stocken, sich wiederholen öder
sich verirren.

4. Hierauf gehe man über zur Untersuchung der

poetischen und sprachlichen Form: man prüfe das
Gedicht auf Bildhaftigkeit und Wohlklang. Plastische und

malerische Werte zeigen sich in Bildern und Vergleichen,
wie Personifikation, Metapher, Metonomie, Synekdoche
Allegorie, wobei es freilich nicht so scharf auf die Fülle
als auf die gute Wahl und Treffsicherheit ankommt. Die
euphonischen Werte sind gegeben durch Rhythmus und
Reim. Man erforsche daher Versmass, Reim und
Strophenbau auf ihre Reinheit, Originalität, Ueboreinstim-
mung mit dem Gefühlswert. Dabei ist nicht zu
vergessen, dass ein Einbruch in den gleichatmigen Rhythmus,

wenn er durch den Inhalt genügend begründet ist,
nicht etwa als Fehler, sondern als Vorteil zu buchen ist.
Man vergesse auch nicht, besonders bei freien Rhythmen,
die Verse zu prüfen auf die Färbung und den Klangwert
der Vokale, ob günstiger Wechsel, Häufung oder
Vorherrschen eines Vokales.

5. Den poetischen Gesamtwert oder den Gehalt des
Gedichtes bildet schliesslich die glückliche Verbindung
eines bedeutsamen Gedankens oder edlen Gefühles mit
einer klaren, wohllautenden sprachlichen Form. So
verlangt es Geibel in seinem bekannten Spruch.

Der gute Gedanke macht kein Gedicht,
Die schöne Form tut's auch noch nicht;
Es kommt drauf an, dass Leib und Seele
Zu guter Stunde sich vermähle.

Endlich weise man das lyrische Gedicht der richtigen

Gattung zu: Lied, Ode, Hymne, Elegie, Spruch, Naturbild

etc. und beurteile es innerhalb dieser Grenzen. Denn
nicht alle Gattungen verlangen dieselben Eigenschaften.
Im Lied z. B. braucht der Gegenstand, ähnlich wie im
Genrebild, nicht so bedeutsam zu sein; dafür soll der
Wohllaut um so grösser sein. Der Spruch verlangt
einen vollen, gedrängten Inhalt und in der Form eine
Pointe.

Es ist leicht ersichtlich, dass man diese Methode
auch auf epische und halbepische Gedichte, mit wenig
Abstrichen, anwenden kann.

Die praktische Verwertung dieser Punkte gestaltet
sich in folgender Weise:

Man schreibt ein kleineres lyrisches Gedicht an die
Tafel, zwei- oder dreistrophig, und lässt es von den
Schülern in ein Heft, das sie eigens zu diesem Zwecke
anlegen, eintragen. Man könnte das Gedicht auch
diktieren, aber die Aufmerksamkeit der ganzen Klasse ist
leichter zu erreichen, wenn das Gedicht an der Tafel
steht, und alle gezwungen sind, dorthin zu schauen.
Grössere Gedichte erfordern freilich ein Diktat, weil die
Tafel nicht ausreicht.

Zuerst lässt man das Gedicht sinngemäss lesen und
zwar von zwei oder drei verschiedenen Schülern, denn
die persönliche Betonung, die jeder unbewusst hineinbringt,

ist geeignet, gewisse Punkte des Gedichtes besser
hervorzuheben. Dann beginnt die Prüfung nach dem
oben aufgestelltem Schema. Einige Punkte sind schnell
erledigt, bei andern gibt es mehr zu ergründen. Der
Bildungswert der ganzen Arbeit besteht darin, dass der
Schüler genötigt wird, auf Einzelheiten einzugehen und
ein geistiges Erzeugnis unter der Lupe zu betrachten.
Ohne diese Uebung bleibt das geistige Sehen bei den
meisten eine mechanische Tätigkeit, über die man sich
nich1, Rechenschaft gibt, ähnlich wie bei körperlichen



Seite 14 MITTELSCHULE Nr. 4

Dingen: man kennt und sieht sie; wenn man sie aher aus
dem Gedächtnis zeichnen soll, so steht man ratlos, weil
man sie nicht gründlich angeschaut hat.

Damit die Schüler in ihrem Urteil völlig unbeein-
flusst sind, hat man darauf zu achten, dass man den
Namen des Autors nicht nennt, bevor das Resultat
gefunden und das Gesamturteil gefällt ist. Die letzte Frage,
aus welcher Zeit oder Richtung oder von welchem Autor
das Gedicht etwa stammen könnte, fördert oft die
seltsamsten Antworten zu Tage, die selten auch nur in die
Nähe treffen. Um so erstauntere Gesichter gibt es dann,
wenn man ihnen am Schluss den Autor bekannt macht,
und es fehlt oft nicht an ergötzlichen Intermezzos, wenn
einer z. B. unerkannterweise Fridolin Hofer das Kompliment

macht: „Der Bursche hat gute Anlangen und kann
es zu etwas bringen."

Es ist auch nicht notwendig, dass man nur
anerkannte Meisterwerke als Proben auswählt, man kann
ganz gut zur Abwechslung einmal zu etwas Mittelmässi-
gem und Minderem greifen aus Zeitschriften und dergl.
An Material fehlt es nicht. Dabei wird man oft die
Erfahrung machen, dass ein klanglicher Singsang dem
plastisch geschauten und scharf umrissenen Bild im Urteil

dieser Jungen den Rang abläuft. Es hängt das mit
der Stufe ihrer geistigen Entwicklung zusammen. Anderseils

kann man auch wieder Urteile vernehmen, die
überraschen durch ihre Treffsicherheit und ein Gedicht mit
sicherem Empfinden der impressionistischen oder
expressionistischen Richtung zuweisen.

Meisterwerke der Lyrik, die man als Proben für
diese Behandlung auswählt, sollte man zugleich
auswendig lernen lassen. Es ist für die Schüler der obern
Klassen direkt beschämend, wenn sie von den Meisterwerken

unserer klassischen, romantischen und modernen
Dichter oft nicht eine einzige Strophe im Gedächtnis
haben.

Hat man in der Schule ein paar Gedichte in dieser
Weise behandelt, so kann man eine solche Arbeit auch
als Stundenarbeit oder als Hausaufgabe geben. Bedeutend

schwieger wird die Aufgabe, wenn man zwei
Gedichte zur Prüfung vorlegt und verlangt, das eine gegen
das andere abzuwägen. In diesem Falle wird natürlich
die subjektive Einstellung des Geschmackes stark mitein-
fliessen, aber auch diese zu erkennen, ist für den Lehrer
oft von grossem Vorteil.

Der neue „Kaegi"*)
Eduard v. Tunk, Immensee.

„Was lange währt, wird endlich gut!" Dieses Wort
ist wieder einmal wahr geworden. Schon wer das „Vorwort

zur Neubearbeitung" liest, spürt einen Hauch von
dem, was ihm bei genauerer Durchsicht des neuen „Kaegi"
zuteil werden soll. „Weil dem griechischen Unterricht
seit 1890 überall vermehrte Gefahren erwuchsen und
Boderi entzogen wurde, finden sich alle Freunde des
Griechentums in der Ueberzeugung, dass heute nur ein
kurzer und sicherer Weg zum Ziel beschritten werden
darf. Kaegis Lehrgang, vor allem in der Formenlehre,
erfüllt diese beiden Forderungen immer noch in
unübertroffener Weise. Die Neugestaltung bringt deshalb
schliesslich nur zwei eingreifende Aenderungen." Die eine
besteht darin, dass der Block der Fürwörter (sowie der
Präpositionen) zerschlagen worden ist, die andere —
mehr äusserliche — in der Vereinigung der ganzen For-

*) Adolf Kaegi. Griechisches Debunasbuch für alle
Staaten und Länder ausser Preussen. unter Mitwirkung
von Eugen Staiger. neu bearbeitet von Karl Wuss.
1. Teil: Formenlehre. Berlin 1931, Weidmannsche
Buchhandlung.

menlehre in einem Band. Dazu kommt aber als ebenso
wesentlich eine dritte Aenderung, nämlich die Erleich-'
terung vor allem der ersten Uebungsstücke bezüglich der
bisherigen Ueberfülle an Vokabeln. Von nicht geringer
Bedeutung ist aber viertens der im Anhang stehende
kurze Abriss der Satzlehre, welcher an die Stelle der
alten syntaktischen Regeln getreten ist. Vielleicht wird
der künftige Benützer des neuen „Kaegi" sich gar nicht
immer dessen bewusst werden, wieviel Arbeit in dieser
Umarbeitung des altbewährten Uebungsbuches liegt. Dies
sei — zugleich im Sinne eines herzlichen Dankes! —
gesagt, bevor wir auf einige Einzelheiten eingehen, und
wenn wir da und dort noch einen kleinen Wunsch
vorbringen, so geschieht dies einmal in dem Sinne, dass,
falls unsere Anmerkung Beachtung fände, die
Berücksichtigung nicht schon in allernächster Zeit erwartet
würde — umso mehr, als aus der Unterrichtspraxis heraus

wohl noch dieser oder jener Wunsch rege werden
könnte — und dann vor allem in jenem andern Sinne,
dass wir unsere Anmerkungen nicht als negative, sondern
als positive Kritik betrachtet wissen möchten, weil ja
das Gute immer noch zum ganz Guten steigerungsfähig
ist.

Schon die „Leseübungen" zeigen ein neues Gesicht.
Es fällt dabei nur auf, dass der Schüler gleich auf der
ersten Seite mit einer Menge von Fachausdrücken (Oxy-
tona usw.) überrascht wird, die, wenn sie auch, wie ich
annehme, vom Lehrer nicht hier, wenn überhaupt,
verlangt werden, ein leichtes Gruseln nur durch ihre
Existenz erwecken können.

Es folgt, wie im alten Uebungsbuch, die Tabelle über
die Konjugation des Indikativs u. zw. fürs Aktiv sowohl
wie für Medium und Passiv. Aber wie im alten „Kaegi"
handelt § 1 doch nur vom Aktiv. Es wäre wohl beides
möglich gewesen. Auffallender ist, dass ebenso wenig
wie einst in der Konjugationstabelle Bindevokal und
Endung durch einen Bindestrich getrennt sind. Später
muss das doch erfolgen, und m. E. ginge dies auch gleich
zu Beginn des Griechisch-Unterrichtes.

Im Vokabular zu § 1 stehen noch immer etwelche
Wörter, nämlich Präpositionen, die doch erst im nächsten

Paragraph Verwendung finden.
Eine angenehme Ueberraschung ist aber, dass

der alte § 2 nun durch die §§ 2 und 3 ersetzt ist,
wodurch das Vokabular zu den einzelnen Abschnitten
entlastet wird. Immerhin ist es auch jetzt noch allerhand
verlangt, wenn zu § 2 nicht weniger als 25, zu § 3 gar
27 Vokabeln gelernt werden müssen. Dass im ersten Fall
7, im zweiten Fall 5 Eigennamen die Gesamtzahl etwas
vermindern, ist für den Anfänger noch nicht von
überragender Bedeutung. Im § 3 sind dann allerdings aus
dem alten § 3 noch die Masculina Oxytona mitübernommen,

wodurch der neue § 4 den Neutra allein reserviert
wird. In ähnlicher Weise ist der Stoff eines alten
Paragraphen nun auf zwei aufgeteilt in folgenden Fällen:
§ 6 alt (Feminina), jetzt: § 7 a purum) und § 8
(Feminina auf — 7] ); § 10 alt (Adjectiva oxytona), jetzt:
§ 12 (mit Feminina auf — r]) und § 13 (mit Feminina
auf — a); § 12 alt (Adjektiva zweier Endungen), jetzt:
§ 15 und § 16; § 26 alt (Indikativ, Infinitiv, Partizip von
Futur und Aorist), jetzt: § 34 (Aktiv) und § 35 (Medium);
§ 11 alt im 2. Band (transitive Formen von tavr)/j,i)f
jetzt: § 109 (Aktiv) und § 110 (Medium und Passiv).
Dass in einigen dieser Fälle — wie in den Ersatz-
§§2 und 3 für den alten § 2 — der Stoff um eine
Kleinigkeit vermehrt wurde, macht nichts aus, weil eben
statt eines nun zwei Paragraphen dastehen und auf diese
Weise doch für Entlastung gesorgt ist.

Wenn wir nun zur Reihenfolge der Abschnitte
zurückkehren, treten uns nach § 17 (entsprechend dem
alten § 13) zwei Abschnitte entgegen, die im früheren



Nr. 4 MITTELSCHULE Seite 15

Buch erst viel später' erschienen, nämlich § 18 (mit
avtog, äXXog, äXXrfXwv) und § 19 (mit zwei Demonstrativ-

und dem Relativpronomen. Diese Dinge waren

im alten Buch erst unter § 63 und § 65 zu finden,
dort allerdings rings umgeben von allen anderen
Fürwörtern, hier den anderen Pronomina weit vorausgenommen.

Tatsächlich werden sie auf diese Weise leichter
verarbeitet werden können. Und wenn auch die
Zerschlagung des Blocks der Pronomina schon im „Kaegi-
Denecke" durchgeführt war, so darf „Kaegi-Wyss"
wenigstens deshalb anerkannt werden, weil er eine gute
Idee in guter Form übernommen hat. In nobler Weise
überlässt auch das „Vorwort zur Neubearbeitung" die
Entdeckung dieser Neuerung dem Vorgänger. In den
neuen §§ 27 und 28 werden nun die Pronomina fortgesetzt,

und zwar handelt der erste vom Fragewort, der
zweite vom Indefinitpronomen. Beide waren früher in
§ 66 vereinigt, also auch hier wieder ein bedeutender
methodischer Fortschritt!

Eine blosse Umstellung ist erfolgt, wenn der neue
§ 29 (Temporales Augment und Augment in den
Komposita) § 23 alt vor den Substanliva mit -vv-
Stamm erscheint. Diese Umstellung hat aber zumindest
den Vorteil der Abwechslung, zudem jenen anderen, dass
die leicht zu verwechselnden Stämme auf — v und auf
— vT nun weit voneinander getrennt sind.

Nicht neu in dem Sinne, als ob sie früher überhaupt
nicht dagewesen wären, sind die §§ 37, 38 und 39. Sie
sind bloss aus dem früheren Anhang nach vorne gewiesen,
es handelt sich alles um drei zusammenhängende
Uebungsstücke (im alten Buch: §§ 93—95), die früher
nach § 27 gelesen werden konnten. Ich glaube nun allerdings

nicht, dass der Verfasser diese Stücke nun zu
P/ftc' f-Stücken machen wollte, aber es wäre gut zu wissen,

inwieweit die hierzu angegebenen Vokabeln in späteren

Abschnitten als bekannt vorausgesetzt werden. Ueber-
haupt ist eine grosse Veränderung in den zusammenhängenden

griechischen Uebungsstücken eingetreten: ausgefallen

sind die alten §§ 69, 86—92, 100—105, ferner aus
dem früheren 2. Band die §§ 4, 10, 13 und 19. Dagegen
sind die alten §§ 96—99 nunmehr nach vorne verschoben

§§ 56—59) und neu § 170 (als Abschluss des Buches).
Die Zahl dieser zusammenhängenden Stücke ist also
bedeutend kleiner geworden, es wird niemand um die
ausgeschiedenen klagen.

Durch die vorhin erwähnten Zerteilungen und
Einschaltungen ist es gekommen, dass den alten §§ 44 und 45
im neuen Buch die §§ 60 und 61 entsprechen. Sie handeln
von den Modi der Aktio imperfekta, bezw. des Futurs und
des Aorists im Aktiv und Medium. Mit Anführung der
Worte „Aktio imperfekta" ist bereits angezeigt, dass als
eine ganz wichtige Neuerung (besonders im syntaktischen
Anhang) die Unterscheidung von Aktionsart und Zeitstufe
beim Verbum eingetreten ist. Diese Neuerung entspricht
vor allem dem heutigen Stande der wissenschaftlichen
Sprachforschung und ist insoferne methodisch höchst
anerkennenswert, als es nun nicht mehr nötig ist, zu einem
späteren Zeitpunkt erst dem Schüler diese so wichtige
Unterscheidung beizubringen. Musste sie es aber verschulden,

dass der Formenlehre nach Zusammengehöriges wie
bisher getrennt blieb? Die Bildung des Konjunktivs (durch
Dehnung des Bindevokals) und des Optativs (durch -i-),
um nur diese zwei markanten Beispiele zu nennen, ist
doch dieselbe in der Aktio imperfekta wie im Aorist, und
so wäre es m. E. doch möglich, die in Betracht
kommenden §§ nach diesem Gesichtspunkte einzuteilen. Das
hätte den Vorteil, dass auf diese Weise die gleiche
formale Bildung gleichbedeutender Formen viel klarer zum
Ausdruck käme, während gerade die Verschiedenheit in
4er Aktionsart durch das krassere Nebeneinander auch

stärker betont wäre. Doch glaube ich gerne, dass man
hierin verschiedener Meinung sein kann.

Wie bisher schliesst sich an Praesens (mit Imperfekt),

Futur und Aorist das Perfektum an. Ich wundere
mich, dass „Kaegi-Wyss", der in der Frage der Pronomina

gezeigt hat, dass ihn „Kaegi-Denecke" anzuregen
vermocht hatte, nicht auch hier dem Vorgänger Gefolgschaft

geleistet hat. „Kaegi-Denecke" behandelte nämlich
zuerst die Perfekt-Formen des Mediums und Passivs und
dann erst jene des Aktivs, ich nehme an, in der Meinung,
dass gerade bei der Uebersetzung der Passivformen die
Bedeutung des griechischen Perfekts klarer vor Augen
tritt als bei Uebersetzung der Aktivformen. Die Rückkehr
zur alten Reihenfolge bleibt mir daher unerklärlich.

Auf die Tempusbildung der verba vocalia non con-
tracta folgt nun die Fortsetzung der Pronomina in den
§§ 65—67 (Personalpronomen; reflexives Personalpronomen;

Possessivpronomen). Mit glücklicher Hand ist hier
einmal etwas vereinigt, was früher eher zerrissen war.
Denn im alten Buche handelten vom gleichen Stoff die
§§ 63 (wo aber noch der Stoff des neuen § 18 mitgenommen

wurde), 64 und 68. Der engere Anschluss des
Possessiv- an das Personalpronomen ist nur zu begrüssen.

Bei der Aktio imperfekta der Verba contractu (neu
§§ 79—81 alt §§ 60—62) wäre es dagegen wohl
vorzuziehen, wenn zwischen — dco, — eco und — öa> andere
Stoffe eingeschoben würden, damit die Kontraktionsregeln
besser in Fleisch und Blut übergingen, wie man sagt, ehe
neue Kontraktionsgesetze den alten Konkurrenz machen.

Schlössen sich nun früher an die verba contracta
sämtliche Pronomina an, so bleibt jetzt nur mehr ein
kleiner, wenn auch nicht leichter Rest übrig, der aber in
drei Paragraphen ausführlicher (und für das bereits "3-
kannte in repetierender Weise) behandelt wird, als dies
im alten Buch der Fall war.

Sonst geht das Folgende seihen gewohnten Gang.
Auch Dual und zweite' attische Deklination steht an der
früheren Stelle (neu § 98 alt § 82). Man wird, wenn
man es bisher getan hat, auch jetzt diesen Paragraph
übergehen können. Ausser bei Homer spielt der Dual doch
keine grosse Rolle, und dort wird man ohnehin noch
darauf zurückkommen müssen. Es wäre daher vielleicht
praktischer gewesen, diesen Abschnitt ans Ende des

Uebungsbuches zu verweisen. Mit § 101 tritt das neue
Buch in jenes Gebiet ein, mit welchem der zweite Band
des alten Uebungsbuches begonnen hatte. Mit Ausnahme
von früher Erwähntem hat sich nichts geändert, leider
auch nicht die Gestaltung der neuen §§ 115 und 116

alt §§ 17 und 18), wo noch immer die sogenannten
kleinen Verben auf — fu durcheinander gemischt sind.
Hier wäre zweifellos eine Vermehrung der Paragraphen,
nämlich für jedes Verb je ein Paragraph, freudig begrüsst
worden.

Verschwunden sind die alten §§ 24—26; es wird also
jetzt sozusagen offiziell vorausgesetzt, dass erst nach
vollständigem Abschluss der Formenlehre zur Lektüre
übergegangen wird. Ich glaube, die Praxis hat es ohnehin
schon so gehalten. Auch die zusammenhängenden Stücke
zur Formenlehre alte §§ 36—50) sind gefallen. Sie

waren längst Ballast.
Die Leser dieses Berichtes über den neuen „Kaegi"

werden nun vielleicht noch ein Wort über den neuen
„Abriss der Satzlehre" erwarten. Der Herausgeber
versichert indes, dass „der Weg, der im Abriss vorgezeichnet
ist, sich im Unterricht bewährt" hat. Ich glaube dies

gerne, vielleicht dass ich später noch näher darauf
eingehe, aber erst, wenn ich meine eigenen Erfahrungen
damit gemacht habe; denn gerade auf diesem Gebiete nützt
kein Theoretisieren. Nur auf eines möchte ich aufmerksam
machen, weil es mir sofort aufgefallen ist. Die Regel 7

L



Seite 16 MITTELSCHULE Nr. 4

lautet: „Die Verschiedenheit der Aktionen ist am
deutlichsten bei den Indikativen der Vergangenheit, dem
Imperativ, Infinitiv und Partizip." Unter den Beispielen zur
„Vergangenheit" folgt nun auf Imperfektum und Aorist
das — Perfekt. Es sollte statt dessen das Plusquamperfekt
stehen, denn nur dieses ist ein Tempus der Vergangenheit,
das Perfekt ist dagegen ein Tempus der Zeitstufe Gegenwart,

es hat auch kein Augment Ich hätte auch von
diesem Schönheitsfehler weiter kein Aufsehen gemacht, wenn
ich nicht wüsste, wie schwer er den vom Latein herkommenden

Schülern — dort spielt ja das perfectum histori-
cum weitaus die gewaltigere Rolle als das perfectum praesens

— wird, diesen Unterschied des Griechischen von
der Sprache der Römer sich anzueignen. Und nun darf
ich meinen Bericht schliessen. Ich habe ihn gerne
erstattet. Ich hoffe nur, dass ich möglichst bald mit dem
neuen Buche arbeiten darf. Dem Buche selbst aber wünsche

ich recht freudige Aufnahme.

Mythologie — Philosophie

Der Unterschied zwischen Mythos und Philosophie ist
kein sehr wesentlicher; sehr vielen modernen Menschen
erscheint die Philosophie geradezu als Mythologie, oder
besser gesagt, als Mythos.

Der Mythos individualisiert, die Philosophie
abstrahiert; beide sprechen von demselben Wirklichen, aber
beide nicht mit den Ausdrücken des gewöhnlichen Lebens,
sondern der Mythos mit den „Formeln" der Geschichte,
die Philosophie mit den „Redewendungen" der Mathematik

und Naturwissenschaft.
Wie es falsche Philosopheme gab und gibt, so auch

falsche Mythologien; aber wie es eine wahre Philosophie
gibt, so gäbe es einen wahren Mythos im Sinne der Alten,
wenn wir noch mythisch denken würden, und gibt es
oinen wahren Mythos im wirklichen Sinne:
Geschichtsphilosophie oder Pragmatik genannt. F. A. H.

Bfcheraoke

Zollinger Max, Das literarische Verständnis des Jugendlichen
und der Bildungswert der Poesie. Zürich, Orell Füssli, 1926.

Auf knapp 80 Seiten wird das für jeden Deutschunterricht
an der Mittelschule grundlegende Thema gediegen und klar
behandelt. Wertvoll ist vor allem die starke Betonung der
seelischen Eigenart und damit Eigengesetzlichkeit der verschiedenen
Stufen des Jugendalters und die Forderung ihrer entsprechenden
Berücksichtigung im Deutschunterricht. Jeder Deutschlehrer, der
sich mit dieser Schrift auseinandersetzt, wird Nutzen und
Anregung daraus schöpfen. P. K. S.

Siegfried Behn, Philosophie der Werte. Verlag Kösel-Pustet.
München 1930.

Von dem grosszügigen Unternehmen „Handbuch der
Erziehungswissenschaft" ist nun bereits der zweite Teil
„Grundwissenschaften der Pädagogik" in Angriff genommen durch den
hier genannten 1. Bd. Der Verfasser ist dem eigentlichen Zweck
dieses Teiles, den er selbst als „Präambula der Pädagogik"
bezeichnet, äusserst konsequent geblieben: er behandelt lediglich
das theoretische Wertproblem. Auf dessen Ergebnisse kann sich
dann erst die Pädagogik selbst, die Wert v e r w i r k 1 i c h u n g,
aufbauen. Die wesentliche Seinsart des Wertes findet der
Verfasser im „Beruhen". Während die modernen Werttheoretiker

sonst gewöhnlich von der G e 11 a n g des Wertes sprechen
und ihn so mit dem Gut zusammenwerfen, so beruht hier der
Wert — und das entspricht der gewöhnlichen Bedeutung dieses

Wortes — auf einem Gute, d. h. die Einsicht in den Wert eines
Dinges hängt ab von dessen Güte oder Vollkommenheit. Da Behn
mit gutem Recht vier Urgüter nachweist: Sachen, Kunstgebilde,
Leben, Personen, so beruhen darauf auch vier Urwerte: das Nütz¬

liche, Schöne, Edle, Heilige. Dabei sind wir dem Verfasser zu
besonderem Dank verpflichtet für die Läuterung des Begriffs des
„Heiligen", das auf nichtkatholischer Seite gewöhnlich auf eine
irrationale Scheu vor „machtgeladenen", zaubermächtigen
Gegenständen zurückgeführt wird. Behn lässt den Wert des Heiligen
auf dem Gute der sittlichen Vollkommenheit beruhen, so dass
es durch die allgemeine sittliche Ertüchtigung dos Menschen
verwirklicht wird.

Freilich ist mit der Kenntnis der Güter deren Wert noch
nicht endgültig entschieden; er erhellt vielmehr erst durch die
Einordnung der Güter in ein bestimmtes Weltbild, in die
metaphysische Weltanschauung; je nach dessen Beschaffenheit werden

die Güter anders „gewertet". So hat für einen materialistischen

Utilitaristen der Wert der Heiligkeit nicht viel Sinn, weü
er jeden Wert nur unter dem Gesichtspunkt seines praktischen
Nutzens beurteilt, usw. Darin liegt die vollständige Heteronomie
der Werte. Freilich gehört die Begründung der Weltanschauung
nicht in die vorliegende Arbeit hinein, weshalb der Verfasser
dafür auf die einschlägigen Disziplinen verweist. Aber er wendet

doch der katholischen Lehre besondere Aufmerksamkeit zu.
In ihr kann der höchste Wert nur in der Heiligkeit Gottes liegen.
Die Erziehung im katholischen Sinne hat daher die Aufgabe, den
Heiligkeitswert in den Zöglingen nach Kräften zu verwirklichen,
„leibhaftig" zu machen. Der Erzieher hat seinen Pflegebefohlenen

den Wertreichtum der eigenen Persönlichkeit und die
wertvollsten Menschen der Geschichte: die Heiligen, Christus,
vorzustellen. Nur durch Hinweis auf diese „exemplarischen
Vorbildpersönlichkeiten" kann er erzieherisch wirksam werden, während

das blosse „Reden von Werten" ohne die „Fülle anschaulich
vorgestellten Lebens" unfruchtbar bleibt. Das Ziel der Erziehung
in diesem Sinne ist daher die möglichste Annäherung des eignen
Personenwertes an den Heiligkeitswert des dreieinigen Gottes.

Die Schreibweise des Verfassers ist lapidar, von moderner
Knappheit und Sachlichkeit. Wer mit den bestehenden
Werttheorien noch weniger bekannt ist, wird daher in der Lektüre
einige Schwierigkeiten finden. Er lasse sich dadurch nicht
abschrecken; denn das Buch ist für jeden eine Fundgrube anregender

Gedanken und eine solide Grundlage für eine zvveckeingcstelll«
Pädagogik. Mögen einige Einzelheiten, wie die Einteilung der

Werte, nach wie vor problematisch bleiben, mag mancher ein
direktes Eingehen auf die eigentliche Pädagogik wünschen, so

bleibt das Buch doch ein Standardwerk der Wertlehre und sollte
niemandem fehlen, der eine tiefere Einsicht in den Fundamentbau
der Pädagogik erstrebt. Dr. P. S. H.

Bänädict, Deutsch. 2. Buch. Verlag Pro Schola, Lausanne.

Das 2. Buch Deutsch von Benedict ist eine Einführung in
das Deutsch des Alltages. Das Werk wird, sofern sich der Schüler

den Inhalt des ersten Buches angeeignet hat, zweifellos gute
Dienste tun. Vom Lehrer verlangt das Lehrmittel unbedingte
Beherrschung der deutschen Sprache in Grammatik sowie des

Wortschatzes, wie auch durchgreifende Kenntnis des Buches, vor
ollem der schon durchgenommenen Stoffe, um die Einübung des

Wortschatzes auf das bereits Durchgenommene aufbauen zu
können. Ich zweifle nicht, dass der richtige Lehrer mit diesem
Buche seinen Schülern manche interessante und lehrreiche
Stunde bereiten wird. Das Bestreben, wie es sich laut Vorwort
der dritte Abschnitt jeder Lektion zum Ziele setzt, ist unbedingt
anzuerkennen und zu unterstützen. J. R.

Philippe Quinche, Mon deuxieme livre de francais. Verlag
Francke A.-G., Bern.

Das Buch zu durchgehen, war mir wirklich eine Freude.
..Medio tutissimus ibis, der gesunde Mittelweg ist der beste",
scheint der Leitgedanke gewesen zu sein, auf dem die bernische
Fachkonferenz das Buch aufgebaut hat, und hiezu ist ihr nur zu

gratulieren. Das gesunde grundlegende Alte hat sich friedlich
zum praktischen Neuen gestellt Der grammatische Teil hat wieder

die gebührende Berücksichtigung, die Uebersetzung aus dem

Deutschen ins Französische wieder Eingang gefunden, wozu nochmals

zu gratulieren ist. Dabei findet auch die direkte Methode

einen Platz an der Sonne und hat Gelegenheit, sich in den
praktischen und zugleich zum Gemüte sprechenden Lesestücken zu

tummeln. J. R.



17. Jahrgang Nr. 5 9. Juli 193t

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: OR. P. ROBERT L0HRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT Mittelschule und Beruf -—De beiden Horaz-Odcn an Qu. Aelius Lama — Hatte das griechische Thea'er aeben der Orchestra eine besondere Bühne für die
Schausoieler — Bücherecke.

Mittelschule und Beruf

Dr. P. Karl Schmid, Rektor, Engelbert).

Berufsfragen begegnen in letzter Zeit einem immer
steigenden Interesse aller direkt oder indirekt beteiligton
Kreise. " Mehr und mehr gilt dies auch von den akademischen

Berufen. Die auf sie vorbereitenden grossen
Mittelschulen in unsern Kantonshauptorten besitzen vielfach
einen eigenen Lehrer, der nahezu hauptamtlich als
Berufsberater tätig ist. (Vergl. das Referat von Dr. Henneberger,

Basel, „Aus der Praxis der akademischen
Berufsberatung", an der Jahresversammlung des Vereins
Schweizerischer Gymnasiallehrer, Engelberg. 1926. Jahrbuch

S. 17—31). Dazu kommt noch das tätige Interesse
und die wertvolle Mitarbeit der einzelnen Berufsverbände,
vorab freilich der technischen und kaufmännischen mit
ihrem zum Teil breit angelegten und gut organisierten
Berufsberatungsstellen, oft verbunden mit dem Obligatorium

der psych o-technischen Eignungsprüfung. Diese
letztere ist übrigens in einzelnen Kantonen wie Genf und
m. W. auch Neuenburg bereits staatlich allgemein eingeführt,

so dass sämtliche Schüler der obersten Primar-
klasse sie gegen kleines Entgelt der Eltern durchmachen.

Gewiss wird es keinem Einsichtigen einfallen, Wert
und Bedeutung aller Hilfen der Berufsberatung gerade
für den akademischen Nachwuchs zu leugnen. Wenn der
angehende Akademiker diesbezüglich heute besser daran
ist, und wenn Staat, berufliche, erzieherische und katholische

Organisationen alles tun, dass er morgen noch
reicher mit solchen Hilfen umgeben sei, so soll das dankbar

als Fortschritt und Wohltat anerkannt sein. Und
wenn die Berufsberatung und Eignungsprüfung des
abgehenden Primarschülers bereits imstande ist, oft
ungeeignete Kräfte trotz väterlichem oder mütterlichem
Wünsch vom Gymnasialstudium fernzuhalten und damit
diesen Knaben selbst, wie auch ihren Lehrern und
Mitschülern viel zu ersparen an Zeit- und Müheaufwand,
so verdient das. gewiss Anerkennung und Dank aller
Interessierten.

Allein anderseits darf das berechtigte und gewiss
nötige Interesse an der Berufsberatung nicht zu deren
Überbetonung führen, darf man vor allem nicht die Berufs-
niahl als das allein Wichtige und ausschlaggebende
hinstellen. Denn mit. der Wahl ist es noch nicht getan.
Ebenso entscheidend für den jungen Menschen selbst, wie
alle, denen er in seinem Berufe begegnen wird, ist die
Auffassung, die er von seinem Beruf hat, das Ethos, das

er an seinen Beruf heranbringt. Ja, dieses ist unbedingt
bedeutungsvoller und folgenschwerer als die Wahl selbst.
Das erhellt schon aus der einfachen Erwägung, dass
selbst eine- verfehlte Wahl durch eine rechte Auffassung
und Einstellung wieder gut gemacht, wenigstens in den

einigermassen wesentlichen Punkten aufgewogen werden
kann, während eine rechte Wahl mit nachfolgender
verfehlter Einstellung ein unausweichliches Fiasko bedeutet,

mag sich dieses dann bald als solches offenbaren oder
nicht.

Darum ist es sehr wertvoll, dass die Instanzen und
Stellen, die sich vom katholisch-sozialen, staatlichen oder

beruflichen Standpunkt aus mit Berufsberatung und
verwandten Fragen befassen, von Anfang an wenigstens in
etwa es auch als ihre Aufgabe erkannten, den Anwärtern
die richtige Auffassung des für sie passenden Berufes zu
vermitteln. Und erfreulicherweise kann man beobachten,
dass diese Strömung der vermehrten Förderung und
Pflege eines rechten Berufsethos in der Gegenwart
gerade in akademischen Kreisen des Katholizismus mehr
und mehr Interesse findet. Man denke z. B. an die
katholischen Aerzte - Vereinigungen in den Ländern ro ¬

manischer -Zunge, vor allem an die Societe, medicale de
S. Luc in Frankreich mit dem Ziele der Pflege einer
katholischen Berufauffassung, dem Ausbau der Berufsmoral

vom katholischen Standpunkt aus und der
Erziehung des beruflichen Nachwuchses zu einem wirklich

katholischen Aerztostand.
In diesem Zusammenhang muss auch das noch

bescheidene, aber trotzdem sehr verdienstvolle Unternehmen
unserer katholischen Universität Freiburg erwähnt werden,

die auf Wunsch der Aktivitas im vergangenen Winter

einzelne Sondervorlesungen über die Berufsmoral der
einzelnen akademischen Berufe hielt.

Und der deutsche und österreichische katholische
Akademikerverband wählte „Das katholische Berufethos"
zum Gegenstand seiner Salzburger Akademikerwoche vom
vergangenen September. Die dortigen Referate sind nun,
in zum Teil erweiterter Form, als schmucke Einzelbänd-
chen bei Haas u. Grabherr in Augsburg erschienen unter
den Titeln: Hildebrand, Das katholische Berufsethos;
Allers, Christus und der Arzt; Gurian, Der katholische
Publizist; Landmesser, Unternehmer und Arbeiter; Marx,
Christus, das Recht und der Richter.

Eine ethische Berufsauffassung- wird, vor allem, wenn
sie das volle Licht der christlichen Weltanschauung,
darauf fallen lässt, den Beruf überhaupt und den
akademischen ganz besonders heben und veredeln. Denn wenn
man vom Berufsethos redet, so darf man nicht zuerst und
nicht zumeist an die Schranken denken, die die kathol.
Moral bei aller Wahrung der relativen Eigengesetzlichkeit

der einzelnen Berufe dem Arzte, dem Kaufmann,
dem Richter usw. zieht, welche Schranken übrigens nur
auf den ersten Blick als Hemmungen erscheinen, dem
tiefer Dringenden sich jedoch sofort auch vom
Berufsstandpunkte aus als wertvolle Sicherungen erweisen.

Wertvoller und primärer ist aber eine andere
Beziehung von Moral und Beruf; Die Einordnung des
einzelnen Berufes in einen grossen Lebenszusammenhang,
besser in die grosse Lebensordnung des Menschen und
der Menschheit, wie sie die katholische Moral in sich
birgt und mit sich bringt.

Gewiss verliert dadurch der Beruf seine Absolutheit,
mit der er oft auftritt, verliert vielleicht auch vieles von
seinem oft fast despotisch dominierenden Charakter über
seinen Träger, dessen Kraft und Zeit. Aber das ist kein
Unglück. Damit ist vielmehr die geistige Bahn wieder
frei gemacht zur Erkenntnis und Anerkennung einer
elementaren Wahrheit, die heute in weitesten, auch in
katholischen Kreisen theoretisch und vor allein praktisch
viel zu sehr übersehen wird: dass nämlich der Mensch

T,



Seit« 18 MITTELSCHULE Nr. 5

nicht nur und nicht erst damit einen Beruf zu erfüllen
hat, dass er z. B. Arzt oder Lehrer oder auch Priester
ist, dass vielmehr sein erster und wichtigster Beruf der
ist, Mensch und Christ zu sein.

Ein grosses Verdienst der Akademikertagung in Salzburg

liegt nun darin, dass sie diesen wesentlichen Beruf
des Ghristenmenschen zum ersten Thema ihrer
Besprechungen gemacht hat. Und Verdienst des Referenten,
Professor Dietr. v. Hildebrand aus München ist es, diesen
Beruf gebührend hervorgekehrt und die Einzelberufe als
sekundäre diesem primären ein— und untergeordnet zu
haben. Hildebrand sagt zwar damit etwas, das an sich
sicher zu den Binsenwahrheiten gehört. Wenn es aber
der heutigen Zeit keine Selbstverständlichkeit mehr ist,
so verrät sie damit bloss, dass ihre Mentalität einseitig
und exzentrisch ist. Man beachtet ganz allgemein und
damit auch in unserer Frage zu sehr das Spezifische und
Unterscheidende und lässt darob das Gemeinsame und
Einende zu sehr zurücktreten. Damit nimmt der Beruf
im heutigen Existenzkampfe tatsächlich fast das ganze
Leben seines Trägers in Beschlag und tritt bei der
übertriebenen und absoluten Eigengesetzlichkeit, die er sich
heute vielfach, wenn auch zu Unrecht vindiziert, mit dem
Ansprüche auf, allein das Leben auszufüllen. Man
beachte bloss die heute üblichen Würdigungen eines eben
abgeschlossenen Lebens. Die Berufswirksamkeit bildet
meist den alleinigen substanziellen Teil. Was ein Mann
dann „überdies" noch „als Mensch" gewesen, dessen
gedenkt man gewöhnlich nur nebenbei „auch noch". Aber
wie es dem Menschen heute geht, wenn er sein Leben
lebt, so geht es ihm, wenn er anderer Leben würdigt:
Er will oder muss sein Leben mit der Erfüllung seines
Sonderberufes ausfüllen und „alle menschlichen
Beziehungen, Ehe, Freundschaft, sind bloss Umrahmungen des
Lebens im Vergleich zum Berufe" (Hildebrand 10).

Damit hängt übrigens noch eine weitere Verschiebung
des geistigen Blickpunktes von heute zusammen; es ist
der Primat des Tätigseins, vielmehr der Leistung über
das Sein. Nicht darnach fragt man heute zuerst, was
einer absolut, als Mensch ist, sondern was er kann, wie
tüchtig für eine ganz bestimmte Leistung in Politik,
Wissenschaft, Kunst, oder — Sport. Diese spezifische
Leistungsfähigkeit, und dazu oft noch auf sehr peripheren
und untergeordneten Gebieten des menschlichen Seins
und Lebens, ist heute der Wertmasstab des Menschenseins.

Und doch ergibt sich vom katholischen Standpunkte
aus, wie ihn philosophia perennis und Offenbarung
einnehmen, eine ganz andere Einstellung und Bewertung.
Diese an sich so alten Wahrheiten knapp und scharf
umrissen ins Licht gerückt zu haben, das ist m. E. das
Hauptverdienst Hildebrands. Das Wesentlichste sei
darum kurz skizziert:

„Das Ethos, das alle Berufe durchsetzen soll und
das wir als das katholische Berufethos bezeichnen können,

ist vor allem in dem klaren Bewusstsein gegeben,
dass vor und über allen Berufen im engeren Sinne des
Wortes der eine primäre Beruf steht, der allen Menschen
gemeinsam ist, Abbildung von Gottes Wesen zu
sein, sich bewusst auf Gott zu richten, frei ihm
gegenüber Stellung zu nehmen und in der übernatürlichen

Erhöhung durch Gott teilzunehmen am übernatürlichen

Leben der hlst. Dreifaltigkeit (5f). Es kann
heute nicht genug betont werden, dass jeder Mensch
davon durchdrungen sein muss, dass er primär nur diesen

einen allen gemeinsamen Beruf hat, dem gegenüber
alle anderen Berufe sekundär sind (7).Denn das Sein der
Person selbst ist kosmisch wichtiger als alle apersonalen
Güter, die sie zu schaffen fähig und berufen ist. Und
nicht nach der Tüchtigkeit wird die Person primär ge¬

richtet werden, nicht ihre Tauglichkeit zur Erzeugung
irgendwelcher apersonaler Güter ist die Kardinalfrage
für sie, sondern ihre Tugenden, ihre Heiligkeit, was sie
selbst ist, welche personalen Werte sie realisiert, vor
allem in wie weit Christus in ihr nachgebildet wird,
wieweit sie sagen kann: Ich lebe, doch nicht ich, sondern
Christus lebt in mir (11). Es ist endlich an der Zeit,
sich ein für allemal klar zu machen, dass nicht irgend
eine noch so ausgedehnte Wirksamkeit, irgendwelche noch
so grosse „Wirkungen", die in die Oeffentlichkeit
hinausstrahlen, die volle Realität darstellen, auf die es primär
ankommt, sondern das Sein der Person selbst — ihr
Erkennen und Lieben, die Konformität ihres Wollens mit
dem Willen Gottes — das göttliche Leben, das ungehemmt
in der Person sich entfalten kann (12). Und das
wahre Wesen dieses personalen Seins, das doch so den
unbedingten Vorzug besitzt vor allen ,objektiven Leistungen,'

ist Hingabe an Gott den Inbegriff aller
Werte (13). Denn in dieser gebührenden Antwort auf die
Wertewelt wird auch die Person selbst zugleich selbst
Träger von Werten Sie wird das, was sie anbetet
Und sie verherrlicht Gott nicht nur in dem Wort der
Anbetung, das sie zu ihm spricht, sondern auch durch das
wertvolle Sein, das sich in dieser Anbetung konstituiert
(15) Klar und eindeutig muss in jedem dieses
Bewusstsein des primären Berufes leben, von hier aus muss
er geformt und getragen werden, hier muss die Quelle
alles wahren Ernstes (Ernst des Lebens!) für ihn liegen.
Von diesem primären Berufsbewusstsein aus, in der
ständigen Vergegenwärtigung des Wortes Christi, .Martha,
Martha, du machst dir Sorge und bekümmerst dich um
sehr viele Dinge; nur eines ist notwendig' — kann auch
allein der Beruf im engeren Sinne das wahre Ethos
erhalten (13)." (Fortsetzung folgt.)

Die beiden Horaz-Oden an Qu. Aelius Lamia
(1 26 und III 17).

Eduard v. Tunk, Immensee.

Im Eingang des 14. Briefes des ersten Epistelbuches
findet sich Horaz, der gerne auf sein Landgut wollte, in
Rom zurückgehalten durch freundschaftliche Verpflichtung,

da er Lamia trösten muss über den Verlust seinfes

innig geliebten Bruders:
me (quamvis) Lamiae pietas et cura moratur,
fratrem maerentis, rapto de fratre dolentis
insolabititer. .(Vers 6—8 Anfang).
Es kann kein Zweifel bestehen, dass der hier

genannte Lamia zugleich der Adressat der Oden I 26 und

III 17 ist. In der Tat, so wie sich in den eben zitierten
Versen Lamia recht untröstlich zeigt ob des Todes seines
Bruders, so ist auch der Lamia des carmen I 26 ein offenbar

recht melancholischer, trüben Stimmungen leicht
zugänglicher Mensch. Vielleicht hatte er — wir können das

vermuten, weil die Lamiae zu den' römischen equites, also
zum Geldadel gehörten — im fernen Osten, der politisch
stets etwas unruhig war, Gelder angelegt, die er nun
bedroht sieht, weil Wetterwolken am politischen Himmel
aufsteigen. Ihm über die schwierige Lage hinwegzuhelfen,
erinnert ihn Horaz an ein zweites Interesse, dem das
empfängliche Herz seines Freundes gewidmet ist, an die Poesie.

Wir werden ja kaum glauben, dass die Verse des
Lamia allgemeinere Beachtung gefunden haben; um so

menschlicher erscheint uns der vates Horatius, der, was
ihm Beruf ist, dem anderen als Zeitvertreib gerne gönnt
und nicht verächtlich auf den blossen Verseschmied
herabschaut und ihn belächelt. So wird dieses Gedicht, das

für sich genommen gewiss nicht zu den besten des Dichters

zählt, ein erfreulicher Beitrag zur Erforschung der



I

Nr. 5 MITTELSCHULE Seite 19

Persönlichkeit seines Verfassers. Dass zu diesem
allgemeinen Anlass — die Sorge wegen der Wirren im Orient
— noch ein besonderer hinzugetreten war, verraten uns
die Verse 9—10 (nil sine te mei / prosunt honores), aber
wir werden das besondere Fest; an dem Horaz den
Freund feiern will, schwerlich ergründen.

Deutlicher dagegen gibt die zweite Lamia-Ode ihre
Veranlassung an. Dort lesen wir in den Versen 14—15
eras Genium mero / curabis. Das deutet doch wohl
eindeutig auf den „morgigen Geburtstag", zumindest erlaubt
uns. diese Stelle eine derartige Deutung. Der scherzhafte
Ton des ganzen Gedichtes zeigt ferner, dass die Freundschaft

zwischen diesen beiden Männern über eine konventionelle

necessitas hinausgeraten sein muss, sonst wäre es
kaum denkbar, dass sich der Empfänger dieses
Glückwunschschreibens — da aber eine eigentliche Gratulation
nicht vorliegt, darf man wohl auch das Poem als
Selbsteinladung zum kommenden Festtag deuten — als
Nachkomme des alten Menschenfressers Lamos anreden liesse,
Ob diese Genealogie irgend eine Begründung in genealogischen

Forschungen des Lamia findet — damals war ja
dergleichen hohe Mode'— oder Horazens plötzlicher Einfall

ist, lässt sich nicht mehr ausmachen. Aber wir dürfen,
wie dem sonst auch immer sei, die Durchführung dieses
Motivs und die feine Darstellung der veränderten Lage in
der Gegenwart ein wenig verfolgen.

Nach ältester Familientradition sowie nach den
amtlichen Notizen des Hof- und Staatskalenders führen die
Lamiae — nach Horazens Erfindung — ihren Stammbaum

zurück bis auf den uralten, sagenhaften Menschenfresser

— das wird in Worten nicht ausgedrückt, aber es

gibt in der Mythologie nur einen Lamos, den in der Odyssee

(x 81) erwähnten Laistrygonenkönig, und der war eben
anthropophag — qui Formiarum moenia dicitur / prineeps
et innantem Marcicae / litoribus tenuisse Lirim, / late ty-
rannus (Vers 6—9 Mitte). Diese Worte zaubern uns vor
das geistige Auge eine mächtige Burg am Meeresstrand,
als Besitz eines weithin gebietenden grossmächtigen
Herrn; auf den Zinnen stehen zweifellos Wächter, die
Blicke gerichtet über die hohe See, die Schiffe zu
erspähen, die herannahen könnten, sie rechtzeitig zu
signalisieren, auf dass die hiezu Bestellten sie überfielen und
dann mit reicher Beute heimkehren, um die Schatzkammern

sowohl wie, den Magen ihres Gebieters zu füllen.
Besonders günstig mochten zu diesem Zwecke Sturm- und
Regenzeiten sein, in denen den ahnungslosen Seefahrern
jede Küste gastlich erscheint; vielleicht nahen sie sich
selbst und müssen gar nicht von den Seeräubern gekapert
werden.

Wie ist das doch alles anders geworden! Der Regenvogel

kündet Sturm und Unwetter, die uralte Krähe —
vielleicht hat sie noch das frühere Treiben an der Liris-
mündung gesehen, denn wenn Hesiod den Krähen ein
neunmal so langes Leben wie den Menschen zuschreibt, so
kann der schalkhafte Dichter diese Lebenszeit noch
bedeutend und nach Belieben und Bedarf verlängern — ist
an die Stelle der Turmwächter getreten, und ihr Ruf lässt
nicht mehr denken an Kampf und Streit, an Ueberfall,
Mord und Raub, sondern mahnt nur dazu, eine andere
Beute rechtzeitig heimzubringen, trockenes Holz, damit am
Festtag der Kamin nicht übermässig raucht und der Braten

zur rechten Zeit weich wird.
Am Festtag! Wenn der alte Lamos Geburtstag

feierte, da hatten wohl seine Untertanen mehr zu tun denn
je, und das Opfer, das er darbrachte, galt wohl „keinen
Göttern sonst, und hier / dem allerhöchsten Gotte, meinem
Bauch", wie Polyphen, der andere bekannte Menschenfresser

sich auszudrücken geruht (Euripides, Kyklop 334/5,
übers, v. Wilamowitz), und bestand aus erwachsenen
Menschen. Auch darin hat sich viel, ja alles geändert:

das Mahl besteht am Geburtstage Lamias aus einem zwei
Monate alten Ferkel, die Dienerschaft hat frei und
schmaust mit ihrem Hausvater, und das Opfer wird, wenn
auch letzten Endes dem eigenen Magen, so doch der Idee
nach dem Schutzgütte des Geburtstagskindes dargebracht.
Nur eines ist gleichgeblieben: mero curabis Genium, sagt
Horaz, mit ungemischtem Wein hat wohl auch Lamos sein
reichliches Mahl hinuntergespült (wie's der Kyklop getan
hat).

Hatte das griechische Theater neben der Orchestra
eine besondere Bühne tür die Schauspieler?*)

Früher nahm man im altgriechischen Theater allgemein

ein besonderes, etwa 3 Meter über der Orchestra
liegendos Podium- als gewöhnlichen Standplatz der Schauspieler

an. Man stützte sich dabei in erster Linie auf die
Angabe des römischen Architekten Vitruv (Ende des 1.

Jahrhunderts vor Christus), dass eine solche Bühne im
theatrum Graecorum vorhanden sei und für die skeni-
schen Aufführungen als Spielplatz diene. Schon vor fast
50 Jahren habe ich dagegen auf Grund meiner
Untersuchung der damals ausgegrabenen alten Theater von
Athen und Epidauros die Unrichtigkeit dieser Lehre
nachgewiesen und die These aufgestellt, dass das griechische
Theater niemals eine besondere Bühne für die Schauspieler
gehabt haben könne und dass die Orchestra stets der
gemeinsame Spielplatz des Chores und der Schauspieler
gewesen sei. Neben jenen beiden Theatern, die zum ersten
Male eine kreisrunde Orchestra als Zentrum der Anlage
aufwiesen, hatten die Nachrichten der griechischen
Schriftsteller über das Theater und namentlich die erhaltenen

altgriechischen Dramen selbst mich davon
überzeugt. Erst in römischer Zeit, so liess sich zeigen, waren
in mehreren griechischen Theatern erhöhte Bühnen
gebaut worden, wie sie in Italien als Ausweis alter Vasenbilder

schon Jahrhunderte vorher üblich waren.
Meine neue Lehre, die anfangs heftigen Widerspruch

fand, wurde für die ältere griechische Zeit bald allgemein
angenommen; aber für die spätere griechische Zeit, für
das 3. bis 1. Jahrhundert, glaubten fast alle Archäologen
an einer hohen Bühne festhalten zu müssen. Sie beriefen
sich auf die Tatsache, dass in allen Theatern jener Zeit
vor der Skene ein hoher Vorbau mit einem schmalen
Podium darüber vorhanden ist, der sich neben der kreisrunden

Orchestra erhebt und der von, Vitruv geschilderten
Bühne sehr ähnlich ist. Dieser Vorbau, für den der alte
Name JiQoaxrfV iov inschriftlich gesichert ist, kann aber
unmöglich als gewöhnlicher Standplatz der Schauspieler
in Betracht kommen:

Erstens bedeutet der Name Proskenion ebenso die
Vorhalle oder Fassade der Skene, wie der Pronaos die
Vorhalle des Naos bildet. Zweitens ist die Vorderwand des

Proskenions stets mit Säulen oder Halbsäulen geschmückt,
zwischen denen Türen und Tafelgemälde angebracht waren.

Sie hat daher augenscheinlich den Hintergrund für
das in der Orchestra sattfindende Spiel gebildet, nicht
aber die Vorderwand einer Bühne. Denn es wäre
künstlerisch widersinnig, die Wand unter einem Podium, das
den Erdboden darstellen soll, mit Säulen zu schmücken.
Drittens war die Oberwand der Skene über dem Proskenion

nicht mit Säulen geschmückt, sondern bestand aus
einfachen Pfeilern mit grossen Türöffnungen dazwischen,
die mit hölzernen Torflügeln geschlossen waren. Diese
Oberwand kann unmöglich, wie viele Gelehrte behaupten,
den Spielhintergrund gebildet haben, weil sie in diesem

*) Wilhelm Dörnfeld in ..Forschunzen und
Fortschritte". 6. Jg. (1930). Heft 27, S. 345 (Berlin N. W. 7,
Unter den Linden. 38).

L



Seite 20 MITTELSCHULE '"NT. 5*

Falle mit bemalten Holztafeln anstatt mit Torflügeln
ausgestattet gewesen sein müsste. Die grossen Toröffnungen
waren vorhanden, damit die Götter auf der Flugmaschine
durch sie aus dem Obergeschoss hervorkommen konnten,
um auf dem Podium über dem Proskenion, dem Theologeion,

zu erscheinen. Viertens sind die Säulen des
römischen Theaters, vor denen die Schauspieler auftraten,
augenscheinlich dieselben Säulen, die im hellenistischen
Theater das als Hintergrund des Spiels dienende Proskenion

schmückten. Beide bildeten die Fassade der Skene,
und beide trugen den Namen Proskenion.

Trotz dieser und anderer Beweise war es mir bis vor
kurzem nicht gelungen, meine Gegner von dem bühnenlosen

Spiel in der Orchestra des hellenistischen Theaters
zu überzeugen. Die neuesten Untersuchungen in den Theatern

von Athen, Pergamon und Sparta haben jedoch meines

Erachtens die Bühnenfrage endlich gelöst:
Erstens ist nachzuweisen, dass in Athen im 5.

Jahrhundert ein hölzernes Skenengebäude bestanden hat, das
eine ähnliche Bauart und Gestalt hatte wie die in
Pergamon noch für das 3. Jahrh. nachweisbare hölzerne
Skene, die noch keine Bühne hatte. Sie war in Pergamon
aus bestimmten Gründen noch beibehalten worden, als an
den meisten andern Orten schon steinerne Skenen oder
Proskenien erbaut worden waren. Zweitens hat es in Athen
zur Zeit des Kaisers Nero und auch in Sparta in der
frührömischen Periode noch keinerlei erhöhte Bühne für
die Schauspieler gegeben. Denn an beiden Orten reichte
das etwa 5 Meter hohe, aus Säulen bestehende römische
Proskenion bis zum Boden der Orchestra hinab, so dass
das gleichzeitige Bestehen irgendeiner Bühne ausgeschlossen

ist. In Athen lässt sich dieser wichtige Tatbestand
an den Ruinen mit Sicherheit nachweisen; in Sparta ist
er sogar noch tatsächlich zu sehen. In beiden Theatern
sind erst in spätrömischer Zeit niedrige Bühnen gebaut
worden, durch die nur die Postamente der frührömischen
Proskenion-Säulen verdeckt wurden, in Athen sogar erst
im 5. Jahrhundert n. Gh.

Die Bühnenfrage des griechischen Theaters ist damit
endgültig zu meinen Gunsten entschieden. Die drei antiken

Schriftsteller, auf die sich meine Gegner bisher zu
berufen pflegten, kommen jetzt als Zeugen für eine Bühne
im griechischen Theater nicht mehr in Betracht: Vitruv
(V 7) spricht gar nicht vom hellenistischen oder alt-
griechischen Theater, sondern von dem zu seiner Zeit in
Rom bestehenden Pompeius-Theater, das zwar dem
griechischen Theater von Mytilene auf Lesbos nachgebildet,
aber zu einem römischen Bühnentheater umgebaut worden

waY. Die beiden andern Zeugen, Pollux und
Plutarch, sprechen dagegen vom griechischen bühnenlosen
Theater, nämlich vom athenischen Theater des Kaisers
Nero, das zu ihrer Zeit, im 2. Jahrhundert n. Chr., noch
keine Bühne hatte. Wir müssen also die Frage unserer
Ueberschrift dahin beantworten, dass das griechische
Theater niemals eine besondere Bühne für die Schauspieler

gehabt hat. Seine runde Orchestra ist bis zur
spätrömischen Zeit der Spielplatz des Chores und der Schauspieler

geblieben.

BUcheracke

Rösch, Dr. P. Konstantin, 0. M. Cap. Das neue Testament,
übersetzt und kurz erläutert. 194.—210. Tausend. 8°.
Ganzleinen. 601 S. mit 4 Karten und einer Tempelskizze. M. 1.80.

(von 28 Exemplaren weg ä M. 1.75; von 50 Exemplaren weg
ä M. 1.70: von 100 Exemplaren weg ä M. 1.65). Verlag Schö-
ningh, Paderborn, 1931.

Vorliegendes Büchlein erfüllt alle berechtigten Wünsche, die
an eine Taschenausgabe gestellt werden können; es ist sehr
handlich, sehr gefällig, sehr solid gebunden und sehr sauber
gedruckt. Ausserdem zeichnet es sich aus durch ein ausführ¬

liches Namen- und Sachregister, gut orientierende Karten,
knappe, aber substantielle Erläuterungen und, was das wichtigste
ist, eine geradezu mustergültig deutsche und genaue Uebersetznug.
Religionslehrer, Seelsorger, Vereinsleiter und Pädagogen sollten
im eigenen Interesse auf. weiteste Verbreitung dieses zugleich
äusserst preiswerten Werkes bedacht sein.

Hans und Grete. Zwölfhundert Vornamen erklärt von Dr.
Ernst Wasserziehe r. 6. vorm. und verb. Aufl. von Dr.
Paul Herthum. 21.—25. Tausend. M. 1.50. Verlag Düinmler, Berlin

SW 68 und Bonn. 1931.

Die Neuauflage ist sorgfältig revidiert und in vielen Punkten

ergänzt worden. Sie verdient daher die früheren Empfehlungen

in erhöhtem Masse. Aber auch unser wiederholt
geäusserter Wunsch nach besserer Zusammenfassung des Stoffes,
evtl. einem alphabetischen Gesamtregistor drängt sich mit joder
Neuauflge vermehrt auf. Die umfangreichen Anhänge stellen
an die Geduld des Lesers eine immer grössere Probe. R. L.

Ammon, Dr. H. Geschichte der deutschen Sprach
e in Frage und Antwort. Teil I. : Gotisch, Althochdeutsch,

Altsächsisch. 2. durchges. und verm. Auflage. M. 1.90, geb.
M. 2.90. Ferd. Dümmlers Verlag, Berlin und Bonn. 1931.

Unsere Lehrpläne gewähren der deutschen Sprachgeschichte
einen zu beschränkten Raum, als dass wir dieses gediegene,
anregende Werk als Schulbuch empfehlen könnten. Aber dem Lehrer,

der den Anforderungen seines Berufes gerecht werden will,
wie jedem Freund der Deutschkunde, der sich die Entwicklung

seiner Muttersprache veranschaulichen möchte, wird es

eine tüchtige Hilfe sein. Besonders wertvoll für jeden Deutschlehrer

ist auch die ausführliche, nach praktischen Gesichtspunkten
aufgestellte Bücherkunde am Schluss des Werkes. R. L.

Plate, Geschichte der gotischen Literatur (Diimmlcrs
philologische Hilfsbücher). M. 2.80. Ferd. Diimmlors Verlag, Berlin
und Bonn 1931.

Auch dieses Buch wird bei uns kaum je dem praktischen
Unterricht zugrunde gelegt werden: umso wärmer sei es dem
Studium der Fachlehrer empfohlen. Nach einem läugern Ueber-
blick über dio Geschichte der Goten bespricht es dio weltliche
und geistliche Literatur dieses Germanenstammes. Vor allem,
wird Wulfilas und sein Werk an Hand aller erfassbaren Quellen

ausführlich gewürdigt. Weitere Abschnitte behandeln die
Skeireins und die unliterarischen Sprachreste. Die Darstellung
ist bei aller Wissenschaftlichkeit stets ansprechend und anregend.

R. L.

Schönlnghs Textausgaben alter und neuer Schriftsteller:
Nr. 118: Slenklewlcz, Quo Vadis 167 S., M. 0.90.

Nr. 119: Grimmelshausen, Simplizlsslmus. 239 S. mit 8
Bildern. M. 1.20.

Die Schulausgabe des Quo Vadis?, besorgt von Ernst
Bräutigam, stützt sich auf die gute Uebersetzung von S. Goldenring

und beschränkt sich auf die Stücke, die für das Verständnis
des Ganges der Erzählung erforderlich sind (Vinicius-Lygia

Handlung), oder die von besonderem kulturgeschichtlichen
Werte sind (Brand Roms, In der Arena, Lebensende der
Apostelfürsten). Sie ist knapp, aber ausreichend kommentiert.

„Simplizissimus", herausgegeben von Gerhards, bringt eine
glückliche Auswahl, die mit Hilfe des verbindenden Kleindrucks
ein organisches Gesamtbild vermittelt. Verschiedene Derbheiten
sind ausgemerzt, doch ging der Herausgeber nicht so weit,
dass er vom Dichter und seiner Zeit ein -inwahres Bild
vortäuschte. Die Einleitung ist sehr gehaltvoll, der Kommentar
genügend.

Beide Neuerscheinungen bilden eine wertvolle Bereicherung
der rühmlich bekannten Sammlung und dürfen für
Schulzwecke warm empfohlen werden. R. L.

Wer wahrhaft politischen Sinn sich erwerben will,
der soll sich stählen in dem Stahlbad des klassischen Altertums,

das das grösste theoretisch-politicbe Meisterwerk
hervorgebracht hat, die „Politik" des Aristoteles, vor der
wir alle noch als Stümper stehen.

Heinrich von Treitschke.



17. Jahrgang Nr. 6 27. August 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERQ

INHALT: Mittelschule und Beruf — Antike Studentenverbindungen — Lukas als Rechtsgelehrter — Unterschied zwischen Zivilisation und Kultur — Makrokosmos und
Mikrokosmos — Fruhlingsknarren — Bücherecke.

Mittelschule und Beruf
Dr. P. Karl Schmid, Rektor, Engelberg.

(Fortsetzung).
Aus dem Bisherigen ergab sich kurz gesagt

folgendes: Die akademische Berufswahl ist wichtig und heute
schwerer als früher. Allein wichtiger noch ist die richtige
Berufsauffassung; richtig ist aber nur jene Auffassung
vom Sonjderberuf, die ihn als sekundären clem allgemeinen
Beruf des Christenmenschen als dem primären nachstellt
und positiv in ihn einordnet. Von hier aus kann man
genauer festlegen, was die Mittelschule im Dienste der
Berufsberatung tun kann und soll und welche Bedeutung
und Aufgabe ihr für die Berufseinstellung zufällt.

a) Die vermehrte Tätigkeit der Mittelschule im Dienste
der Berufsberatung entstammte und entspricht einem sich
geltend machenden Bedürfnis. Nicht bloss die Ueberfül-
lung einzelner, besonders der hergebrachten akademischen
Berufe, erschwerten die Wahl, sondern vor allem die
Tatsache machte eine Beratung nötig, dass sich den
Absolventen des Gymnasiums heute neben Theologie, Medizin
und Jus viel mehr, und zwar ganz verschiedenartige
Wahlmöglichkeiten darbieten. Und diesen neueren Berufen, wie
z. B. einer leitenden Stelle im Bankfach, in einem grösseren

kaufmännischen Unternehmen, in einer Regierungskanzlei,

auf den verschiedenen Gebieten der mächtig
aufstrebenden technischen Zweige steht der Abiturient nicht
viel besser gegenüber als ein Grosstadtbub den verschiedenen

gewerblichen und handwerklichen Berufen. Beide
haben davon nur so vage Kenntnisse vom Hörensagen. Daraus

resultiert an der Mittelschule das Bedürfnis nach
sogenannter objektiver, oder sachlicher Berufsberatung, d. h

nach einer darlegenden Einführung in die einzelnen
möglichen Berufe, in ihre Anforderungen an natürlichen
Gaben, an Vorbildung usw., in ihre Existenzaussichten, ihre
Freuden und Leiden etc. Gewiss gibt es darüber
sogenannte Berufsbilder, Einzelbroschüren über die verschiedenen

Berufe. Sie sind ja recht und bieten manches; aber
sie sind und bleiben doch tot. Viel besser ist es jedenfalls,

wenn sich ein Lehrer oder Leiter der Schule selbst

durch Fühlungnahme mit geeigneten Berufsvertretern ins
Bild zu setzen sucht und dann referierend darüber
aufklärt. Der beste Fachmann und der geeignetste Referent
ist und bleibt natürlich der erfahrene Praktiker, der mitten
im Berufe steht, aber in ihm nicht untergegangen, nicht
zum „Fachsimpel" mit seinen grossen, Scheuklappen
geworden ist. Ist ein solcher gediegener Praktiker aus der

eigenen oder einer verwandten Schule hervorgegangen, so
kann er,sein Referat erst recht praktisch gestalten. Und
sollte er auch nur das gleiche sagen, wie ein eigener Lehrer,

so weiss doch jedermann, dass es mehr „zieht" und

imponiert aus fremdem, „kompetentem" Munde.

Solche orientierende Referate können u. E. im
allgemeinen vor den drei bis vier obersten Klassen gleichzeitig

gehalten werden und brauchen sich daher höchstens

im Turnus von drei bis vier Jahren zu wiederholen
Selbstverständlich werden daran nicht nur die Schüler

der erwähnten Klassen teilnehmen, sondern vor allem

auch die Ichrer und Seelenführer, die sich als Berater
mit den einzelnen Studenten abgeben und mit ihnen dann
in der Einzelbespreehung die subjektive oder persönliche
Berufsberatung, was der und der nun tatsächlich werden
soll, zu pflegen haben. Diese Berater werden sich den
wesentlichen Inhalt des Gebotenen vielleicht noch
ausführlicher merken als der Schüler und werden so imstande
sein, es im gegebenen Fall, vielleicht nach ein bis zwei
Jahren, dem Schüler wieder zu bieten, nachdem er nun
grösseres persönliches Bedürfnis darnach fühlt. Das sind
dann auch die gegebenen Instanzen, sich wo nötig von Bo-
rufsberatungsstellen (des Staates oder des Sekretariates
des Ehrenmitgliederverbandes des St.-V. usw.) noch
genauere Aufschlüsse und Ergänzungen zu verschaffen. Dass
dabei ein Lehrer sich mehr mit den technischen Berufen
abgibt, ein anderer mehr mit den juristischen, den
philosophisch-philologischen usw., ist wohl selbstverständlich.
Gerade auf diesem persönlichen Gebiete wird eine
organische Arbeitsteilung und Zusammenarbeit des Lehrkörpers

wohl am weitesten führen und dem berechtigten
persönlichen Vertrauensverhältnis zwischen Lehrern und
Schülern am ehesten gerecht werden. Denn diese persönliche

Berufsberatung darf auf keinen Fall .schahionisiert
und bürokratisch zentralisiert werden. Das muss unbedingt

vertrauliche Einzelseelsprge bleiben.
Damit ist freilich durchaus nicht ausgeschlossen, dass

an die erwähnten orientierenden Referate auswärtiger
Fachleute sich nicht bloss eine Diskussion im Schosse
der ganzen Versammlung anschliesse, sondern vor allem
auch eine private Aussprache einzelner mit dem Referenten.

Eine solche wird in erster Linie benützt werden von
denen, die finden, etwas aus der besprochenen Berufsgruppe

komme wahrscheinlich für sie in Frage. Da kann
dann die Arbeit des Referates individuell appliziert und
weiter geführt werden, kann vielleicht die Frage, ob diese

Berufsgruppe in Frage komme, der Lösung nahe geführt
werden, kann im bejahenden Falle wohl auch gleich näher
bestimmt werden, welches konkrete Ziel z. B. an der Handels-

oder technischen Hochschule nun ins Auge zu fassen
sei.

Ein Beruf ist bisher nie berührt worden, der des

Theologen, des Priesters oder Ordensmanues. Und es ist
tatsächlich interessant, wie auch katholische Bestrebungen

für vermehrte Berufsberatung von allen anderen
Berufen reden und alle neu aufkommenden gebührend
hervorheben, von diesem aber schweigen. Glaubt man,
darüber seien die Leute ohnehin genügend im Bilde Gewiss
kennt jeder den Priester, weiss jeder Benediktiner- oder

Kapuzinerschüler auch ungefähr Bescheid über die
betreffenden Orden, was sie bieten und fordern. Aber anderseits

ist doch der Theologenberuf objektiv der
höchststehende und einfach unvergleichliche. Dazu kommt, dass

durchschnittlich gut die Hälfte der Abiturienten unserer
katholischen Internate ihn ergreifen. Also ist er objektiv
und subjektiv sicher mindestens der gleichen Mühe und
Aufmerksamheit wert, die man denen widmet, auf die
vielleicht pro Referat, d. h. pro Jahrviert kaum ein halbes

Dutzend entfallen.



Seite 22 MITTELSCHULE Nr. 6

Ferner ist es doch zum mindesten interessant und des

Nachdenkens wert, dass unsere unschlüssigen Maturi,
deren Zahl doch nach Möglichkeit vermindert werden soll,
zu drei Vierteln gerade vor der Alternative: Priester oder
Laie, stehen. Sobald man sich überdies bei Einzelnen oder
Gruppen etwas tiefer mit der Sachlage vertraut macht,
wird man nicht selten beobachten, dass das vermeintliche
Bescheidwissen um die Anforderungen des Priesterstandes
nur sehr obenhin ging. Und mit dem Orientiertsein über das
Ordensleben, über seine verschiedenen Formen und deren
spezifische Eigenart ist es gewöhnlich noch weniger weit her.
Einzelne Pflichten, wie z. B. den Zölibat, kennt man natürlich,

andere, wie. z. B. die Ausstattungsstücke des Charakters
für die vita communis des Ordenslebens, werden gewöhnlich
zu wenig gewürdigt. So gibt es sicher manchen
Benediktinerschüler, der während seines Studienganges vom be-
nediktinischen Geiste unbewusst sehr viel in sich
aufgenommen hat, dem aber benediktinische Verfassung,
Lebensordnung usw. trotz langer Studienjahre ein recht
fremder Weltteil geblieben sind. Gewiss kann man auch
zu weit gehen im Auskramen eigener oder fremder
Ordenseigenart, mit oder ohne propagandistische Absichten,
was sich immer schlecht ausnimmt. Aber es darf heute
doch gesagt werden, dass es in dieser Materie mit Rücksicht

auf das Anrecht der wählenden Schüler auf allseitige

und hinlängliche objektive Berufsorientierung auch
einen excessus per defectum gibt. Wenn darum Schulen
ihre Oberklassen jedes Jahr ausführlich in mehreren
Vorträgen über Priester- und Ordensberuf orientieren, so ist
das nicht nur berechtigt, sondern das erste und wichtigste
Stück der Berufsberatung, wie sie unsere Schulen brauchen.

Und wenn ein Abiturient trotzdem unschlüssig ist?
Dann soll er nicht unglücklich sein, sondern vielmehr wissen,

dass es Naturen gibt, die, wenn auch vielleicht mehr
oder weniger, das Zeug haben zu mehreren Berufen. Das
gilt auch von der Alternative Theologe oder Laienakademiker.

Denn der Priesterberuf besteht wesentlich in der
geistig-sittlichen Eignung und im freien, richtig motivierten

Berufswillen. Nun ist es doch leicht denkbar, dass
einer wirklich die geistig-sittliche Eignung hätte zu einem
wirklich guten Priester, aber den Mut nicht aufbringt,
dessen grosse Verantwortung auf sich zu nehmen, oder
dass er ebenso viel Neigung hat zu einem weltlichen Beruf.
Darf man da, wo wirklich Eignung zu beiden vorliegt, von
einem schuldbar verscherzten Priesterberuf reden,
zumal wenn der. Betreffende seinen Laienberuf wirklich auch
edel und echt christlich auffasst? Ganz sicher nicht. Das
gleiche gilt übrigens auch von jenem, dem äussere
Verhältnisse die Erreichung des Berufes verunmöglichen, für
den er wirklich -geschaffen wäre und Neigung hätte.
Auch für ihn wird das wichtigste und endlich Entscheidende

sein, seinen faktischen Beruf richtig aufzufassen,
sich zu ihm und in ihm richtig einzustellen.

(Schluss folgt).

Antike Studentenverbindungen
Von Oberschuldirektor Dr. Eduard Stemplinger

in Rosenheim. *

Gewöhnlich nimmt man an, die Studentenkorporationen
hätten im Mittelalter ihren Ursprung; aber aus den

Schriften des Libanios, Gregor von Nazianz, Basileios u.
a. erhellt, dass die studentischen Bräuche auf die Antike
zurückgehen. Im 2. und 3. Jh. n. Chr. gab es auf der
Fachschule zu Athen geschlossene Studentenverbindungen

(Choroi) mit dem ausgesprochenen Zweck, für einen

* Erschienen in „Wiener Blätter für die Freunde der
Antike", Juniheft 1931.

landsmännischen Dozenten Partei zu ergreifen und ihm
Hörer zuzubringen, also „Landsmannschaften". Drei
athenische Korporationsnamen sind uns bekannt: Sparta,
Theseiden, Herakliden.

Im „Keilen" leisteten diese Korps Grosses. Schon
bevor der Mulus nach Athen kam — manche schon mit 16

Jahren — wurde er von den einzelnen Korpsbrüdern
gekeilt und verpflichtet. So beispielsweise Libanios. Und

gar erst, wenn einer zur Alma mater selbst kam! Da zog
der Senior mit den bemoosten Häuptern und Burschen
nach dem Piräus, ja selbst bis zum Vorgebirge Sunion.
um auf jeden Neuankömmling zu lauern. Natürlich kam
es dabei leicht zu gegenseitigen Angriffen mit „Keulen,
Steinen, ja sogar mit dem Schwerte". Manche trugen
Schmisse davon, „die sie noch als alte Herren mit Rühmen

aufzuweisen vermochten" Manchmal arteten diese
Schlägereien in solche Schlachten aus, dass die Polizei
einschreiten musste und die Rädelsführer vor den Pro-
konsul in Korinth, der Universitätsrichter war, schleppte

War nun ein solcher Ankömmling unter grossen
Mühen geworben, so war der „Fuchs" fertig. „Neuling"
hiess er, wie der neovistus des Mittelalters, der freshman
in Oxford. Er wird alsdann „von jedem, der da will, bald
auf gröbere, bald auf feinere Weise gehänselt; denn
dadurch, meint man, wird am besten die Ueppigkeit
gedämpft und der junge Mann zahm gemacht", berichtet
Gregor von Nazianz. So „Schoren" hänselten) die
„Schoristen" des Mittelalters ihre „Füchse" Feixe,
Tölpel, Narren). Hieron. Wolf (1516—1580) jammert einmal

darüber, dass in Tübingen der dümmste und wildeste
Raufbold befugt war, dem neuen Ankömmling jede billige
Schmach in „Wort und Werken" anzutun.

Nach dieser Lehrzeit folgte die feierliche Rezeption
zum Burschen. Nach Olympiodoros wird der Aufzunehmende

„in feierlichem Aufzug über den Markt zum Bade
geführt. Die, welche ihm voranschreiten, erheben ein
gewaltiges Geschrei, dass er stehen bleiben solle und drängen

ihn zurück. Dagegen schieben diejenigen, die ihm
folgen, ihn vorwärts, und diese erlangen zuletzt den Sieg.
Der junge Mann wird eingelassen, badet und hat damit
die Weihe eines Studenten empfangen. Als äusseres
Zeichen erhält er den „Flaus". Dann kommt natürlich
ein solenner Kommers, wozu auch Dozenten eingeladen
werden. Der Kirchenvater Gregor von Nazianz findet diese
Vorgänge, denen er selber beigewohnt hat, im Grunde
ganz artig und possierlich. — Die Bräuche sind anscheinend

teilweise dem Mysterienkulte entnommen, gleichwie
die Studentenorden des 18. Jahrhunderts vieles der Symbolik

der Freimaurer entlehnten.
Nun war es des Jungburschen Sache, in den oben

erwähnten Kämpfen seine Kraft zu zeigen. Hatte er seine
Zeit abgedient, so wurde er inaktiv, d. h. von jenen
Schlägereien dispensiert. Und zog er dann ins „öde
Philistertum", und „erschien der Tag des Abschieds, da
erfolgten Abschiedsreden, Geleitsprüche, Klagen, Tränen :

denn nichts ist so traurig für die, welche in Athen
zusammengelebt haben, als sich von dieser Stadt und voneinander

zu trennen", schreibt der gemütvolle Gregor.
An Rauhbeinigkeit liess die athenische Studentenschaft

nichts zu wünschen übrig. So schildert uns Libanios

in dramatischer Weise den Verlauf eines Kollegs;
„Sind die Studenten zu einem publicum geladen worden,
so kommen sie heran, als wenn sie auf Seilen gingen,
und ehe sie hereintreten, erregen sie noch durch ihr
Zögern den Unwillen der bereits Versammelten, welche mit
Zischen, Schimpfworten und Trampeln die Verspäteten
empfangen. Hat der Vortrag begonnen, so unterhalten sie
sich mit Winken über Rennsport, Schauspiel und Ballett



Nr. 6 M I TT'E LSCH U LE Seite 23

oder über einen gelieferten oder erst zu liefernden Kampf,
Dann stehen die einen wie steinerne Bildsäulen da, ohne
die Hände (zum Applaus) zu rühren, oder sie stieren mit
beiden Händen in ihren Nasen. Die andern bleiben sitzen,
obwohl so vieles zum Aufstehen (Zeichen des Beifalls) reizen

sollte, und nötigen den, der aufsteht, zum Niedersitzen.
Andere zählen die später Hereinkommenden; wieder
andere begnügen sich damit, die Blätter zu betrachten...
Noch Kindischeres treiben sie : durch fingiertes Klatschen
stören sie das echte; sie hindern das Beifallsrufen und
ziehen durch erdichtete Nachrichten oder durch die
Aufforderung zum Bade so viele wie 'möglich von der
Vorlesung ab..."

Nicht selten schrumpfte ein anfänglich, stark
besuchtes Kolleg zu einem winzigen Häuflein zusammen,
weil die meisten dann schwänzten; denn die Hauptsache
war vielen das Trinken. Hierin standen die athenischen
Kneipgenies den spätem „Saufbrüdern" wenig nach.
„Trinkgelage reihen sich an Trinkgelage", eifert Libanios;
war das Moos verschwunden, richtete man seinen Blick
aufs Pumpen. „Sie vergeuden das Geld, das ihnen die
Eltern zur Bereinigung des Honorars gesandt haben, für
Wagenlenker, Würfel und noch schlimmere Dinge." Diese
schlimmem Dinge lässt uns Libanios ahnen, der sich
glücklich preist, dass er als Student die liedersingenden
Hetären vergeblich locken liess

Wenn die Kneipe losging, galt es vor allem, den Komment

stramm einzuhalten: Der Vorsitzende bestimmt nach
alter Symposionsitte das Mischungsverhältnis von Wein
und Wasser; man trinkt sich gegenseitig zu, trinkt ohne
abzusetzen ganze Hörner (aus Metall oder Ton) aus oder
leert den Pokal nach dem Takt einer Flötenmelodie. Bei
Verstössen heisst es Straftrinken. Rund- und Einzelgesang

erschallt.-'Ist die Urfidelitäs eröffnet/wird die
Ausgelassenheit immer ürger: Man balanziert mit den Gefässen,
tanzt wild aufeinander zu. Noch mehr! Basileios, der
selber in Athen studierte, jammert späterhin: „Einer tritt
in die Mitte und veranlasst die Zechgenossen mittels
krummer Röhren zum gleichmässigen Rausch...; wenn
jeder die ihm zugewendete Röhre bekommen hat, trinken
sie in einem Atem wie Stiere aus einem Wasserbehälter
und suchen so viel einzuschlürfen, als ihnen das Kühlfass
durch die silbernen Röhren von oben zusendet."

Des Weines voll schwärmen sie nun in der Stadt umher,

brechen auf ihren nächtlichen Umzügen in die Häuser
ärmerer Bürger ein, johlen, brüllen die Leute aus dem
Schlafe, prügeln nicht selten Handwerksleute und
mahnende Polizisten. Auch sonst fehlt es nicht an übermütigen

und teilweise rohen Streichen. Einmal „rissen sie die
eherne Statue eines missliebigen Professors zu Boden und
prügelten, wie es in der Schule gemacht wird, deren
Rücken mit einem Riemen, wobei sie sagten, diesem Manne
gehörten die Schläge von Rechts wegen in Person." Ein
anderer Fall! „Ein Pädagoge hatte sich einigen jungen
Herrn verhasst gemacht. Sie setzten ihn auf einen
Teppich, den sie mit den Händen hielten. Dann Hessen sie
den Teppich samt seiner Last plötzlich, soweit es ging, in
die Höhe schnellen und wieder herab." Libanios fährt
fort: „Bisweilen kann sich das Opfer auf dem Teppich
halten und kommt heil davon; manchmal aber fällt es

herab und verletzt sich sogar lebensgefährlich."

Dass sich das studentische Treiben nicht verbesserte,
sondern eher verschlimmerte, ersehen wir daraus, dass im
6. Jh. Kaiser Justinian das „Keilen" und „Schoren" der
nach Konstantinopel und Berytos kommenden Füchse
streng untersagte

Lukas als Rechtsgelehrter
Im Fragmentum Muratorianum wird Lukas der

Evangelist nicht bloss Arzt sondern auch Juris studiosus
genannt.

Man hat darin einen Schreibfehler gesehen und statt
juris etwas anderes gesucht und literis studiosus korrigiert.

Meiner Ansicht nach sehr zu Unrecht.
Warum kann Lukas nicht auch Jurist gewesen sein?
Es sei nur daran erinnert, dass gerade Lukas gerne

den Gedanken ausspricht, dass man von Christus zeugen
solle: „Ihr werdet mir Zeugen sein" und ähnlich mehrmals.

Auch hat man schon lange darauf aufmerksam
gemacht, dass Lukas immer jene Momente des Lebens
Jesu und des hl. Paulus anführt, die die rechtlich-gesetzliche

Unschuld seiner „Klienten" dartun. Ja, schon längst
hat man den Gedanken ausgesprochen, die Apostelgeschichte

sei nichts anderes als eine Rechtfertigungsschrift
für Paulus zuhanden der Richter oder einflussmächtiger
Männer gewesen. So einer sei der Adressat Theophilus
gewesen.

(Am meisten braucht allerdings Johannes den Begriff
des Zeugen, aber bei ihm hat dieser Ausdruck eine
andere Beziehung.) F. A. H.

Unterschied zwischen Zivilisation und Kultur
Der Leib hat seine Nahrungssorgen und seine

sinnlichen Genüsse. Er zieht, was er braucht, aus der Erde,
und muss sich darum in dieser weitausgreifend verwurzeln.

Dadurch entsteht die Zivilisation. Well des Stoff»*.
Die Seele hat auch ihre Nahrungssorgen und ihre

geistigen Genüsse. Sie zieht, was sie braucht, aus der
Welt der Gedanken und muss sich darum in diese weit-
ausgreifend verästeln. Dadurch entsteht die Kultur.

Beide Triebe haben einen Teiltrieb gemeinsam, den
Sicherungstrieb. Aus ihm entstehen die Gesetze, die
Schützer des Erworbenen, zu — Geniessenden.

Wie aber der Geist ohne seine Leiblichkeit nicht
bestehen und wirken kann, so kann auch die Kultur nicht
ohne Zivilisation bestehen. Eine reiche Kultur setzt eine
reiche Zivilisation voraus, das heisst, eine weitausgreifende

Beherrschung der Welt der Stoffe. Die Kultur
entspricht immer irgendwie der Zivilisation.

Zivilisation kann ohne Kultur bestehen, der Mensch
kann geistlos dahindämmern oder dahinlärmen.

Man soll nicht, wie es gelegentlich Mode ist,
Zivilisation verdammen und Kultur hochleben lassen: nur
wo beides sich massvoll verbunden hat, haben wir, was
beiden den Stempel des Guten aufdrückt. Die
Zivilisationsgüter können Kulturgüter werden. F. A. H.

Makrokosmos und Mikrokosmos

In Ezzos Gesang (Althochdeutsches Lesebuch von
Wilhelm Braune 158) schafft Gott den Menschen aus
acht Teilen:

Vom Lehme gab er ihm das Fleisch,
der Tau bezeichnet seinen Schweiss,
vom Steine nahm er sein Gebein,
des kann kein Zweifel sein,
vom Wurzelwerk die Aderstränge,
vom Grase seiner Haare Menge,
vom Meere gab er ihm das Blut,
und von den Wolken seinen Mut,
dann hat er ihm gegonnen
die Augen von der Sonnen,
hat seinen Atem ihm verlieh'n,
er sollte stets behalten ihn,
und endlich gab er ihm sein Sinnen,
dass wir ihm immer Frucht gewinnen.



Seite 24 M 1 T T EI.SCHULE Nr. 6

Gregor der Grosse denkt anders. In seiner Hömilie
auf den Himmelfahrtstag sagt er: Der Mensch hat das
Sein gemeinsam mit den Steinen, das Lehon mit den
Bäumen, das Fühlen mit den Tieren, das Denken mit
den Engeln. Deshalb ist der Mensch gewissermassen omnia

creatqra.
Ezzo hat seine Auffassung aus der altgermanischen

Dichtung. Da wird umgekehrt die Welt, der Makrokosmos,

aus dem Mikrokosmos, nämlich aus dem Riesen Ur-
gebraus, erschaffen:

Aus Urgebraus Fleisch ward die Erde geformt,
aus seinem Schweisse die See,

aus den Gebeinen die Berge, die Bäume vom Haar,
vom Schädel des Hirnes der Himmel.
Dio Brauen setzten sorgendo Götter
den Menschensöhnen um Mittgart,
die wildgesinnten Wolken sind
aus dem Hirn im Schädel geschaffen.

(Grimnismal in der Edda).
In diesen Versen haben wir den Makrokosmos als

Mikrokosmos dargestellt.
Don Mikrokosmos als Vorbild für den Makrokosmos

finden wir auch in zwei weit auseinanderliegenden
geographischen Darstellungen.

So sipht Athanasius Kircher, der berühmte Jesuit, in
seinem Itinerarium ecstaticum vom Mond aus Europa als
Menschen. Dies findet sich tatsächlich auch bildlich
ausgeführt. Da erscheint Spanien als Kopf, Frankreich als
Brust, Italien als rechter Arm, der Sizilien als Reichsapfel

in der Hand hält, Deutschland als Leib.
Die andere entsprechende Darstellung ist in den Psalmen

59 und 107 enthalten:
In Sichern find ich meinen Teil,
ich werf auf Sukkots Tal mein Seil (die Mess-Schnur),
Gilead ist mein, Manasse mein,
und Ephrem soll mein Kriegshelm sein.
Das Judaland mein Herrscherstab,
und Moab gibt mein' Waschtopf ab.
Auf Edom stemm ich den einen Schuh,
der andere deckt Philistäa zu.

Damit ist Gott dargestellt, wie etwa Orion dargestellt
wird: In der erhobenen Rechten hält er die Lanze, deren
Spitze Gilead, deren Schaftende Manasse trifft, Ephraim
ist das Haupt, auf Jerusalem liegt die Hand mit dein
Szepter. Moab mit dem Toten Meer ist der Waschtopf,
und der eine Fuss steht auf Edom, der andere auf dem
Philisterland.

Frühlingsknarren
Ein bekannter Frühlingsbrauch ist bei den Knaben,

sich Knarren, Klappern oder Handraffeln zu machen
und damit strassauf und -ab zu „musizieren". Mark
Lidzbarski erzählt in seinem Lebensbuche „Auf rauhem
Wege',- Seite 58, etwas Aehnliches aus seiner polnischen
Heimat Plock:

„Vier Wochen vor Ostern wird das Purim-Fest
gefeiert zur Erinnerung an die im Buche Esther erzählte
Errettung vor den Anschlägen des Bösewichtes Haman.
Die Knaben versehon sich für dieses Fest mit Knarren
aus Holz oder Blech oder mit Holzklappern, und wenn
das Buch Esther verlesen wird, nach Vorschrift aus einer
Pergamentrolle, nicht aus einem Buche, wird jedesmal
bei Nennung des Namens des verhassten Mannes
geknarrt und laut geklappert, von den Erwachsenen mit
den Füssen getrampelt." F. A. II.

BUcherecke
Aschendorffs Klassikerausgaben: Benedict! Regula Monacho-

rüm. Herausgegeben von Prof. Jos. Kuckhoff, Münster i. W.
1931. I. Text 72 S. II. Kommentar 42 S.

Eine wertvollste Bereicherung der gediegenen Sammlung.
Schon der Name des Herausgehers bürgt dafür. Das Vorwort
begründet die Eignung der Regula für den Unterricht und gibt
Auskunft über die Textgestaltung; mit Genugtuung vermerkt
man, dass die besten Ausgaben (Butler, Linderbauer, Morin,
Schmidt, Woelfflin) gewissenhaft zu Rate gezogen wurden. Aber
auch die kirchengeschichtliche und aszetische Literatur wird
nach Möglichkeit berücksichtigt, wie die gehaltvolle Einleitung
und der tüchtige Kommentar beweisen. Besondere Aufmerksamkeit

findet naturgemäss die Sprache der Regula, die uns an
lielen Stellen in fesselnder Art den Uebergang zum Italienischen
und den übrigen romanischen Sprachen aufzeigt. R. L.

Flach und Guggenbühl, Quellenbuch zur Allgemeinen
Geschichte. f. Altertum. 344 S., Fr. 7.—; II. Mittelalter, 310 S.,
Fr. 7.—. Leinen. Zürich, Schulthess & Co., 1914 und 1915.

Dieses schweizerische Quellenwerk geniesst seit seinem
Erscheinen unbedingtes Ansehen, ja es wurde wiederholt von
berufener Seite als das absolut beste seiner Art bezeichnet. Seit
die «Neuen Richtlinien« die Weltgeschichte mehr oder weniger
zur deutschen Geschichte degradiert haben, empfindet man
das universalhistorisch orientierte, jedes Land nach seiner
Bedeutung behandelnde Werk als doppelt aktuell. Die uns
vorliegenden beiden ersten Bände verdienen unsere rückhaltlose
Empfehlung; den 3. und 4. Band (Neuzeit 1919 und Neueste Zeit
1926) konnten wir nicht einsehen. R. L.

Rhyn, Dr. Hans, Kurzer Abriss der deutschen Grammatik.
7. verb. Auflage, 20 S. Brosch. Fr. —.90. Verl. Francke, Bern, 1928.

Eine fast zu knappe Zusammenfassung der systematischen
Grammatik und ihrer Fachausdrücke, die als Vorschule im
fiemdsprachlichen Unterricht und als übersichtliches Nachschla-
gebuch gute Dienste leisten kann. R. L.

Wolf-Grütter, Dr. Leo, Hilfsbuch für den Deutschunterricht:
Geschiebte der deutschen Sprache; Poetik; Deutsche Metrik.
Kart. m. Leinenriickcn Fr. 2.40. Verlag Francke, Bern. 1929.

Wolfs Hilfbuch bietet eine willkommene Ergänzung zu

Greyerz' trefflicher Sprachschule für Mittelschulen. Es vereinigt
alle Vorzüge eines Schulbuches. Wissenschaftliche Gediegenheit,
glückliche Auswahl des Stoffes, übersichtlichen Aufbau, kiarc
und zugleich fesselnde Darstellung. Hier spricht wirklich der
gründliche Kenner, der praktische Schulmann, der feinsinnige
Acsthet Das Buch wird sich an den obern 4 Klassen unserer
Gymnasien mit grossem Nutzen verwenden lassen. Wenn freilich
der Autor S. 15 schreibt: «Die Sehnsucht der Massen nach
Befreiung aus dem Aberglauben und Geisteszwang des Katholizismus

brachte zustande, dass vor Einwirkung der gewaltsam
habsburgisch-spanischen Gegenreformation neun Zehntel des

damaligen Deutschen Reiches evangelisch waren», müssen wir das

nach mehrfacher Hinsicht als bedauerliche Entgleisung ablehnen.
Wir hoffen, diese Stelle werde in den zu erwartenden Neuauflagen

unterdrückt oder doch entsprechend modifiziert. Die
etymologische Erklärung von More (S. 37) als «Taktteil» (zu
griechisch meros) ist unrichtig; das Wort kommt vom lateinischen

mora (~ Zeitdauer), das mit dem gleichlautenden
griechischen Wort nicht verwandt ist. Statt «Gebärdensprache
der Zisterzienser» (S. 3) sollte es deutlicher heissen Trappisten
oder reformierte Zisterzienser. R. L.

Kröners Taschenausgaben: Bd. 23: Lebensweisheit der
Griechen, von Karl Heinemann, 160 S.. Mk 1.50; Bd. 47: Die hellenistische

Dichtung, von Alfred Körte, 333 S. mit 4 Bildern, Mk. 3.—
Alfred Kröner Verlag. Leipzig.

Beide Werke sind überzeugende Illustrationen zu den
Eingangsworten Heinemanns- «Wenn das Volk nicht mehr zur Antike

kommen will, muss die Antike zum Volke kommen.» Das
soll aber nicht heissen. dass nicht auch der Gebildete mit Nutzen
zu den handlichen Bändchen greifen wird Das erste enthält in
durchwegs flotter Uebersetzung eine Blütenlese aus griechischen
Denkern und Dichtern (freilich kommen auch Cicero, Seneca und
Marc Aurel ausgiebig zum Wort); im zweiten zeichnet ein
erster Kenner des Hellenismus das geistige Antlitz dieser noch
viel zu wenig bekannten und gerade uns Heutigen in vielem
so verwandten Periode. Die sehr zahlreichen, meist vom Herausgeber

selbst übersetzten Kostproben machen die Lektüre zum
Genuss und übermitteln gleichzeitig ein packendes Gemälde einer
untergehenden Kultur. R. L.



17. Jahrgang Nr. 7 1. Oktober 1931

Mil
BEILAGE ZUR ..SCHWEIZER-SCHULE«

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHHER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Zur Psychologie des Glaubenszweifels bei unserer studierenden Jugend — Mittelschule und Beruf — Das Wort Charakter — Die Bibel in 642 Sprachen —
Bucnercdce.

Zur Psychologie des Glaubenszweifels bei unserer
studierenden Jugend
Von Julius Seiler, Professor, Wolhuseu.

Die Weltgeschichte ist zutiefst ein Kampf zwischen
Sünde und Tugend. Jeder Mensch steht immer wieder von
neuem am Scheideweg, wo er sich für Gut oder Bös
entscheiden muss. Zu diesem Kampf gesellt sich innerhalb
des Bereiches unserer christlichen Offenbarung noch ein
anderer, an Tiefe und Tragik ebenso grosser: der Kampf
zwischen Glaube und Unglaube.

Nicht immer tobte der Kampf um den Glauben so
heftig wie heute. Als unsere abendländische Kultur noch
jung war, hatte es die Kirche noch leichter, die Völker
unter das sanfte Joch des Glaubens zu beugen. Einfacher
Sinn und Treue zur Ueberlieferung räumten die Hindernisse

weg. Voll Begeisterung und Hingabe lebte man aus
dem Glauben, und in dieser Haltung wurde der Einzelne
getragen von der Gesamtheit.

Es kam der Einbruch der neuzeitlichen Ideen. Der
Mensch fing an, selbständiger zu denken, autonomer sich
zu fühlen. Nur was er selber als berechtigt einsieht, will
der moderne Mensch gelten lassen. Es steigerte sich der
Sinn für die unverletzliche persönliche Freiheit. Wenn
wir auch das liberale Ueberschäumen dieser Entwicklung
verurteilen, so liegt doch in diesem Erwachen zur Freiheit

ein Zeichen der Reife, und wir müssen in dieser
Gestaltung der Dinge einen natürlichen Prozess erkennen,
der sich durch nichts aufhalten liess. Nicht nur beim
Einzelmenschen lässt sich nämlich eine Entwicklung zum
Vollkommeneren beobachten, sondern auch beim
Riesenorganismus einer Kulturgemeinschaft. Es liegt auf der
Hand, dass in dieser Entwicklung eine gewisse Gefahr liegt
für den Glauben; aber vielleicht unterschätzen wir anderseits

zu sehr den grossen Vorteil, den der Glaube aus dieser

veränderten Situation gewinnt und der darin besteht,
dass der Gläubige heute im heftigen Widerstreit der
Ideen seinen Glauben viel innerlicher und tiefer erfasst und
schätzt. Die Behauptung, dass unser katholischer Glaube
in der Summe durch diese Entwicklung gewonnen hat, ist
gewiss kein verstiegener Optimismus. Schon rein natürlich

betrachtet, ist die Bilanz ein Gewinn.
Der moderne Mensch muss seinen Glauben erarbeiten,

erringen. Er fällt ihm nicht mehr wie eine reife Frucht
in den Schoss. Gar mannigfaltig sind nun im Einzelnen
die Widerstände, auf die der Glaube stösst, so mannigfaltig

wie die Individuen selber. Die grössten Schwierigkeiten
erwachsen wohl aus der Natur des modernen Menschen
selber und dem Gang seiner Entwicklung. Eine rein
natürliche psychologische Analyse des Glaubenslebens muss
freilich immer Stückwerk bleiben, weil unserer Beobachtung

die Imponderabilien der göttlichen Gnade entgehen.
Welches ist nun die gewöhnliche Entwicklung des
Glaubenslebens im modernen Menschen?

Im Kindesalter ist der Mensch geistig vorwiegend
rezeptiv tätig. Was das Kind von seiner Mutter und vom
Katecheten hört, das glaubt es mit grösster Selbstverständlichkeit.

Zudem ist zu bedenken, dass die Glaubenswahrheiten

dem Kinde mundgerecht gemacht und seiner be¬

schränkten Fassungskraft und Vorstellungswelt angepasst
werden müssen. Das Kind bleibt beim Aeusserlichen,
Sinnfälligen, Unwesentlichen stehen und vermag noch nicht
einzudringen ins Wesen und in den inneren Zusammenhang.

Kein Katechet vermag es zu verhindern, dass auf
dieser Unterrichtsstufe beim geistigen Erfassen dem
Dogma gegenüber bedeutende Verschiebungen stattfinden.

Diese Eigenart des kindlich gläubigen Erfassens ist
nun der Schlüssel zum Verständnis der meisten
Glaubensschwierigkeiten. Vergegenwärtigen wir uns die
Weiterentwicklung! Mit den Jahren erwacht der Mensch zur
Selbständigkeit im Denken und zu einem eigenen Urteil.
Die Wirklichkeit, so wie er sie selbst sieht und erlebt, wird
zur Richtschnur, nach der alles andere beurteilt wird. Und
damit ist auch schon in aller Form die Spannung gegeben
zwischen Glaube und Wissen, und diese Spannung wird
sich mit zunehmender Reife noch verschärfen. Der junge
Mensch fühlt auf einmal die ganze Enge seiner kindlichen
Glaubensvorstellungen. Das Tragische dabei ist, dass er

nur allzuleicht seinen Kindesglauben unbesehen für die
kirchliche Lehre selbst hält, auf die er unter schwerer
Sünde sich verpflichtet glaubt. Je zarter das Gewissen und
je aufgeschlossener und reger der Geist, um so akuter
wird natürlich der Konflikt. Wenn nun unserm
heranwachsenden Jungen seine Hose zu eng wird, so wird die
sorgende Mutter nichts Eiligeres zu tun haben, als ihm
eben eine grössere Hose zu verschaffen. Was ist
selbstverständlicher? Nur schade, dass die Eltern und Vorgesetzten
nicht immer oder vielleicht meistens nicht dasselbe
Verständnis haben für die geistige Beengtheit und die
seelischen Nöten. Seine besorgte Mutter wird ihn vielleicht unter

Tränen beschwören, doch ja brav zu bleiben, der Vater
den Drohfinger erheben, der Beichtvater ihn vielleicht
diskret daran erinnern, dass auf Glaubenszweifeln die reservierte

Exkommunikation steht.
Doch damit ist dem jungen Menschen natürlich

schlecht gedient. Die Schwierigkeiten müssen rational,
nicht emotional überwunden werden. Freilich muss
zugegeben werden : diese Art, die „Glaubenszweifel" zu
unterdrücken, ist die weitaus bequemste. Nur ist unser Junge
bereits so weit, dass diese Behandlung bei ihm nicht mehr
verfängt, sondern womöglich seine Not noch vergrössert.

Der weitere Kampf kann nun in verschiedenen
Richtungen verlaufen. Die beste Lösung ist es, wenn der junge
Mensch jemanden findet, von dem er instinktiv fühlt, dass

er die Weitherzigkeit hat, ihn und seine Zweifel restlos zu
verstehen und seine Schwierigkeiten zuzugeben. Oft ist
das blosse Bewusstsein, von einem überlegenen Freund
verstanden zu werden, gleichbedeutend mit der vollständigen

Heilung. Jedenfalls aber wirkt die Beseitigung zu enger

kindlicher Vorstellungen beruhigend. Nicht jedermann
wird imstande sein, diesen beratenden und verstehenden
Freund zu spielen. Eine feine Einfühlungsgabe und eine
mehr als gewöhnliche •'Weitherzigkeit der Denkart sind
dazu erfordert. Damit stehen wir vor einer ernsten
Tatsache. Es geht nicht an, immer nur über die Legionen der
Abgefallenen und Gleichgültigen zu wettern. Erforschen
wir einmal unser eigenes Gewissen, ob wir auch alles
getan haben, unsern Zöglingen das Glauben entsprechend



Seite 26 MITTELSCHULE Nr. ,7

zu erleichtern, ober ob wir es ihnen nicht unnötigerweise
geradezu erschwert haben! Gewiss hat die Jugend es nötig,

von starker Hand geführt zu werden, aber sie hat es nicht
nötig, die Rückständigkeit der Alten so peinlich'zu fühlen.
Wenn der junge Mensch selbständig geworden ist, dann
lässt sich sein Geist nicht mehr nach unserm Belieben
formen, dann lassen sich seine Bedenken nicht mehr durch
autoritative Machtsprücho beseitigen. Das Alter neigt
immer dazu, diese Tatsache zu übersehen.

Unserm jugendlichen Zweifler ist also geholfen, wenn
er den Mut findet, im rechten Augenblick einem verständigen

Freund oder Vorgesetzten sich zu eröffnen. Fehli
ihm dieser Mut oder dieser verstehende Freund, so bleibt
ihm nichts übrig, als selbst seiner Schwierigkeiten Herr
zu werden. Wir nehmen an, was in den meisten Fällen
zutrifft, dass er uicht blind ist für die Schönheit und
Erhabenheit des katholischen Glaubens, ja dass er ihn in
tiefster Seele liebt unr' schätzt. Er wäre geradezu unglücklich

ohne ihn. Wenn nur nicht diese Spannung wäre
zwischen seinem Wissen und Glauben, die für ihn eine so
schwere Belastung bedeutet, wenn er nur seines Glaubens
sich einmal recht freuen könnte! Es wird für unsern Helden

im allgemeinen nicht leicht sein, selbst fertig zu werden.

Es ist nämlich selbst für den geübten Denker ungleich
schwieriger, veraltete Vorurteile zu korrigieren, als in
einer gänzlich neuen Situation sich zurecht zu finden.
Auch in der Welt des Geistes gibt es ein Trägheitsgesetz.
Vielleicht wird sich der junge Mensch in Bücher vergraben,

von denen er Antwort erwartet auf seine Zweifel.
Wehe ihm, wenn er sich in der Wahl der Bücher
vergreift! Man kann es natürlicherweise verstehen, dass ein
solch erbitterter Kampf, der ohne Aussicht auf einen
endgültigen Sieg geführt wird, eine für den Glauben zum
mindesten ungünstige Disposition schafft.

Wir gelangen also zur Feststellung, dass
Glaubensschwierigkeiten zum grossen Teil auf Missverständnisse
zurückzuführen sind, dass sie eine Spannung darstellen
zwischen eigener Einsicht und vermeintlicher Glaubenspflicht.

Und dies kommt daher, dass die religiös-theologische

Bildung mit der Reife des Urteils nicht gleichen
Schritt hält. Daneben gibt es natürlich noch Schwierigkeiten,

die auf andere Gründe zurückgehen. Jedoch nur
in den seltensten Fällen wird es an dem zum Glauben
nötigen guten Willen fehlen. Manches Dunkel lichtet sich
auch bei folgender Ueberlegung.

Aehnlich wie der Katechumene eine Entwicklung
durchmacht vom kindlichen Erfassen bis zur Vollreife des

Urteils und wie sich der Katechet darnach zu richten hat,
so ging es auch bei der göttlichen Offenbarung an die
Menschheit. Zu den primitiven Menschen der Urzeit
musste Gott anders reden, anthropomorpher und massiver,

als zu den abstraktionsgewohnten Trägern einer
Hochkultur. Diese steigende Linie lässt sich unschwer
verfolgen vom ersten Kapitel der Genesis bis zur Apokalypse.

Und wenn die Theologie der glaubensfreudigen und
mehr statisch denkenden Vorzeit besonders den
Buchstaben der Inspiration betonte, so blieb doch unsrer Zeit
eine gewisse befreiende Dynamik der göttlichen Offenbarung

nicht verborgen. Es ist nicht einzusehen, warum
die Resultate der heutigen kirchentreuen Exegese auf die
Hörsäle der Universitäten beschränkt bleiben sollen. Oft
wären sie die rettende Befreiung für unsere Zweifler. Das
würde allerdings voraussetzen, dass sie unsern Lehrern
und Katecheten bekannt sind!

Es wäre ungercht, wollten wir das Fehlschlagen
unserer religiösen Erziehung den Erziehern allein zur Last
legen. Ein Grund dazu liegt im Wesen unseres kollektiven
Unterrichtssystems, das eine hinreichende individuelle
Erziehung nicht gestattet; und doch wäre sie gerade in diesem
Punkte so notwendig wie nirgends. Ein anderer Grund

liegt darin, dass die Jungen dem Erzieher gerade in dem
Augenblick entgleiten, wo sie den kundigen Berater am
nötigsten hätten.

Unser Glaube ist ein vernünftiger Glaube, rationabile
obsequium. Der Mensch hat nicht bloss die Pflicht zu
glauben, sondern auch das Recht auf die Demonstration
der Glaubenswürdigkeit, das Recht auf ein weitgehendes
Entgegenkommen und Einfühlen von Seiten des Lehrers
und Erziehers. Ist dies vorhanden, so brauchen wir vorab
bei unserer Jugend nicht zu bangen für den guten Willen

und die Bereitwilligkeit, dem Glauben sich restlos
hinzugeben. Ja, unser katholischer Glaube wird in seiner
wunderbaren Geschlossenheit, in seiner Schönheit und
Tiefe und Weitherzigkeit seinen Zauber auf edle Menschen
nie einbüssen. Der moderne Mensch, der seine Ueberzeu-

gung selbst behaupten muss im heftigen Kampf der Ideen,
wird auch seines Glaubens viel froher werden. Er selbst
hat ihn erkämpft, er ist sein Besitz, er schätzt und liebt
ihn über alles.

Mittelschule und Beruf
Dr. P. Karl Schtnid, Rektor, Engelberg.

(Schluss.)
b) Selbst die Erwägungen über vereitelte Berufe 1

«ihren wieder zur Zentralidee zurück- Wichtiger noch als die
rechte Berufswahl ist die richtige Bcrwlsau/fiinxmiy. Diese
ethisch-christlich richtige Auffassung des einzelnen
akademischen Fachberufes — es gilt für den Theologen und
Laien — kann die Mittelschule nur vorbereiten und
grundlegen. Für Berufsmoral in konkreter Form ist der
Mittelschüler einfach noch nicht reif. Denn einmal keunt
er nur einzelne der betreffenden Probleme, und dann kann
er vor allem nur die wenigsten davon wirklich lebensnah
fühlen, ich möchte sagen, akut erleben. Darum ist ihm
deren Lösung wohl vielleicht bereits logisch klar, allein
er erfasst sie noch nicht persönlich als wirkliche seelische
Entspannung und Befriedigung. So muss sich psychisch
das eigene Durchringen dann trotzdem wiederholen, wenn
sie im Berufsstudium akut werden. Es mag das freilich
dann infolge der Vorbesprechungen am Lyzeum etwas
leichter sein, weil er davon so etwas wie einen Ariadnefaden

behalten hat. Aber mehr kann ihm die Mittelschule
diesbezüglich nicht bieten. Sie ist und bleibt, wie im
Unterricht, so in jeder Beziehung dem Fachberufe gegenüber

propädeutisch Darin liegt aber wirklich auch in
unserer Frage wieder ihre Stäfke. Denn hier handelt es
sich um die rechte Einführung in den Beruf. Und die
beste Vorbereitung und Grundlegung einer richtigen
ethischen und christlichen Fachberufsauffassung ist die
bereits erwähnte Unter- und Einordnung des speziellen
Berufes in den allgemeinen Menschen- und Christenberuf.
Diesbezüglich aber kann wohl niemand mehr und
Entscheidenderes dazu beitragen als gerade die Maturitäts-
mittelschule. Denn sie hat zum Unterschied von der
Hochschule wie auch von der rein beruflichen höheren Schule
z. B. für Technik oder Handel den Menschen nicht nur
spezifisch nach seiner eng beruflichen Seite, sondern
allgemein menschlich zu erfassen, ihn als Menschen zur
recht verstandenen Humanität höher zu büden und zu
erziehen.

Ein weiteres Moment, das deutlich veranschaulicht,
welche Bedeutung der Maturitäts-Mittelschule diesbezüglich

zufällt, ist die Altersstufe und geistig-seelische
Verfassung ihrer Schüler. Denn diese befinden sich gerade
in dem Alter,wo die reifende Selbständigkeit des Denkens
sich vielfach die endgültigen Lebensauffassungen wenigstens

in den Hauptlinien festlegt. Darum kann man auch
meist von einem Schüler der Oberklassen unserer Mittel-



Nr: 7 MITTELSCHULE Seite 27

schulen sagen, wie er später ausfallen werde. Graduell
kann und wird man sich dabei selbstverständlich oft
verrechnen. Aber dass man dabei wesentlich fehl gehe, wird
bei vorsichtiger, unvoreingenommener Beurteilung Aus-
nähme sein, eine Ausnahme, die die Regel nicht umwirft,
sondern nur bestätigt.

Mit diesen Gedankengängen ist nun freilich bloss
die alte Wahrheit von neuem beleuchtet, dass das Mittel-
schulziel von der sogenannten „Hochschulreife" nicht zu
enge verstanden werden darf. Gewiss fordert das eidgenössische

Maturitätsreglement von der Mittelschule nur, sie
solle „dem Schüler diejenige geistige Reife und Selbständigkeit

im Denken vermitteln, die zu einem erfolgreichen
akademischen Studium notwendig ist" (Art. 15 der
Verordnung). Aber diese Verordnung erhebt durchaus keinen
Absprach darauf, eine vollständige und allseitige
Umschreibung des Mittelschulzieles zu sein. Und vor allem
ist zu beachten, dass sie nur die unterrichtliche Seite der
Mittelschule erfasst, nicht aber deren erzieherische
Aufgaben. Die Verordnung verwehrt darum durchaus nicht,
dass eine Mittelschule, der vollen Weite ihrer Aufgabe
bewusst, sich als Unterrichtsziel setze, dem jungen Mann
formal jene geistige Schulung und materiell jenen Schatz
von Kenntnissen zu vermitteln, die ihn befähigen, passiv-
rezeptiv teilzunehmen und aktiv produktiv mitzuwirken
an der heimischen Gegenwartskultur. So wird dann z. B.
Philosophie von selbst dominierendes Zentralfach am Ly-
zeuin. Ebensowenig verwehrt die Maturitätsverordnung
mit ihrer etwas engen Orientierung, dass eine Mittelschule

ihr bereits weiter gestecktes Unterrichtsziel
hineinstelle in den Zusammenhang eines grossen und noch
höher liegenden Erziehungszieles, dass nämlich parallel
der Charakter auf die gleiche Höhe zu bringen sei, wie sie
eben vom Geiste gezeichnet wurde, d. h. dass formal auch
der Charakter mit seinen verschiedenen Kräften und
Komponenten zu seiner relativen Reife und Selbständigkeit

des sittlichen Handelns geführt werde, wie der Geist
zur relativen Reife und Selbständigkeit des Denkens, und
dass materiell dem jungen Menschen jene Schätze und
Güter des religiös-sittlichen Lebens vermittelt werden, die
als inhaltliche Bereicherung der Seele und des Charakters
natürlich und übernatürlicli von allgemeiner und
grundlegender Bedeutung sind für den gebildeten Christenmenschen

und seine richtige und selbständige Lebensführung. Im
Lichte dieses Erziehungszieles erhellt ohne weiteres, dass
an der Mittelschule die natürlichen und übernatürlichen
Mittel der religiös sittlichen Charakterbildung intensiver
und ungestörter einzusetzen sind als beim ungebildeten
Durchschnittsmenschen gleichen Alters. Wird aber die
Mittelschule und ihre Bildungs- und Erziehungsaufgabe
so aufgefasst, so wird wahrhaftig in ihr niemand mehr
einen blossen Korridor zur aula academica erblicken, den

man o rasch als möglich durcheilt, ja nach Möglichkeit
immer verkürzt. Sondern jedermann wird sehen, dass
die Mittelschule selbst eine eigenwertige Aula ist,» in
der man sich mit Fug und Recht jahrelang, länger selbst
als an der Hochschule, aufhält, weil auch sie etwas für
das Leben bietet, ja weil sie den Menschen seinen primären

und wesenhaften Beruf und die Einordnung alles
weiteren in ihn lehrt, die Hochschule aber nur den eingeordneten

sekundären und akzessorischen.

Ist Bildung des Geistes zur wahren Humanität das

eigentliche und volle Mittelschulziel, so tritt auch die

ganz vorzügliche Eignung des humanistischen Gymnasiums

ins rechte Licht. Diese Seite der Frage kann hier
nicht einlässlicher erörtert werden. Es ist auch wohl nicht
nötig. Bloss sei in diesem Zusammenhang hingewiesen
auf einiges, das der „Bericht über die Lage des
Arbeitsmarktes der technischen Berufe in der ersten Hälfte 1930"
feststellt. Gewiss handelt es sich um jene unter den aka¬

demischen Berufen, die dem humanistischen Gymnasium
vielleicht am fernsten stehen. Trotzdem zeitigte die
Umfrage bei den Arbeitgebern über ihre Wünsche bezüglich
der Ausbildung Folgendes: „Von vielen Seiten wird auf
einen Mangel an Allgemeinbildung aufmerksam gemacht.
Die Ausbildung wird als zu einseitig technisch
angesehen. Der Ingenieur spielt im Zeitalter der Technik eine
immer grössere Rolle und kommt mit wichtigen
volkswirtschaftlichen und sozialen Fragen in Berührung, die mehr
wie früher erfordern, dass unsere Ingenieure nicht nur
technisch durchgebildet sind, sondern auch über eine gute
Allgemeinbildung verfügen, die sie den rechtlich-wirtschaftlichen

und sozialen Fragen gegenüber selbständiger
stellt. Es wurden Stimmen laut, die sogar zum Eintritt in
die E. T. H. die humanistische Maturitätsprüfung
verlangen. Aber auch dem Techniker (der nicht durch die
E. T. H. geht, sondern nur ein Technikum absolviert, d.

Verf.) kann eine bessere allgemeine Bildung nur nützen,
denn wie oft steht dieser Mangel seinem Avancement im
Wege." (S 14.) Und ferner: „Hinsichtlich der Aufnahmeprüfung

an die E. T. H. wird immer noch eine Verschärfung,

namentlich hinsichtlich allgemeiner Bildung
gewünscht" (S. 15) Anderseits ist der Wunsch
geäussert worden, die Studienprogramme, besonders der
Mittelschulen, möchten technisch nicht allzu hoch
getrieben und weniger detailliert und spezialisiert gehalten
werden. Hier dürfte sich vielleicht der Weg zeigen, den

steigenden Ansprüchen in obiger Hinsicht auf Kosten der
allzuweit gehenden Spezialisierung gerecht zu werden,
ohne allzugrosse Ueberlastung der Studierenden." (S. 17.)

Wenn darum Schulen vom Typus C, wie z. B. die Zürcher

Oberrealschule, sich in den letzten Jahrzehnten ganz
im Geiste der angeführten Voten sprachlich und allgemein

bildend in der Richtung auf uns zu entwickeln, so
wollen wir das freudig dankbar notieren.

Und endlich ist der abendländische Mensch und
seine Kultur historisch einfach christlich. Darum muss
auch die Bildung und Formung des Menschen durch diese
Kultur und seine Einführung in ihre Schätze nicht nur
moralisch, sondern auch historisch notwendig christlich
sein. Karl Adam geht in seinem tiefernsten und überaus
gediegenen Büchlein „Christus und der Geist des
Abendlandes" (Kösel-Pustet) der Frage nach: „Warum gilt
gerade uns Abendländern der volle Ernst der Botschaft
Jesu? Warum sind wir in einer ganz besonderen Weise
Christus verhaftet, derart verhaftet, dass wir nicht bloss

unser übernatürliches, sondern auch unser natürliches
Leben töten, wenn wir Christus preisgeben?" (S. 7.) Das
muss darum dem jungen Menschen von der Mittelsohule
als Grundhabitus in die Seele geprägt werden, dass es für
ihn, ähnlich wie für den Benediktiner, in gewissem Sinne
gleichgültig oder nebensächlich ist, welchen besondern
Aufgaben er sich widmet, dass aber die eine Hauptsache

dabei für ihn immer bleibt, die besonderen
Aufgaben zu erfassen und zu erfüllen als Dienstleistung
an den himmlischen Herrn und wahren König, dessen

Wille alles ist, was sich ihm in den Forderungen seiner
Stellung, im Gebot des Tages und der Stunde offenbart.
So kann der eine bei seiner Berufsarbeit mit seiner guten

Meinung ex fine operantis Gottes Ehre und seine

Heiligung im Berufswerk fördern, der andere kann
überdies ex occasione operis für das Reich Gottes wirken,
insofern ihm sein Beruf Gelegenheit verschafft zum
Kontakt mit Mitmenschen, auf die er wenigstens durch
sein Beispiel unfehlbar heiligend wirkt, wieder ein anderer

— und nicht nur der Theologe, wenn auch er im
vorzüglichsten Sinne — kann seinen sekundären Beruf
dem primären einbauen auch ex fine operis, „auf Grund
der immanenten Beziehung seines Sinngehaltes zum
Gottesreich, durch den inneren Zusammenhang, den ein



Seite 28 MITTELSCH ÜLE Nr. 7

Beruf,, etwa der des Erziehers oder der des Forschers, mit
dem Gottesreich besitzt" (Hildebrand S. 21.). Alles das
kann und muss entscheidend auf der Mittelschule schon
gepflegt und eingepflanzt und durch Uebung zur Gewohnheit

gemacht werden, allerdings graduell verschieden nach
Alter und persönlicher geistig sittlicher Reife der Schüler.

Und das ist der wesentlichste Beitrag der Mittelschule

zur Berufsauffassung. Das ist zugleich nichts
anderes als die Verwirklichung der drei ersten Vaterunser-
Bitten, in denen ja der Beruf des Christenmenschen
gemäss der Einheit der lex orandi mit der lex vivendi vom
Heiland selbst seine klassische Fassung erhalten hat:
Jedes Menschen Aufgabe in all seinem Tun und Lassen ist,
dass Gottes „Name geheiligt werde", und dass sein
„Reich zu uns komme", oder wie wir oft sagen, seine
Ehre und unser Heiligwerden; und auf dieses Doppelziel
arbeiten wir hin, indem wir das unsere beitragen, auf
dass „sein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf
Erden." Könnte die Mittelschule das bei ihren Zöglingen
erreichen, sie alle warfen beim Abgang von ihr wahrhaftige

Träger der katholischen Aktion.

Das Wort Charakter

In einer sehr lehrreichen Abhandlung bespricht
Alfred Körte im „Hermes" (Bd. 64, 1029, H. 1, S. 69—86)
den Bedeutungswandel dieses Wortes. Wir geben im
folgenden einen kurzen Auszug seines Gedankenganges.

XagmrfiQ ist seiner formalen Bildung nach ein nomen
agentis, bezeichnet also ursprünglich den Ausüber der
Tätigkeit, den „Präger". (Die Grundbedeutung des Verbs ist
allerdings zunächst „erzürnen, aufreizen", dann „schärfen,

schleifen"; dann erst kommt es zur doppelten technischen

Bedeutung von „Schreiben" auf Stein, Holz oder Erz
und zum „Prägen" der Münze.) Das nomen agentis wird
in der Folge zum Werkzeug degradiert, womit die betr.
Tätigkeit vollzogen wird (vgl. unsern Bohrer, Staubsauger).
Aus dem „Prägestock"sodann wird überraschenderweise das
durch ihn Hergestellte, das „Gepräge" (vgl. „Anzieher",
dann das angezogene Gewand selbst: der „Ueberzieher").
Aehnlich ist unser deutsches „Stempel" zunächst das
Werkzeug, womit ein Kennzeichen hergestellt wird, dann
dieses Kennzeichen selber. Vom „Gepräge" ist nur noch
ein Schritt zur Bedeutung „Münze", ja der Plural kann
einfach für „Geld" gesetzt werden.

Das Bild vom Gepräge, Stempel wird ziemlich früh
auf den Menschen angewendet, aber nicht zur Bezeichnung

seines seelischen Gepräges, der unmittelbaren
individuellen Eigenart, wie wir heute das Wort Charakter
vorwiegend gehrauchen. Es bezieht sich mitunter auf die
körperliche Erscheinung, häufiger auf den Stempel der
Mundart, die Eigentümlichkeit der Sprechweise, dann auf
das Gepräge der geformten Rede, die Art, sich
auszudrücken, den Stil: Charakter Stilart.

Die Uebertragung des Wortes auf das ethische Gebiet
hat erst Aristoteles' Schüler Theophrast in seinem 319
erschienenen „Charakteren" vollzogen. In seinen
Charakterskizzen wird aber niemals die Darstellung eines
Individuums erstrebt, sondern stets die eines Charaktertypus.
Das entspricht im Grunde auch dem Sinn des Wortes,
denn der Stempel einer Münze ist nicht für ein einzelnes
Exemplar bestimmt, sondern kehrt immer auf einer Reihe
von Stücken wieder.

Menander, der trotz der starken Benützung der alten
Komödientypen unverkennbar vom Typischen fort zum
Individuellen strebt, scheint der erste griechische Schriftsteller

zu sein, der das Wort Charakter für die individuelle

Eigenart eines einzelnen Menschen gebraucht hat.
Körte fasst zusammen: „Das schöne Bild von dem

untilgbaren Gepräge, das den einzelnen Metallstücken
ihre Eigenart und ihren festen Wert gibt, und die
Anwendung dieses Bildes auf den Menschen verdanken alle
modernen Kultursprachen den Griechen. Aber diese
haben es ganz überwiegend für etwas Formales, für das
feste Gepräge des Stils gebraucht. Wenn sie es auf die
menschliche Seele anwenden, so denken sie meist an
Typen, nur ganz selten an Individuen. Das was wir in dem
Wort Charakter als ganz besonders wichtig empfinden,
die persönliche Eigenart des Individuums, die ihm den
Stempel des Einmaligen verleiht, haben die Schöpfer des
Wortes kaum mit ihm auszudrücken versucht. Durchaus
fremd ist dem griechischen Wort das Willenselement, das

.wir heute in der Umgangssprache einseitig betonen,
wenn wir etwa sagen: Der Mann hat Charakter. Fremd
ist ihm auch die Möglichkeit einer Entwicklung und
Ausbildung der in der angeborenen Eigenart beschlossenen
Kräfte. Kein Grieche hätte die Verse prägen können:

Es bildet ein Talent sich in der Stille,
Sich ein Charakter in dem Strom der Welt."

R. L.

Die Bibel in 842 Sprechen
Die britische Bibelgesellschaft hat bis Ende Januar

1931 Bibelausgaben in 642 Sprachen veranstaltet. Im letzten

Jahre sind 12 neue Uebersetzungen dazu gekommen.
„Ostschweiz", Nr. 129, 18. IV. 31.

BUcherecke
Aschendorffs Sammlung lateinischer und griechischer

Klassiker: Eurlpides'Hippolytos, herausgeg. von W. Schwarz.
I. Text. 1927. XII und 92 S. Kart. Mk. 1.—, geb. Mk. 1.25.

II. Kommentar 1931. 56 S. Mk. —.75.

Die Einleitung bringt das Wichtigste über Leben und
Persönlichkeit des Euripides und die Eigenart seines dichterischen
Schaffens, ferner über die Sage und den Kultus des Heroen,
endlich eine kurze Notiz über die beiden Hippolytosdramen.
Der über 30 Seiten starke Anbang behandelt erschöpfend die
Metra und spricht daneben über den Einfluss des Hippolytos
auf die Nachwelt. Den Abschluss bilden Leseproben aus Senecas
Phaedra und Racines Phedre. R. L.

Das Lukasevangelium, herausgeg. und erkl. von Dr. P.
Konstantin Rösch und Dr. Jos. Kahle. I. Text. Mit Titelbild. 1931.
126 S. Kart. Mk. 1.15; geb. Mk. 1.40.

Dem griechischen Text liegt die Ausgabe von Vogels zugrunde.
Die Einleitung — ein Meisterstück ihrer Art — unterrichtet
über die Evangelien im allgemeinen (Namen, Symbole,
gegenseitiges Verhältnis, Grundsprache, äussere Form des griechischen
Textes, älteste Uebersetzungen) und das Lukasevangelium im
besondern (Persönlichkeit des Verfassers, charakteristische
Eigentümlichkeiten, Echtheit, Quellen, Leserkreis. Sprache, Zeit
der Abfassung). Ein Anhang bringt Proben bedeutsamer
Uebersetzungen aus verschiedenen Jahrhunderten (Vulgata, Ulfilas.
Heliand, Luther etc.). Der Kommentar liegt noch nicht vor. Die
Ausgabe entspricht einem dringenden Bedürfnis und bildet eine
Zierde der ganzen Sammlung. R. L.

Piaton« Symposion, herausgeg. von A. Bock. I. Text. 1927.

XII und 92 S. Kart. Mk. 1.20; geb. Mk. 1.45. II. Kommentar.
1631. 24 S. Mk. —.50.

Der Herausgeber hat seine heikle Aufgabe in geschickter
und delikater Weise gelöst. Vor allem war es ihm um klare
Heraushebung des Gedankenganges und Aufbaues zu tun. Das ist
ihm trotz der vielen Kürzungen und notwendigen Auslassungen
gelungen, zumal bei Unterbrechungen der Inhalt jeweilen deutsch
kurz skizziert wird. Die Einleitung zeigt, wie Piaton zur
Philosophie kam und zeichnet seine weitere Entwicklung bis zur
Abfassung des Symposion. Der sehr ausführliche Anhang gibt eine
ethisch-ästhetische Würdigung und behandelt die Nachwirkung
des Stückes in Literatur und Kunst. Endlich folgt ein Kapitel
über die Akademie und als Vergleichsstück zu Kap. 32 eine
Besprechung «Sokrates in den Wolken des Aristophanes».

R. L.

:i



17. Jahrgang Nr. 8 19. November 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR ..SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: OR. P. ROBERT LÖH3ER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Gnechrnland - Europa - Asien — Der lateinische Genius nach Brunei ere — Für den Veryilunlerricht — Bnchvrecke.

Griechenland — Europa — Asien

IV. Halder, Sek.-Lehrer, Römerstvil.

Vor mir liegt der Atlas. Die Europakarte ist
aufgeschlagen. Der Blick schweift über den Rumpf des
Kontinentes hin zu seinen Gliedern, die sich nach allen
Himmelsrichtungen in die Meere hinausrecken: Finnland,
Skandinavien, England, Bretagne, Spanien, Italien,
Griechenland. Hier bleibt der Blick haften, auf dem alten
Hellas.

1. Griechenland — Europa.
Graecia capto ferum victorem coepit, et artes
Inlulit agresti Latio. (Liuius.)

Verblasste Erinnerungen tauchen auf aus der Zeit,
da wir griechische Geschichte lernten, da uns erzählt und
erklärt wurde, wie vor alten Zeiten auf der kleinen Halbinsel

zwischen Kleinasien und Italien, gewissermassen
auf der Schwelle Europas, zum erstenmal abendländische
Kultur erblühte. Und diese „griechische Kultur wurde der
Sauerteig der alten Welt; durch das Weiterleben dieser
Kultur wurde für uns die Kontinuität der Weltentwicklung

gesichert. Wir sehen mit den Augen der Griechen
und sprechen mit ihren Ausdrücken." (Burckhardt.)

Das kleine Land ist zum Lehrer Europas geworden.
Wie gering erscheinen aber seine räumlichen Ausmasse!

Ein Anhängsel nur am grossen Kontinent! Aehnlich wie
Europa ein Anhängsel Asiens ist. Fast möchte man die

Proportion aufstellen; Griechenland: Europa — Europa :

Asien. In bezug auf den Flächeninhalt stimmt die
Proportion zwar nicht genau. Doch führen wir den
Vergleich weiter auf das geschichtliche Gebiet, so ergeben sich

frappante Aehnlichkeiten.
Ein Zipfelchen nur ist dieses Griechenland, ein

Anhängsel am grossen Komplex Europa, doch gross genug,
um die Brücke zu bilden, auf der die Kultur von Asien
nach Europa schritt. Ja, noch mehr! Nicht bloss
Kulturbrücke, Kulturvermittler war dieses kleine Hellas, son-

.dern auch Kulturgestalter, so bedeutungslos Griechenland
auch beute dasteht. Dieses kleine Volk wurde von der
Vorsehung bestimmt, dem damals noch barbarischen,
halbwilden Europa die Erfahrung der alten Welt —
Aegypten, Babylon — in wissenschaftlicher Fassung und
ästhetischer Form zu übermitteln. Freilich war diese

Ueberinittlung keineswegs eine freiwillige. Wohl gründeten

die Hellenen an vielen Punkten der Mittelmeerküste
Kolonien. Das taten sie aber im Interesse ihrer
wirtschaftlichen und politischen Macht. Den „Barbaren" von
ihren Kulturgütern mitzuteilen, lag ihnen ferne. Allein
die Vorsehung zwang sie zum Austeilen ihres
Kulturreichtums. Sie liess durch den Mazedonierkönig Philipp
die Schale brechen, welche bisher die hellenische
Zivilisation auf das Landzipfelchen Griechenland und
seine Kolonien beschränkt hatte: Philipp zerstörte die

politische Macht, die staatliche Selbständigkeit der Griechen.

Und sein Sohn Alexander lenkte die Quellwasser
hellenischer Bildung in Vorderasiens Kulturflüsse, so dass

griechisches und asiatisches Wesen sich zu einer neuen
Kultur vereinigten, in welcher aber das hellenische
Charakteristikum vorherrschte: zum Hellenismus.

In dieser Form übernahmen sie die Römer, und zwar
begann dieser Hellenisierungsprozess schon mit der
Unterwerfung der in Unter - Italien ansässigen Griechen,
hauptsächlich aber mit der Eroberung Griechenlands
durch Rom (146 v. Chr.) Gierig sogen die Römer griechisches

Denken und Fühlen und Sichgeben ein. Die
Vornehmen kauften sich griechische Lehrer für ihre Söhne,
oder sie schickten letztere zur Ausbildung nach Athen auf
die hohen Schulen. Nach griechischem Vorbild bauten
sie Tempel, schrieben sie Bücher und hielten sie Reden.
Ja selbst die griechische bzw. hellenistische Sprache
(Koine) ging ins römische Kulturgut über. Wie durch
Alexander der griechische Sauerteig nach Asien, dem
Osten, gelangt war, wird er jetzt durch die Römer nach
dem Westen verpflanzt. Rom war zur Zeit Ghrisfi die
Weltmacht schlechthin. Damit wurde die hellenisch-römische

Kultur zur Kultur aller Länder rings ums Mittelmeer,

bis hinauf nach Britannien im Westen und an die
Nordküste des Schwarzen Meeres im Osten und bis tief in
die Sahara hinein im Süden.

Doch Rom versank; Roms politische Macht fiel unter
den germanischen Axthinben in Trümmer. Aus germanischem

Volkstum, christlichem Geist und antiker Form
entstand im 5.—8. Jahrhundert eine neue, die
abendländische Kultur. Die Kirche übernahm es, das Gute an
der griechisch-römischen Kultur ins Mittelalter und in die
Neuzeit hinüberzuretten. Jahrhundertelang war sie die
treue Archivhüterin dieser Schätze, bis die Renaissance
im 14. und 15. Jahrhundert dieses Archiv aufriss und die
zu neuem Leben erweckte antike Kultur in breitem Strom
sich über die europäischen Lande ergoss. Aber leider
führte der Renaissancestrom nicht nur die klaren Wasser
antiker Formkunst mit sich, sondern wühlte auch den
trüben Schlamm einer lockern Moral und heidnischen
Denkweise wieder auf. Während die Kirche fortfuhr, das
antike Element durch das christliche zu veredeln und zu

vertiefen, gelangte er über die drei Stufen Reformation,
französische Revolution, bolschewistische Revolution zu
einem tiefern Heidentum, als die Antike es je gesehen
hatte, zum haltlosen Materialismus.

Diese beiden Mächte: Kirche einerseits und Materialismus

anderseits bestimmen heute die Entwicklung Europas.

Und jedes der zwei Lager stellt Lehrstühle auf. Die
Völker Asiens aber kommen, um die europäische Bildung
in sich aufzunehmen.

11. Europa — Asien.

Heute ist Europa, d. h. die Hälfte davon, nachdem

man Russland lieber dem asiatischen Komplex zuschieben

möchte, das Gefäss der Kultur. Und Europa legte
an den Küsten Asiens Kolonien an, wie einstmals
Griechenland an den Rändern des Abendlandes. Aber während

Hellas seine Kultur nur nach Besiegung durch die
„Barbaren" an diese mitteilte, ist Europa bestrebt, den

Asiaten seine Bildung freiwillig, ja mit vollen Händen
auszuteilen.

Das Abendland bat ehemals die Griechen nachgeahmt
in der Architektur, Erziehung. Philosophie; heute bauen
auch Asiaten europäisch, lassen ihre Kinder nach
europäischen Lehrplänen unterrichten, lenken ihre Gedanken



Seite 30 M I T T K ESCH IJ I. E Nr. S

in cjie Bahnen eines Thomas von Aquin, Franziskus,
Ignatius oder auch eines Kant, Nietzsche, Darwin, Marx.

In der Antike erwuchsen dem Griechentum kräftige
politische Stützen, die seine Kultur — allerdings erst
nach Zerstörung der staatlichen Souveränität der Hellenen

— zur beherrschenden machten innerhalb jener Völker,

bei denen sich die für die Fortentwicklung der Welt
gültige und wichtige Geschichte abspielte- Alexanders
Weltmacht, das römisch republikanische und cäsarische
Reich.

Auch die Ausbreitung des Europäertums findet heute
diese politische Unterstützung, freilich nicht durch fremde
Gunst, sondern durch die Macht der kolonisierenden
Nationen, vor allem Britanniens, dessen Sprache für weite
Gebiete so etwas wie die einstige griechische Koine
geworden ist.

Die kulturhistorische Aufgabe Europas ist heute die
gleiche, wie die kulturhistorische Aufgabe Griechenlands
vor mehr als 200i) Jahren: Vermittlung des Kulturgutes.

Man könnte die Menschheitskultur mit einem Strome
vergleichen, der von Vorderasien, der Wiege der Menschheit,

nach Hellas flutet. Dort vermischt er sich mit den
hellenischen Gewässein und wälzt sich in dieser Mischung
weiter nach Westen. Doch sind die Wasser dieses Stromes,

von menschlichen Unzulänglichkeiten durchsetzt,
nach und nach so trübe und schlammig geworden, dass
sie den Menchen, der davon trinkt, nicht mehr zu
reinigen, zu stärken, zur Erreichung seines Zieles zu
befähigen vermögen. Da erscheint der Gottessohn auf der
Erde, wirft das reinigende Salz des Christentums in den
trüben Kulturstrom. Ihr seid das Salz der Erde.
Matth. 5, 13.) Wo das Salz hindringt, klären und reinigen

sich die Wasser. Die Menschen, die in diesem
gereinigten Kulturstrom schwimmen, sehen wieder den
Himmel.

Weiter nach Westen drängen sich die Gewässer der
christlich-antiken Kultur, vermengen sich mit den Flüssen

des mittelalterlichen, des Renaissance-, des
reformatorischen, des revolutionären Europa.

Doch wohin sollen sich die Fluten der Kulturentwicklung
nun wenden, da sie ja den ganzen europäischen

Kontinent von Osten nach Westen durchflössen haben?
Wenn ein Gefäss voll Wasser ist. so überfliesst es an den
tiefsten Punkten des Randes. Und so ergoss sich ca. im
Jahre 1500 die europäische Kultur von den exponieitesten
Punkten des Erdteils aus — Spanien, Portugal, Britannien

— wie durch Ausgussröhren über alle Weltteile hin.
Europa ist für die ganze Erde von der Vorsehung

zu einem Reservoir der Kultur bestimmt worden, wie
einstens Griechenland es für Europa war.

Die menschenarmen Erdteile kamen für die Vermittlung

der Kulturgüter kaum in Betracht. Sie erhielten
durch Auswanderung eine europäische Bevölkerung. Die
abendländische Kultur wurde somit nicht auf neue Völker,

sondern bloss auf neue Länder überpflanzt. Ganz
verschieden verhält sich aber Asien mit seiner
Riesenbevölkerung, die beinahe das Dreifache der Bevölkerungszahl

Europas ausmacht. Hier hat die Vorsehung Europa
die Aufgabe erteilt, als Jfulturbrücke, als Kulturbringer
zu wirken. Die Entfernung spielt bei den heutigen
Verkehrsmitteln keine Rolle mehr. Vor unsern Augen spielt
sich der Vermischungsprozess zwischen asiatischer und
europäischer Kultur ab, wobei die europäische, als die
überlegene, der Kulturlegierung das Gepräge gibt. In
Anlehnung an den Hellenismus kann man diesen Vorgang
wohl Europäisierung und das Produkt davon Europäis-
mus nennen.

Bei all der Aehnlichkeit zwischen Hellenisierung und
Europäisierung springt doch ein Unterschied in die
Augen: Griechenland übermittelte Europa eine einheitliche
Kultur. Europa dagegen vermittelt heute an Asien eine

innerlich gespaltene Kultur, nämlich die christliche und
die materialistische.

Weiter verseilieden von dem antiken Zivilisations-
prozess ist in dem gegenwältigen die schon oft betonte
Tatsache, dass die griechischen Staaten erst unter
Fremdherrschaft gelangen mussten, ehe sie ihre Kultur mitteilten,

während Europa die Uebergabe seiner Kultur an
Asien selbst in die Hände nahm. Aber man muss sich
bewusst bleiben, dass die materialistische Kulturwell dies
aus Eigennutz tat; nur das christliche Europa teilt seine
Güter selbstlos, uneigennützig aus — es missioniert.

Nun stellt sich aber die Frage, ob Asien sich damit
begnügt, hinzunehmen, was Europa ihm anbietet, oder ob

es, wie die Römer über Griechenland, eines schönen Tages
über das Abendland herfällt, um es auszuplündern. Diese
Demütigung wird Europa umso sicherer erspart bleiben,
je grossmütiger es sich in der Mitteilung seiner überlegenen

Kulturgüter Asien gegenüber verhält. Nicht aus
Eigenliebe, wie das materialistische Europa es tut, soll es
seine kulturellen und zivilisatorischen Schätze den Asiaten
vermitteln, sondern aus Nächstenliebe, wie es das christliche

Europa immer gemacht hat. Wenn es jedem Konti"
nent die ihm zustehende politische und wirtschaftliche
Macht belässt, und sich darauf beschränkt, den ausser-
europäischen Völkern den Segen einer von christlichem
Geist beherrschten und durchdrungenen Kultur zu vermitteln,

dann bürgt gerade dieser christliche Geist für ein
friedliches und fruchtbares Zusammenarbeiten in allen
für das Glück der Menschheit entscheidenden Fragen.

Der lateinische Genius nach Brunetiöre
Von Dr. P. Rup. Hänni, O.S.B., Samen.

Am 9. Dezember dieses Jahres feiert Frankreich den
25. Todestag von Ferdinand Brunetiere, eines hervorragenden

Literaten und Publizisten, des grössten Konferenzredners

neben Lacordaire. Nach Faguet ist seit dem
Tode von Renan und Taine Brunetiere die einzig führende
Persönlichkeit des französischen Gedankens gewesen, den
er durch seine Bücher und seine Ideen gerade bei den
kraftvollsten, ernstesten und nachdenklichsten Geistern
unserer Zeit zu bestimmen fortfährt. Sind auch heute
manche seiner kritischen und literarischen Urteile nicht
mehr haltbar, so hat doch das, was er über die Antike in
ihrer Bedeutung für das moderne Geistesleben gesagt hat,
bleibenden Wert. Insbesondere verdienen seine feinsinnigen

Ausführungen über den lateinischen Genius unsere
Beachtung, mögen wir dabei auch im einen und andetn
Punkt nicht oder nur unter einem gewissen Vorbehalt
zustimmen.

I.
Die lateinische Literatur — wir geben im folgenden

stets Brunetieres Gedanken wieder — atmet, ganz
abgesehen von ihrer intellektuell bildenden Kraft, einen der
jugendlichen Natur zusagenden Geist. Wenn die Erziehung

sich das Ziel setzt, einen solchen gesunden Geis! zu
bilden, so kommt für diesen Zweck keine Disziplin der
Schulung durch die lateinischen Klassiker gleich. Sie
haben ihre Fehler, aber dabei hüten sie sich, auf Kosten
des gesunden Menschenverstandes glänzen zu wollen, sie
sind klar, entschieden und massvoll. Um einen Gedanken
zu entwickeln, ihn in seine Teile zu zerlegen und, wenn
nötig, wieder unter Ausschluss jedes fremden Elementes
zu rekonstruieren, sind die Römer einfach unübertroffen.
Das kommt daher, dass bei ihnen die Vernunft die
Einbildungskraft beherrscht, sie zügelt und ihr nur seltene
und ungefährliche Seitensprünge erlaubt. Im Umgange
mit den lateinischen Klassikern kann der Geist kaum
ändere als gute Gewohnheiten annehmen, und nirgends findet

er bessere oder auch nur gleichwertige Führer. Dante



Nr. S M I I 1 h I.SCI1 I I. K Seite 31

ist zu subtil und anderseits zu leidenschaftlich, Shakespeare

ist zu tiefgründig, oft auch zu dunkel, Goethe ist zu
gelehrt und oft zu originell, was endlich unsere eigenen
Sitten und Gewohnheiten anbelangt, so sind sie eben ein
Spiegelbild unser selbst das allen diesen Grössen der
Literatur Gemeinsame schulden sie nicht zum wenigsten
den Lateinern, und wie sie, müssen wir es an der Quelle
suchen gehen. Die lateinischen Klassiker übertreffen alle
an gesundem Menschenverstand und vernünftigem
Empfinden, ein Umstand, den sie dem Charakter ihrer
Sprache, der ernstesten, die jemals gesprochen wurde,
oder ihrer nationalen geistigen Eigenart, oder ihrer
geschichtlichen Entwicklung, oder sonst einem Faktor
verdanken. Wenn die Griechen die Logik der Philosophen
erfunden haben, sind die Lateiner die Meister dieser Logik

und bleiben es, einer Logik, die, wenn man will, wonig
spitzfindig, aber dafür nützlicher und alltäglicher, der
Ausdruck des gesunden Menschenverstandes und des
täglichen Lebens ist.

II.
Das gleiche lässt sich von ihrer Psychologie sagen.

Wenn die Lateiner keine eingefleischten Engländer oder
Franzosen sind wie Shakespeare oder Moliere, so sind sie

um so mehr Vertreter des reinen Menschentums. Nichts
findet sich bei ihnen von ausgesprochen lokalem Charakter,

von zu starker Eigenart, fast nichts rein Individuelles.
In einer sehr, allgemeinen Sprache bringen sie Gefühle
zum Ausdruck, die die der Menschheit im allgemeinen
sind. Viele hervorragende Schriftsteller, besonders Dichter,

seien es nun Deutsche, Engländer, Franzosen oder
Italiener, sind nur für reife Männer verständlich, die die
gleichen Lebenserfahrungen gemacht haben wie jene, so
Shelley, Heine, Vigny. Andere, besonders Dramatiker und
Romanschreiber, werden nur von Lesern ihrer eigenen
Nation nach allen Seiten hin erfasst und ausgekostet, so

Racine, Galderon und Shakespeare. Die klassischen
Vertreter der lateinischen Literatur aber, Vergil oder Cicero,
Horaz oder Livius, Terenz oder Cäsar versteht jeder, der
nur denkt. Sie sind Kosmopoliten, passend für alle
Zeiten und alle Länder. Ein Philosoph könnte sagen,
dass sie ausser und über den Kategorien von Raum und
Zeit ihre Beobachtungen machen, ihre Tdeen sammeln und
ihre Werke schreiben. Mit leichter Hand, in sichern Zügen
entwerfen sie, um mich so auszudrücken, die psychologischen'

Umrisse des Universalmenschen, dessen Seele trotz
.aller Veränderungs- und Komplikationsfähigkeit, trotz
der mannigfachen Bereicherung, unter dem Einfluss von
tausend günstigen Umständen nimmer aufhören wird, in
letzter Linie doch sich selbst widerzuspiegeln. Aus
diesem Grunde sind sie einfach, ja von solcher Einfachheit,
dass sie sogar in sprachlicher Hinsicht in Stilkünstelei
ausarten kann. Das Geheimnis dieser Schlichtheit
haben wir seither nicht wieder gefunden; sicher ein
weiterer Beweis dafür, dass die Lateiner für die Erziehung
der Jugend vortrefflich geeignet sind.

III.
Das gleiche Gepräge wie ihre Psychologie hat ihre

Moral. Sie geht ausschliesslich aus der menschlichen
Natur hervor, ist eine Laienmoral im buchstäblichen
Sinne des Wortes. Gerade dieser Umstand wird sie
vielleicht vor der Proskribierung aus dem Lehrplan bewahren,

wenn nicht gar ihre Einführung obligatorisch
machen. Bossuet und Voltaire vermögen leicht ihre Leser
zu Schwärmern zu machen. Weder Cicero noch Livius
sind dazu fähig. Wer könnte äus den Schriften des
Horaz eine Lehre der Intoleranz ziehen? Wem der leichte
Aberglauben Vergils irgend welches Misstrauen einflössen?

Wollte man aber bei den Koryphäen der modernen
Literatur alle jene Werke ausscheiden, die einen
ausgesprochen konfessionellen Charakter haben, so müsste
man gfer vieles darangeben, sogar die Dichter würden eine

starke Einbusse erleiden, indem Dante, Tasso, Lope und
Caldeion ebenso ausgesprochen katholisch sind, als Milton

protestantisch ist. Die Vorschriften hingegen, die wir
den Lateinern entnehmen, ihre moralischen Grundsätze
sind ob ihier Freiheit und Unabhängigkeit von jedem
Dogma für alle annehmbar, sowohl für die jüdische
Schule ah das protestantische Gymnasium und das katholische

College. Diese Moral beunruhigt ebensowenig die
Gewissen in Moskau wie in Madrid und bildet gerade
deshalb den allergeeignetsten Stoff für die Erziehung junger

Menschen. Ernste Jtigendbildner fügen hier noch
einen weitern. nicht zu unterschätzenden Grund hinzu.
Wenn die lateinischen Schriftsteller oft auch etwas derb
sind, unzart in ihren Witzen und manche Obszönität
unterläuft, so macht dies doch weniger Eindruck, gerade
weil es in lateinischer Sprache gesell rieben ist. Sodann
wird es auch leicht, sie zu „purgieren", denn das Weib
nimmt in ihrer Literatur einen verhältnismässig sehr
geringen Platz ein. Weit schwieriger ist dies bei den
modernen Schriftstellern, wo die Mehrzahl der Werke sich
fast ausschliesslich um die Leidenschaft der Liebe oder
ähnliche- Motive dreht. Gewiss kann man ohne Prüderie
behaupten, dass andere Stoffe als diese erotischen sich
für die Erziehung der Jugend besser eignen.

(Fortsetzung folgt.)

Für den Vergilunterricht *

Von Prof. Dr. Karl Schneider, St. Gallen.

Soll da schon wieder eine italienische Vergilausgabe
angezeigt werden, bevor man die von Sabbadini hat recht
studieren können? 0 nein! Sondern etwas viel Schöneres:
die prachtvolle Vergilnummer der Ulustrazione Italiana.
Sie ist freilich schon Ende 1930 erschienen als Supplemente

zu Nr. 10 vom 7. Dezember. Ich habe sie leider
etwas spät in die Hand bekommen, weshalb ich erst heute
darüber sprechen kann.

Es ist ein Bilderbuch mit 07 Seiten Text, 26 Tafeln und
173 Abbildungen im Texte. Dazu kommt ein von Vittorio
Grassi gemaltes Deckelblatt. Das Heft ist vorn und hinten
von einer Menge ganzseitiger, illustrierter Reklamen
umgeben. Diese habe ich vom Buchbinder entfernen lassen,
und nun liegt das Quartheft mit Grassis Deckelbild schön
gebunden vor mir und macht mir grosse Freude.

Ich will versuchen, einen kurzen Einblick in dessen

Inhalt zu geben.

Zuerst kommen, wie es sich gehört, die Portraits des

Dichters, deren es mehr gibt als man glaubt, von den
römischen Mosaiken und dem Bild aus dem Cod. Vat. Lat.
3867 an bis zu den Gemälden von Signovelli im Dom zu
Orvieto und von Gand im Louvre zu Paris. Hervorheben
will ich nur das in schönem Farbendruck hinter p. 40 (die
Tafeln sind leider nicht numeriert) wiedergegebene Ver-
gilportrait, auf dem vor ungefähr 4-0 Jahren in Susa, dem
antiken Hadrumetum, gefundenen Mosaik. Auf diesem,
sonst nur schwer zugänglichen Mosaik sehen wir den
Dichter, wie wir ihn uns nach der Donatvita vorstellen, mit
gebräuntem, bäurischem Gesichte.

In zweiter Linie mache ich aufmerksam auf die vielen

Abbildungen aus Vergilhandschriften, die der gewöhnliche

Sterbliche sonst kaum zu sehen bekommt; sie sind
über das ganze Heft zerstreut.

Dann weise ich hin auf die wirklich wertvollen
Künstlerdarstellungen von Szenen aus der Aeneis. Man
ist geradezu entzückt über die Tafeln hinter p. 28 oder
hinter p. 60. Der Aufsatz von Roberto Papini, Virgilio e

l'arte medioevale e moderna p. 61—66 gibt geschickte
Anleitung zu ihrer Betrachtung.

* Virgilio a cura di Vincenzo Ussani e Luigi Suttina.
Mailand, Fratelli Treves



Seite 32 MITTELSCHULE Nr. 8

Weiter sind zu nennen die Vergillandschaften. Ein
von guten Abbildungen begleiteter Aufsatz von Luigi M.
Ugolim, Enea a Butrinto e gli scavi archeologici italiani
p. 9—14 bietet die erste zusammenfassende Darstellung
der Ausgrabungsergebnisse im albanischen Butrinto, dem
antiken Buthrotum, wo sich, so kündet die Sage, nach
Trojas Zerstörung Priamus' Sohn Helenus mit seiner Gattin

Andromache niedergelassen hatte. Aeneas besuchte
ihn auf seiner Fahrt nach Italien. G. E. Ruzo schreibt
p. 15—21 über Virgilio e la Sicilia. Als sehr wertvoll
bezeichne ich die mit nützlichen Bildern geschmückte
Abhandlung von Amedeo Maiuri, monumenti e luoghi
Virgiliani nella Campania. Er klärt uns in verdankenswerter

Weise auf über Cumae, die neu entdeckte Grotte
der Sibylle, den Berg von Misenum, den Avernersee, das
angebliche Grab Vergils in Neapel und anderes mehr.
Schön ist endlich auch der Aufsatz von G. A. Sartorio,
der uns mit Wort und Bild die Landschaft Latium
zwischen Tibermündung und Numicius (Rio Torto) vorführt.

Unser Bilderbuch enthält im ganzen 12 kürzere
Abhandlungen. Neben den eben genannten erwähne ich
nur noch die Arbeiten der beiden verdienten Herausgeber.
Vincenzo Ussani unterhält uns recht fesselnd über il culto
di Virgilio nell'Africa Latina und Luigi Suttina schreibt
sehr angenehm über Virgilio nella leggenda e nella
fantasia del medio evo. Der Hauptwert dieser beiden, wie
übrigens aller Arbeiten des Heftes besteht darin, dass sie
den Stoff in populärer Form sozusagen gebrauchsfertig
darbieten. Der Aufsatz von Suttina z. B. kann dem Lehrer

die Lektüre des dicken Buches von Comparetti,
Virgilio nel medio evo, ersparen.

Mit all dem ist aber der Inhalt des Vergilbilderbuches
noch lange nicht erschöpft. Das will ich auch nicht.
Der Zweck dieser Besprechung ist, Philologen und
Historiker und überhaupt alle, die Vergil liebem auf dieses
prächtige Werk aufmerksam zu machen, und sie zu
ermuntern, es zu kaufen. Der Dreis ist erschwinglich. Mein
Buchhändler hat Fr. 10.50 dafür verlangt, und der
Einband hat mich Fr. 5.50 gekostet. So besitze ich für 17

Schweizerfranken einen wundervollen illustrierten Vergil-
kommentar, von dem niemand hegreift, dass er nicht doppolt

soviel gekostet hat. Jetzt verstehen wir auch den
Wust von Inseraten, der das Bilderbuch heinahe erstickt-
sie haben es dem Mailänder Verlage ermöglicht, die Ver-
gilnummer spottbillig abzugeben. Auch Kollegen, die nicht
italienisch verstehen, sollen das Heft ruhig kaufen. Das
Wesentliche darin sind die Bilder, und wenn ein Aufsatz
sie besonders interessiert, so wird eine edle Seele ihnen
schon als Uebersetzer bereit stehen.

In der Vorrede macht Vincenzo Ussani eine Bemerkung,

die mir ein bissehen weh tut, er sagt, dass der
beschränkte Raum sie leider gezwungen habe, nur eine
Auswahl dessen zu veröffentlichen, was sie mit grosser Mühe
gesammelt hatten. Wir wollen aber mit dem Gebotenen
zufrieden sein und es dankbar gemessen.

BUcherecke

Pfohl, Neues Wörterbuch der spanischen und deutschen
Sprache. I. Teil, Spanisch-Deutsch, XII u. 450 S. R.-M. 7.—;
II. Teil. Deutsch-Spanisch, 505 S R.-M. 9.—. Beide Teile in
einem Leinenband R.-M. 15.—. Verlag F. A Brockhaus, Leipzig
1031.

Nachdem Pfohls Wörterbuch der französischen und
deutschen Sprache in kurzer Zeit zu ausserordentlicher Beliebtheit
gelangt ist (30 Auflagen innert 15 JahrenD. begriisst inau es

lebhaft, dass Verlag lind Autor sich entschlossen haben, ein
nach denselben Grundsätzen gearbeitetes Werk auch in den
andern neuern Sprachen herauszugehen. Pfohl hält auch in
diesem neuen Wörterbuch (Rß goldene Mitte zwischen den umfangreichen

„Wälzern" und den nur beschränkt brauchbaren .,Not¬
wörterbüchern." Auf verhältnismässig beschränktem Raum

bringt er über 100 000 Stichwörter, darunter Tausende von
neuen, wichtigen Ausdrücken, die bisher in keinem Wörterbuch
zu finden waren, zumal aus den Gebieten des Sportes, Handels
und Verkehrs, der Technik und Industrie, der Erfindungen etc.
Die Berücksichtigung der modernen Redensarten ist eine sehr
weitgehende. Grosso Sorgfalt wird auf deutsche Sprachreinigkeit
und -riclitigkeit gelegt. Die nur bei unregelmässiger Betonung
angegebenen Aussprachehilfen sind im phonetischen System des

Weltlautschriftvereins geboten. Trotz seiner über 1000

dreispaltigen Seiten ist der Band sehr handlich, die Schrift ist
dank des weissen Papiers und klaren Druckes sehr leserlich.

R. L.
Hain, A. M. Princess Odo del Aves or Kindness Rewarded,

brosch. Mk. 0.70; The Rescue of Odo, the Prodigal Prince,
brosch. Mk. 0.90. Verlag der Buchhandlung des Waisenhauses

Ltd. Halle-Saale 1931.

Zwei ansprechende kurze Märchen in einfachem, klarem
Stile, geeignet als Schullektüre für das zweite Jahr Englisch,
besonders an Mädchensekundarschulen. Das erste Heft (24

Seiten) lässt sich inhaltlich in das Sprichwort kleiden: Wohltun

trägt Zinsen. — Das zweite Heft (50 Seiten) ist eine
andere Fassung des Gleichnisses vom verlorenen Sohne, mit
tiefem moralischen Gehalte und teilweise spannendem Stile.

-st
Röhl, Dr. Hans, Wörterbuch der deutschen Literatur (Teub-

ners kleine Fachwörterbücher, Bd. 14). 2 völlig neu bearbeitete
und vermehrte Auflage. Leipzig 1931. Geb Mk. 6.80.

Das heinahe 300 Seiten starke Büchlein enthält mehr, als
der Titel verspricht. Ueber die Literaturgeschichte hinaus orientiert

es auch über die Gebiete der Poetik, Metrik, Stilistik,
Sprachgeschichte, das Schrift-, Buch- und Theaterwesen. Auf anderwärts

behandelte Stichwörter wird regelmässig verwiesen. Der
Anhang bringt eine Zeittafel und eine reiche Bücherkunde. Die
im Text angegebene Literatur ist fast durchwegs im Buchhandel
oder einfachen Bibliotheken leicht erhältlich. In der vorliegenden

2. Auflage wurden auch Koschs Literuturlexikon und
Merker-Stammlers Reallexikon ausgiebig beniitzt. So bildet das
handliche, alphabetisch geordnete Büchlein eine wertvolle
Ergänzung zu jeder deutschen Literaturgeschichte. R. L.

Röhl, Dr. Hans, Geschichte der deutschen Dichtung. 8

vollständig durchgearbeitete und vermehrte Auflage. Leipzig 1931.

VIII und 382 S Geb. Mk. 5.20
Das Buch will nicht ein Nachschlagewerk mit möglichst

lückenloser Vollständigkeit von Namen. Titeln und Daten sein,
sondern vor allem zum Verständnis der poetischen Schätze der
deutschen Literatur anleiten. Es beschränkt sich daher auf die
Behandlung des dauernd Wertvollen Eine solche Auswahl wird
naturgemäss nicht alle Wünsche befriedigen können, besonders
wo es sich um die Darstellung der jungem und jüngsten Dichtung

handelt. Diese Periode abgerechnet, wird man dein Werk
immerhin eine relative Vollständigkeit zuerkennen müssen Es
dürfte auch kaum eine protestantische Literaturgeschichte
geben, die der anders gerichteten Weltanschauung in gleich
wohltuender Aufgeschlossenheit und Objektivität gegenüber träfe.
Die Neuauflage bestärkt diesen Eindruck, indem eine Reihe von
Stellen, die in den frühem Auflagen noch unangenehm
polemisch klangen, ausgemerzt oder retouchiert worden sind, was
hier dankbar vermerkt sei (wir verweisen diesbezüglich auf die
von uns früher beanstandeten Auslassungen iiher Murner.
Hhrothsuit. Hutten. Luther, Nietzsche). Freilich finden sich
auch jetzt noch gelegentliche Einseitigkeiten, die man der
Weltanschauung des Verfassers zugute halten muss. Wohl nicht
verletzend gemeint, über doch irreführend ist es. wenn von Adalbert

Stifter gesagt wird dass «auch die Stärke seines katholischen

Glaubens den Unglücklichen nicht hat hindern können,
seinem Leben seihst ein Ziel zu setzen» Der edle, tiefreligiösc
Dichter starb bekanntlich in geistiger Umnachtung Diese
geringen Aussetzungen können uns indes nicht hindern das klar
und lebendig geschriebene, ausgezeichnet charakterisierende
Werk warm zu empfehlen. Auch den Schülern unserer oberen
Klassen darf es unbedenklich in die Hand gegeben werden.
Gerade für sie sehr wertvoll ist auch das Register, das nicht nur
die im Buche erwähnten Personen mit ihren Lebensdaten an-
liihrt. sondern auch sachliche Schlußworte aufweist mit
willkommenem Ueberblick iiher die betreffenden Fragenkomplexe.

R. L.



17. Jahrgang Nr. 9 24. Dezember 1931

MITTELSCHULE
BEILAGE ZUR „SCHWEIZER-SCHULE"

PHILOLOGISCH-HISTORISCHE AUSGABE - SCHRIFTLEITUNG: DR. P. ROBERT LÖHRER, PROFESSOR, ENGELBERG

INHALT: Der lateinische Genius nach Brunetiere — Die Augustus-Charaktenstik bei Tacitus — Zwei altsprachliche Wörterbücher — Praktisches Bibellexikon — Moderne
deutsche Dichtung — Berichtigung.

Der lateinische Genius nach Brunetidre
Von Dr. P. Rup. Hänni, O.S.B., Samen.

(Schluss.)

IV.
Ein weiterer Zug der Lateiner ist ihre Universalität

und Realität- Der Geist, der sich durch das ganze Römcr-
tum zieht, ist grundverschieden vom griechischen. „Die
Griechen," sagt ein berühmter Philosoph, „haben nur den
Griechen und den Barbaren gekannt, die Römer allein den
Menschen!"

Das mag denn auch der Grund sein, warum die
Griechen zur Zeit der Renaissance sich nie eines vollen
Vertrauens erfreut haben. Im strengsten Gegensatz hierzu
zeigt der Geist der lateinischen Völker eine gewisse
Tendenz zum Universalismus, man möchte sagen zum
Katholizismus, wenn dieser letzte Ausdruck nicht griechisch
wäre und einen gewissen Doppelsinn zuliesse. Mögen
wir die Römer in ihrer Politik oder im Zivilrecht, diesem
unsterblichen Denkmal des römischen Genies, betrachten
oder sie in den Kunstwerken ihrer Architektur, ihrer
Beredsamkeit und ihrer Poesie studieren, überall macht
sich die Tendenz zur Universalität bemerkbar. Wenn die
römischen Juristen einem Gesetze eine bestimmte Form
geben "wollten, so dachten sie nicht in engherziger Weise
bloss an den Einzelfall, der das Gesetz veranlasste,
sondern beabsichtigten, eine ewig gültige Rechtsnorm
aufzustellen. gleich wie etwa der Ehrgeiz eines Vergil oder
Titus Livius dahinging, die römische Sprache bis an die
Grenzen des damals bekannten Erdkreises auszudehnen.
Sie haben die Mittel zur Erreichung dieses Zweckes nicht
bloss aufgesucht, sie haben sie auch gefunden und
angewandt, so dass man sagen kann, diese Tendenz zum
Universalismus sei geradezu der Grundzug des römischen
Nationalcharakters gewesen, auf den sich alle andern
Züge zurückführen lassen.

Aufs engsto verbunden mit dieser Seite des lateinischen

Genius ist der Zug zur Realität. Den Besuchern der
Museen in Paris oder London muss bei Besichtigung der
Büsten der römischen Kaiser oder Kaiserinnen, der Konsuln

oder Redner in den Galerien unwillkürlich der
realistische Ausdruck in den Zügen dieser Persönlichkeiten
auffallen: unauslöschlich prägt sich einem z. B. die
Maske eines Vitellius oder Seneca ein. Die erste Bedingung,

um auf Universalität Anspruch zu machen, ist
für jede Kunst eine sorgfältige Berücksichtigung der
Realität. Die Phantasie ist individuell, die Realität
universell. Dessen sind sich die Lateiner wie kaum ein Volk
bewusst gewesen. Die Phantasie der Römer hatte keine
Schwingen, und sie haben es auch nicht Versucht, sich
künstliche zu machen. Ihr Streben ging nicht über das

Mögliche hinaus,- und diesen Kreis des Möglichen haben
sie scharf umschrieben, um ihn besser zu kennen und
leichter zu beherrschen. Man zeiht sie deshalb oft der
Beschränktheit, Schwerfälligkeit und Poesielosigkeit; ich
meinerseits möchte das lieber ihre „Positivität" nennen.
Gerade weil sie nach Universalität strebten, hat sich ihr

• Geist nie stark über die Erde und Wirklichkeit erhoben.
Man mag dieses Kleben am Realen, diesen Mangel an

Idealismus meinetwegen als Schattenseiten im römischen
Nationalcharakter empfinden; allein man braucht diesen
Gedanken nur etwas anders auszudrücken und zu sagen,
die Römer hätten das Vergnügen und die Lust an
unnützen Spekulationen den Bedürfnissen der Wirklichkeit
zum Opfer gebracht, so wird aus dem Tadel ein Lob.

V.

Ein weiterer mit den genannten Eigenschafton eng
verbundener Zug liegt in der Entfaltung und Stärkung
des römischen Humunitätsyefiihls. Die Worte humanitas
— Caritas humani generis — humaniores lilterao finden
sich zuerst in der lateinischen Literatur, sie stehen bei
Cicero, sind also älter als das Christentum. Der Römer
hat sie ursprünglich nicht gekannt, im Gegenteil, seinem
Charakter war vielmehr von Anfang an eine gewisse
Härte und Rauheit eigen. Aber in dem Masse, wie Rom
sich den Erdkreis unterwarf, milderte es seine ihm
angeborene Strenge, verfeinerte sein hartes Wesen und
erweiterte neben seinem politischen auch seinen moralischen

Horizont. Wie scharf kontrastiert in dieser
Hinsicht z. B. der römische Volkscharakter vom
angelsächsischen! Wo immer der Engländer sich ein Land
untertänig macht, hielt er es unter seiner Würde, sich
mit dem unterworfenen Volke zu vermischen. Es ist eine
aristokratische Rasse, die in ihren Siegen zugleich den
Lohn und den Beweis ihres aristokratischen Empfindens
erblickt. Eine solche Ausschliesslichkeit und Vornehmheit

kannte das Volk am Tiber nicht. Bei aller Verschiedenheit

der Gebräuche und Sitten, der Sprache und
Anschauungen, in Spanien und in Gallien, in A«ien wie in
Afrika, haben die Römer in den unterjochton Völkerschaften

ihnen ähnliche Menschen gesehen. Wenigstens hielten

sie sich nicht für ungleich geartete Wesen.

VI.
Noch ein letztes Moment des lateinischen Gonius sei

namhaft gemacht, das sich aus seiner Sprache ergibt und
wieder ganz auffallend die Neigung des römischen Volkes
zur Universalität, vorrät. Das alte Volkslatein war eine
dunkle Sprache, lange nicht so klar, reich und fliessend
wie das Griechische. Um daraus eine Univcrsalsprache
zu machen, haben die römischen Schriftsteller und
Grammatiker dem Mangel an Klarheit weniger durch
Bereicherung als vielmehr durch Präzisierung und Meisselung
des Ausdruckes abzuhelfen gesucht, indem sie der Sprache
jene scharfen Umrisse, jenes Relief, jenen Ewigkeitscharakter

verliehen, der die Schöubeit einer Medailleoder

Lapidarinschrift ausmacht. Es gibt Sprachen, die
singen, andere die zeichnen oder malen, das Lateinische
aber meisselt ein, -und das Eingemeisselte ist unaustilgbar.

„Deshalb sprechen," wie de Maistre sagt, „die
Medaillen und Münzen, die Trophäen, die Gräber, die ältesten

Annalen, die Gesetze, die kanonischen Bücher und
Denkmäler lateinisch." Der Lateiner verschaffte also
seiner Sprache, was er von ihrem ursprünglichen Charakter

nicht erwarten konnte, die Universalität durch die

Allgemeinheit der Dinge, die sie ausdrückte, durch ihr°
ganz einzigartige Kraft, durch ihre beispiellose Bündigkeit

und Kürze, durch ihre Würde und Majestät. ,Was
nicht klar ist, ist nicht französisch," hat man gesagt;



Seite 34 MITTELSCHULE Nr.

richtiger könnte man bemerken: Was nicht universell und
ewig ist, ist nicht lateinisch. Bei den Meistern der
lateinischen Sprache verknüpft sich daher zum Zweck des
vollen Hervortretens des Gedankens eine ewig mustergültige

Form mit einem ewig gültigen, universalen 1 .halt.
Den Vorwurf, es fehle der lateinischen Sprache an
Geschmeidigkeit und Beweglichkeit, kann man meinetwegen
gelten lassen; in Wahrheit hat sich auch das Lateinische
von einer gewissen Steifheit nie freimachen können, und
es vielleicht aucli gar nicht gewollt das bringt das
Meissein und Gravieren mit sich. Eine Sprache kann
unmöglich zu gleicher Zeit lapidar sein und glatt dahir.flies-
sen. Der Stil der Inschriften ist grundverschieden von
dem der Konversation. Ganz im allgemeinen betrachtet,
hat das Lateinische einen mehr strengen als bezaubernden

Charakter, ist eher ernst und geistreich, mehr autoritativer

als einschmeichelnder Art. Wie die Lateiner selten

geschrieben haben zum blossen Zeitvertreib, so lesen
wir sie auch nicht, um uns zu zerstreuen; sie sind weniger

unterhaltend als erziehend und bildend.
Aus dem Gesagten ist ersichtlich, dass der lateinische

Genius etwas hat, das über die einzelnen nationalen
Schranken hinausgeht. Seine Erhaltung liegt nicht nur
im Interesse der Romanen; er ist vielmehr ein Faktor von
weltumspannender Bedeutung. Die Völker Europas wissen,

dass dieser Geist mit all seinen Licht- und Schattenseiten

ein wesentliches Element zur Erhaltung des
intellektuellen und moralischen Gleichgewichtes der Menschheit

ist. (Vgl.: „La question du latin" in „Histoire et
Littörature", III vol., und ,,Le Genie latin" in „Discours
de Combat", I serie.)

*

Dem verehrten Leser wird bei der Lektüre dieser
Gedanken nicht entgangen sein, dass Brunetiero das Bild
des lateinischen Genius etwas zu stark idealisiert, ja
geradezu gewisse Schwächen und Mängel der Lateiner als
Vorzüge gedeutet hat. Insbesondere fühlt er sich bei Ver-
gleichung der Vorzüge oder Fehler beider Völker zu sehr
als Abkömmling der lateinischen Rasse und wird den
Griechen nicht gerecht, was aus einer Reihe von Stellen,
die wir hier nicht angeführt haben, ersichtlich ist. Der
Grund liegt darin, dass er das Griechentum viel zu wenig
gekannt hat. Er selbst versichert wiederholt, kein „grand
grec" zu ein. „Sur la tragedie grecque je n'osorais ement-
tre un avis." Deshalb wäre mehr Zurückhaltung im Urteil

über die Griechen sicher am Platze gewesen. Die
Beurteilung der Moral der Lateiner lässt erkennen, dass er
die Gedanken hierüber in der Zeit seiner religiösen
Entwicklung geschrieben, da er nicht bloss die Unabhängigkeit

der Moral von jedem religiösen Bekenntnis
verlangte, sondern sogar behauptete, dass die Moral durch
die Laisierung eine Steigerung und Vertiefung erfahre.
Später, da Brunetiäre diesen Standpunkt aufzugeben sich
genötigt sah und mit Wärme den Satz des
Literaturhistorikers Scherrer verteidigte: „une morale n'est rien, si
eile n'est pas religieuse", wird er vielleicht tiefer in den
Römergeist eingedrungen sein und erkannt haben, wie die
anima naturaliter Christiana bei den besten Vertretern der
lateinischen Literatur durchbricht, wie z. B. Cicero, sich
religiösen Problemen zuwendend, in der Schrift: „De
natura Deorum" die grossartige teleologische Ordnung des
gesamten Weltgebäudes auseinandersetzt, das einen
intelligenten Ordner von unendlicher Weisheit, Macht und
Güte erheischt, und in andern Schriften die Ueberzeu-
gung der gesunden Vernunft und die gemeinsame Ueher-
lieferung aller Völker vom Dasein Gottes wie von der
Unsterblichkeit der Seele mit merkwürdiger Klarheit
ausgesprochen, ja selbst einem hessern Jenseits mit Piaton
wenigstens ahnend und hoffend entgegengesehen hat.
Trotz dieser Mängel bleiben Brunetieres Gedanken über
den „lateinischen Genius" anregend und wertvoll.

Die Augustus-Charakteristik bei Tacitus
Eduard v. Tunk, hnmensee.

„Sine ira et studio" zu schreiben, verpricht Tacitus
im Proömium der Annalen seinen Lesern. Er versichert
sogar, keine Gründe für Sym- oder Antipathie gegenüber

den dargestellten Ereignissen und Persönlichkeiten
zu haben. Also wird man erwarten dürfen, dass die
Charakteristik des Augustus, des ersten Mannes, von dem
die Annalen reden, objektiv ist in jenem Sinne, der für
einen Geschichtsschreiber in Frage kommt.

Aufs erste hin sind wir auch durchaus nicht
enttäuscht; Tacitus verzichtet ja in den Kapjteln 9 und 10
des ersten Annalenbuches geradezu auf die Darlegung
seiner eigenen Gedanken und erzählt nur, was Rom nach
Octavius' Tod über den Princeps geredet hat. Mehr kann
man doch wahrhaftig nicht verlangen. Es bleibt
allerdings die Frage: Ist am Ende dieser Verzicht auf. die
eigene Meinung nur Maske, und liegt nicht im Gerede der
Römer gerade die Ansicht des Tacitus'? In etwa —
genommen als stilistisches Mittel — ist dies ja
selbstverständlich, und da, wie sich bald zeigen wird, pro und
contra zu Worte kommen, kann nicht beides im Sinne des

Autors gesprochen sein. Und so vornehmen wir am
besten möglichst rasch die Zeugen.

Multus hinc ipso de Augusto sermo, so hebt Tacitus
an, plerisque vana mirantibus; wir lassen diese vana
beiseite und wenden uns der eigentlichen Charakteristik zu.
At apud prudentes vita eius varie extollcbatur urguebaturve.
Dass die Gebildeten nicht einstimmig den toten Monarchen
rn den Himmel erheben oder in die Hölle versetzen, ist
klar; folglich gibt es zwei Meinungen; es fällt uns aber
bereits auf, dass die Anhänger des Augustus zuerst zu
Wort kommen, dann erst seine Gegner — notwendigerweise

muss ihr Votum besser im Gedächtnis des Lesers
bleiben. Ferner erhalten die extollentes nur den Raum
des halben cap. 9. zugewiesen, die Korreferenten das ganze
(dazu noch längere) 10. Kapitel. Auch dies ist nicht
gerade eine Verteilung zugunsten desjenigen, dem dieser
eigenartige Nekrolog dient. Und dann fällt uns noch ein,
dass merkwürdigerweise unter den Menschen von damals
keiner ist, der etwa an Augustus manches zu loben und
zu tadeln hätte, manches Verdammenswerte, aber auch
manches Preiswürdige fände; diese scharfe Scheidung der
Geister ist blosse Erfindung und kann darum nicht zwecklos

sein. Welchem Zwecke sie zustrebt, erfahren wir,
sobald uns die beiden Gruppen ihre Ansichten mitteilen.

Die einen sagen: pietate erga parentem et necessi-
tudine rei publicae ad arma civilia actum. Schon
rufen aber die anderen: pietatem erga parentem et tem-
pora rei publicae obtentui sumpta. Fast wortwöitlich
wird übernommen, was die einen zur Entschuldigung des
Verstorbenen anbringen, um diese Entschuldigung radikal
zurückzuweisen. Gingen dabei jene, die zuerst das Wort
ergriffen, rasch über die Zeit des Bürgerkrieges hinweg
— begreiflich, denn loben konnte man jene Jahre nicht —,
so können die Erwidernden fast nicht genug bei jener
Zeit verweilen; alle Greuel von einst werden ausgehreitet
und alles dem Augustus in die Schuhe geschoben. Es ist,
als redeten Menschen, die all das miterlebt und miterlitten

hätten. In der Freude an seiner „Objektivität" ver-
gisst Tacitus ganz, dass er wenige Seiten vorher (cap. 3.,
Ende) geschrieben hat: iuniores post Actiacam victoriam,
etiam senes plerique inter bella civium nati : quotus quis-
que reliquus, qui rem publicam vidisset? Wer weiss also
alles so genau? Nicht- jene, die reden, sondern derjenige,
der jene so reden lässt.

Postquam hic (sc. Lepidus) socordia senuerit, ille
(sc. Antonius) per libidines pessumdatus sit, non aliud
discordantis patriae remedium fuisse, quam ut ab uno



Nr. 9 MITTELSCHULE Seite 35

regeretur. War es nicht möglich, dass Tacitus diese letzte
Behauptung bekämpfte, so lässt ihm die Ausschaltung
der beiden Triumvirn keine Ruhe sed Pompeium imagine

pacis, sed Lepidum specie amicitiae deceptos, post
Antonium, Tarentino Brundisinoque foedere et nuptiis
sororis illectum, subdolae affinitatis poenas morte exsol-
visse. Es ist für einen römischen Geschichtsschreiber, der
noch dazu solche Sehnsucht nach alter Römertugend
zeigt, ein starkes Stück, Antonius, der zum Hellenisten,
ja zum Orientalen geworden war, gegenüber dem
entschieden römisch gesinnten Octavian nicht nur zu
verteidigen, sondern noch reinwaschen zu wollen. Nicht
freilich spricht hier Studium Antonii, aber zweifellos ira
Octaviani.

Worauf nun gar die einen das Hauptgewicht legen,
dass Augustus es verstanden habe, dem Reich den Frieden

zu geben, und nicht einmal einen faulen Frieden —
Tacitus gibt dies in den vorhergehenden Kapiteln
unumwunden zu —, darauf stürzen sich die anderen: pacem
sine dubio post haec, verum cruentam: Lollianas Varia-
nasquc clades, interfectos Romae Varrones, Egnatios.
Jullos. '

Und wäre zum Lobe des Augustus nicht noch mehr
zu sagen gewesen? Vergessen sind seine Verdienste um
die Verwaltung der Hauptstadt und der Provinzen,
übergangen seine Forderung von Kunst und Wissenschaft,
verschwiegen die Bauten, die er errichtet, und die
Neubelebung religiöser Kulte, die durch ihn ins Werk gesetzt
ward. Dagegen wissen seine Gegner sämtliche Intimitäten
seines Familienlebens; nennen ihn einen Menschen, der
sich an die Stelle der Götter setzt. Wir erfahren sogar,
dass er Tiberius nur deshalb zum Nachfolger bestellt, um
selber in besserem Lichte bei der Nachwelt dazustehen.

Ja, könnte aber nicht wirklich alles so gewesen sein,
haben nicht wirklich die Römer damals so geredet, ist
nicht tatsächlich Tacitus nur Berichterstatter? Wir
verzichten auf den Hinweis, dass die Reihenfolge auch
umgekehrt sein könnte, dass die Stimmen der beiden
Parteien sich mischen könnten, dass vieles Günstige
verschwiegen, manches Ungünstige allzu breit dargestellt ist;
wir stellen nur fest, dass Tacitus in seiner Begeisterung
gegen Augustus aus der Rolle fällt, denn am Ende seiner

Darstellung der Contra-Stimmen stimmt er ihnen zu in
direkter, also von ihm selbst gesprochener Rede: etenim
Augustus quaedam de habitu cultuque et institutis eius
(sc. Tiberii) iecerat. Hier ist kein Zweifel mehr, auf
welcher Seite der Autor mit seinem Herzen steht; der über-,
legende Verstand hatte ihn in den historischen Kapiteln
manches Anerkennende über den Begründer des römischen
Kaiserreiches sagen lassen, sein Herz weiss nichts Gutes

für diesen verdienten Neubegründer Roms, Daran scheitert

die Objektivität seiner Darstellung. Und da diese den

Schein der Objektivität wahren will, merkt man die wahre
-Absicht um so besser.

Zwei altsprachliche Wörterbücher
P. Adalbert Häfliger, 0. S. B. Engelberg

Unlängst liess der um die philologische Wissenschaft so
verdienstvolle Teubnersche Verlag zwei Wörterbücher in neuen
Auflagen erscheinen: Den griechischen Benseier und den lateinischen
Heinichen*). Beide Lexiken haben sich zwar Schön einen so
bedeutenden Freundeskreis erworben, dass ihre Empfehlung
überflüssig erscheinen möchte. Aber die Verbesserungen beider Bücher

*) Benseler's griechisch-deutsches Schulwörterbuch.
Fünfzehnte neubearbeitete Auflage. Teubner. 1931; geb. RM. 14.—.

Heinichen's lateinisch-deutsches Schulwörterbuch. Ausgabe
mit Berücksichtigung ausgewählter mittellateinischer Schriftsteller.

Zehnte Auflage des ursprünglichen Werkes. Teubner 1931;
geb. RM. 14.—.

sind doch von so eminent praktischer Bedeutung, dass sie
verdienen, unseren Kollegen mitgeteilt zu worden.

Dei griechische «ßpns(/er» hat sachlich nicht sehr grosse
Veränderungen erfahren, da schon in den früheron Auflagen
alle flit die Schulen in Betracht kommenden Autoren berücksichtigt

waren, wozu der hochverdiente Zürcher Professor Adolf Kiigi
in 25jährige; Arbeit das Material überprüft und aufs sorgfältigste
vermehrt hatte. In dieser neuesten AufIngo kam es den Bearbeitern

vor allem darauf an alles Entbehrliche auszuscheiden, um
den Umfang dos Buches auf das Notwendigste zu beschränken.
So wurde zweckentsprechend das Hauptgewicht auf die eigentliche

Wortbedeutung gelegt und die blossen Anwendungen auf
ein Mindestmass zusammengedrängt. Dadurch gewinnt das
Wörterbuch an Straffheit der Darstellung und Uehersiehtlichkeit, die
ein so hervorragender Vorzug des Mengc'schen Wörterbuches
sind. — Sämtliche Etymologien wurden von Professor Dr.
Glüsing in Heidelberg nachgeprüft, wobei der Grundsatz wegloitend
war. «nur jenes beizubringen, was für den Benutzer wirklich eine
Aufklärung bedeutet« (Vorwort). Mehr Wert als auf die äussere
Etymologie legten die Bearbeiter auf dio Ergebnisse der Bcdou-
lungsfoi'sehung der letzten zehn Jahre. — Eine sehr begriissens-
wertc Neuerung ist das V< rl)cnl>pnlimiiiunysc< rzcichnis, das am
hintern Buchdeckel angeheftet ist. Dieses Hilfsmittel ist für den
Schiilui ausserordentlich praktisch und lehrreich. Begegnet er
einor Verhalform, deren Herkunft ihm augenblicklich dunkel ist,
so braucht er nicht lange den Diktioniir zu wälzen; er schaut in
diesem Verzeichnis nach, und das Hätsel ist im Nu gelöst. Sehr
beherzigenswert ist auch die «Vorrede des Wörterbuches zur
Einweisung in seinen Gehrauch». — So bietet die Neuauflage
entschiedene Voi teile gegenüber den früheren und dürfte die
Aufmerksamkeit von Lehrern und Schülern der griechischen
Sprache auf sieh ziehen.

Die Neuausgahe des ^Hciuiclien» ist nicht als Ersatz für
den früheren gedacht. Der Verlag lässt den bisherigen auch
woiterhin erscheinen. «Die neue Ausgabe stellt sich eine doppelle
Aufgabe Sie will in dei Darbietung des lexikalischen Mutorials
methodische Grundsätze berücksichtige», nach denen die Srbul-
lektiire heute betrieben wird. Sie will ferner den Zuwachs
lexikalisch verarbeiten den die Schullektüre durch die Reformen der
letzten Jahre erfahren hat.» (Vorwort). Wenn die preussischen
Richtlinien an die Lektüre die Forderung richten, dass sie zu
selbständiger sprachschöpferischer Leistung führen soll, so inuss
das Wörterbuch den Schüler in dieser Arbeit unterstützen. Ueher-
setzeri soll nicht ein blosses Wörtertausehen, sondern ein Nach-
gcstulten sein Deshalb rnuss das Lexikon, von der klar
hervorgehobenen Grundbedeutung eines Wortes ausgehend, die Bedeu-
tungsentwicklung kurz und übersichtlich darstellen und sich von
einer Häufung von Bedeutungen und Heispielen in weiser
Beschränkung fernhalten. — Die hauptsächlichste Neuerung dieser

zehnten Auflage besteht aber in der Einbeziehung mitlclla-
teinischer Autoren. Selbstverständlich kann es sich nicht um ein
mittellateinisches Wörterbuch handeln; was hier geboten wird,
ist eigentlich nur ein kleiner Ausschnitt aus dem grossen,
mittellateinischen Schrifttum. «Eg wurden drei Texte, die gewisscr-
massen Wegzeiger dieses Entwicklungsganges sind, vollständig
herangezogen Minucius Felix, Einhard's Vita Caroll Magni,
Ekkeharts Waltharius» (Vorwort). Aber wir wollen auch für
dieses Wenige dankbar sein, zumal die gegebenen Proben auf
weitere Strecken hin Perspektiven erschliessen. Ucbrigens gibt die
ausgezeichnete Einleitung zum Mittellatein Von Professor Dr. H.
Walther, Göttingen, interessanteste Aufschlüsse iiher die-
verschiedenen sprachlichen Erscheinungen. Trotz dieser Berücksichtigung

eines neuen Sprachgutes ist der Umfang des Wörterbuches

von 940 auf 648 Seiten zurückgegangen, die
sprachwissenschaftliche Einleitung nicht mitgerechnet.. — So bedeutet denn
dieser neue Heinichen wirklich die Befriedigung eines Bedürfnisses,

dag besonders wir katholische Lateinlehrer schon längst
gehegt. Und gerade dieser Umstand dürfte dem ausgezeichneten
Wörterbuch an unseren Gymnasien eine grosse Verbreitung
sichern.

Praktisches Blbel'exikon
Dr. P. Karl Schmid Rektor, Engelberg.

Allgemeine Erfahrungstatsache ist es. dass die inspirierten
Bücher die reichste und beste Fundgrube für Predigt, Katechese,
Unterricht, Seelsorge in jeder Form sind. Nur ist die Ausbeute



Seite 36 MITTELSCHULE Nr. 9

diesei Goldschächte nicht immer und nicht jedem gleich leicht.
Ohne Zweifel wird systematisch und unerbittlich durchgeführte
tägliche Lektüre hierin mit der Zeit am weitesten führen. Aber
nicht jeder bringt die Energie eines P. Albert M. Weiss uuf, der
joden Tag drei Kapitel des Alten und ein Kapitel des Neuen
Testamentes las und so von den Jahren des Thoologiestudiums
bis zu seinem Tode sechs Dezennien lang, jährlich die heilige
Schrift völlig durcharbeitete. — Erfüllung des Prinzips der
«lectio continua» des alten Ghorofficiums, als es noch nicht
«Brevier» war.

Darum ist das Erscheinen des ersten Teiles eines zweibändigen

Werkes zu begriissen, das auch dem noch nicht so «schrift-
gelehrten» Seelsorger wertvolle Dienste leisten wird. Es ist
Kalis ' lliblisches RentierIkon». Erster Band; A—K. 1047 Spalten*)

in Lexikonformat, Vorlag Schöningh, Paderborn. Der
Verfasser, Dozent der alttestainentlichen Exegese am l'rieste;seminar

Mainz, kennzeichnet sein Werk im Vorwort u. a. folgender-
mussen: «Ein handliches Bibellexikon, das in allen die III. Schrift
berührenden Fragen eine rasche und zuverlässige Orientierung
in deutscher Sprache bietet, ist schon lange als ein dringendes
Bedürfnis empfunden worden Bei Abfassung des Lexikons
leitete mich das Bestreben, die praktische Ausnützung der Bl.
Schrift für Predigt und Katechese zu erleichtern und ein Hilfsmittel

zu schaffen, das dem Seelsorger und dem Religionslehrer
die Möglichkeit bietet, sich über eine biblische Frage rasch zu
unterrichten. Darum bin ich über den Kähmen der seitherigen
Bjbellexika hinausgegangen und habe auch die für die Predigt

und Katechese verwendbaren Stellen des alten und neuen
Testamentes unter Stichworten in systematischer Ordnung im Wortlaut

aufgenommen Auf dein Gebiete der biblischen Glanbens-
und Sittenlehre war ich bemüht, auch die Entwicklung wenigstens

zu skizzieren. Leider ist gerade dieses Gebiet auf Kosten
der Textkritik von katholischer Seite (besonders im alten Testament)

sehr wenig in Einzeluntersiichungen behandelt worden...»
(V und VI). Da der vorliegende erste Band den Beweis liefert,
dass der Verfasser hält, was er im Vorwort verspricht, haben
wir wirklich zum Unterschied von den wissenschaftlichen ein
praktisches Bibellexikon; nicht ein unwissenschaftliches
selbstverständlich. denn es stammt von einem Fach Wissenschafter,
aber eines, dessen Stoffwahl und Gestaltung von praktischen
Zwecken ans orientiert ist.

So hilft es z. B. wirksam dazu, im Religionsunterricht bei
der Darlegung und Begründung der Glaubenswahrheiten die
Bibel voll auszunützen. Denn das heisst nicht nur einzelne
isolierte Texte zum Beleg anführen, wie es oft Schulbücher noch
zu sehr tun sondern die Gesamtheit der biblischen Lehre über
das betreffende Thema ins Auge fassen. Als solche wertvolle
systematische Abhandlungen seien nur erwähnt die Abhandlungen

über Gott Dreifaltigkeit. Engelwelt. Erbsünde. Erlösung.
Gemeinschaft mit Christus. Kindschaft Gottes, Kirche. Auferstehung

des Fleisches. Gericht usw. aus der Glaubenslehre, oder
dip entsprechenden über Franenfragc. Friedfertigkeit. Freigebigkeit,

Frömmigkeit. Glauben. Gehorsam usw. aus der Sittenlehre.
Besonders wertvoll erscheint der 30 Spalten grosse Artikel über
Jesus Christus, seine Geschichtlichkeit, die Chronologie seines
Lebens, seine Messianitäl und Gottheit. Die erwähnten und viele
andere Abschnitte lassen sieh glücklich ausbauen, sobald dem
Verwender die berührten Stellen einigermassen geläufig sind
oder er sich mit ihnen anhand dieser Führung für Predigt und
Unterricht näher vertraut macht.

Mag der Preis auch absolut genommen auf den ersten Blick
etwas hoch sein, so ist er in Anbetracht der Grösse des Werkes
nicht zu hoch Vor allem ist aber dabei zu beachten, dass man
damit ein Sammelwerk hat. das einein manche Monographie
praktisch ersetzt. Gewiss soll mit dieser Bemerkung einem
vertiefenden Studium nirgends abgeraten werden. Aber der
Seelsorger ist eben nicht immer dazu in .der Lage, wo er bald
Bescheid wissen sollte. Und übrigens sind die im Lexikon
gebotenen Skizzen und Textverweisc gerade die rechte Apleitung
zu vertieftem systematischem Studium der hl. Texte. Allerdings
wären dazu gelegentlich noch etwas mehr Literaturangaben
erwünscht, wie auch eine noch ausführlichere Herbeiziehung des

neuen Testamentes.

*) Das Werk ist soeben vollständig gewoiden (2097 Spalten).
Beide Bände zusammen kosten geb. RM. 46.— (Die Red.)

Alles in allem kann diese Würdigung vom praktischen
Standpunkte aus als warme Empfehlung schliessen mit der Hoffnung,
der zweite Band werde das Werk voll verwendbar und zu einem
gediegenen Weihnachtsgeschenk machen.

Moderne deutsche Dichtung *)
K. L.

Dieses Buch wird für uns Katholiken auf lange Sicht die
Geschichte der neuesten deutschen Dichtung bleiben. Mumbauer
war in der Tat zu diesem Werk berufen wie kein zweiter. Katholischer

Priester und feinsinniger Literat in einer Person,
beherrschte er mit gleicher Ueberlegenheit die Gebiete der Theologie

und Kulturphilosophie, der Kunst und Aesthetik. Als
langjähriger Referent für Belletristik im «Literarischen Ratgeber»
und Redaktor der «Hausenschon Bücherei», wie durch seine
fortgesetzte Mitarbeit an zahlreichen Zeitungen und Zeitschriften
bat er sich längst über ein bedeutendos kritisches Vermögen
ausgewiesen. Durch sein unablässiges Bemühen, «den katholischen
Volksteil mit seinem Kultur- und Literaturschaffen dem gesamten

deutscheu Volks- und Gerneinschaftsieben als eigengefonnles
und doch organisches Element einzugliedern, das .Ghetto' zu
sprengen» (Koscli), erwarb er sich ein bahnbrechendes Verdienst
um das Neuerblühen katholischen Kunstschaffens. Es berührt
tragisch, dass ihn just nach Erscheinen äes ersten Bandes seines
Hauptwerkes der Tod ereilen musste. Glücklicherweise waren die
Vorbereitungen zum 2. Bande schon soweit gediehen, dass der
harmonische Abschluss des Werkes garantiert werden kann.

Grundsätzlichkeit und Weitherzigkeit sind die Hauptvorzüge
diesos Buches. Mumbauer schreibt als überzeugter Katholik, was
aber nur so viel heissen will, dass er den gesamten Stoff vom
einheitlichen und universalen Standpunkt seiner katholischen
Weltanschauung aus betrachtet. Keineswegs darf man au
Einseitigkeit und Voreingenommenheit gegenüber anders gearteter
Auffassung denken. Es ist im Gegenteil bewundernswert, mit
welcher Aufgeschlossenheit und Objektivität der Verfasser jeder
Richtung entgegentritt. Freilich kann er auch bitter scharfe Worte
finden, wo es sich um systematisches Verkleinern oder
Totschweigen katholischer Dichtung handelt. Anderseits weiss er
aber auch auf der eigenen Seite literarischen Wert und Unweit
so klar und unbefangen zu scheiden — auch lebenden und ihm
geistig nahestehenden Autoren gegenüber —. dass man diesen
Mut der Ueberzeugung, diese innere und äussere Freiheit der
Einstellung bei manchen andern Darstellern der neuern Literatur

und Kunst doppelt schmerzlich vermiest.
Auch in der Formulierung ist Mumbauer ein Meister. Sein

Stil ist zwar nicht so fremdwortrein wie der Nadlers. nicht so
schlicht und so plauderhaft wie der Salzers, dafür aber von
einer Bildhafligkeit und Kraft, die das Lesen zum Genuss und
Erlebnis machen. Viele seiner knappgefassten Urteile ersetzen
in ihrer scharfgeschliffenen Prägung ganze Essais über die bc-
treffenden Dichterpersönlichkeiten. Selbst ein hervorragender
Stilist, hat Mumbauer natürlich auch in der Kritik dem Formund

Gestaltungsproblem volle Beachtupg geschenkt. Reiche
Textproben und Inhaltsangaben dienen dabei als Belege.

In der Charakteristik der einzelnen gcistcsgcsehichtlichcn
Perioden und ihrer Hauptvertreter zeigt sich der Verfasser auf
der Höhe seiner Aufgabe.

Das Verzeichnis der behandelten Autoren bringt gegen 300
Namen. Behandelt wird die Dichtung der letzten 40 Jahre.
Selbstverständlich kann über die Vollständigkeit vor dem Erscheinen
des Schlüssbandes kein abschliessendes Urteil gefällt werden.

Mag man auch nicht in jeder Einzelheit mit Mumbauer einig
gehen und z. B. sein allzu persönliches Verdikt, über die Führer
und Freunde des «Gralbundes» Indianern, sicher haben wir es

mit einem hochbedeutsamen Werk zu tun, das das Andenken
an den verdienten Verfasser festhalten und unserm führenden
deutschen Verlag Dank und Anerkennung einbringen wird.

*) Mumbauer, Johannes. Die deutsche Dichtung der neuesten
Zeit. 2 Bände. Grossoktav. Bd I, XII und 624 S. Mit 19 Bildertafeln

Geb. RM. 16.—. Herder & Co 1931.

Berichtigung. Durch Versehen des Redaktors ist im Artikel;
Griechenland-Europa-Asien in Nr. 8 der «Mittelschule» das
Motto: Graecia capta ferum Livius statt Horaz zugeschrieben

worden.


	Mittelschule : Philosophisch-Historische Ausgabe : Beilage zur "Schweizer-Schule"

