
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 17 (1931)

Heft: 33

Artikel: Leuchten über der Schule : (Fortsetzung)

Autor: Rogger, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 33 SCHWEIZER-SCHULE Seite 257

Leuchten Uber der Schule

Von Lorenz Rogger.

(Fortsetzung.)

II.
Ich zünde ein zweites Lichtlein über Ihnen und

über Ihrer Schule an, es heisst: Mehr Hoffnung!
Erhalte und vermehre uns den erlösenden und erhebenden
pädagogischen Glauben! Stärke und vermehre in uns
die frohe und seligmachende pädagogische Hoffnung!

Eine Sorge, eine Angst lähmt in der Schule wie
kaum eine andere, die Angst: es nützt ja doch nichts!
Der englische Kulturschriftsteller Carlyle sagt
einmal, es sei ein heiliger, ernster, fast schauerlicher
Gedanke, dass der irdische Einfluss eines Menschen,
und wäre er auch der Geringste unter uns, der
einen Anfang gehabt, nie mehr, bis ans Ende der Zeiten,

ein Ende haben werde. Das ist nicht nur ein
schauerlicher Gedanke, es ist auch ein überaus trostvoller
Gedanke. Ein trostvoller Gedanke besonders für uns
Lehrer, wenn wir denken dürfen: nichts von dem Guten,

das wir tun, in richtiger Weise tun, ist umsonst
getan, wird je ganz verloren gehen.

Es hat vielleicht kein Beruf so viel mit der Sorge
zu kämpfen: „Es hat nichts genützt! Es nützt
überhaupt nichts!", wie der Lehrerberuf. Darum
verfallen Lehrpersonen recht oft einem gewissen Pessimismus

— wenigstens in der Schulstube. Der Lehrer ist
eben hier übler daran, als der Vertreter der meisten
andern Berufe. Der Handwerker zum Beispiel kann den

Erfolg seiner Arbeit jederzeit bis auf das letzte Prozent

genau feststellen. Der Künstler sieht sein Werk
von Stunde zu Stunde immer schöner und vollkommener

einem runden Ziele entgegenreifen. Der Geschäftsmann

weiss am Ende des Jahres — wenn er will, schon
am Ende des Monats oder gar des Tages —, ob und
wie viel es vorwärts oder rückwärts gegangen. Auch
der Landwirt weiss immer woran er ist; er sieht gleichsam

das Gras wachsen, und er sieht tatsächlich, wie
die Aepfel am Baume sich färben und grösser und
schwerer werden. Ganz anders der Lehrer. Er muss
säen, ohne auch in absehbarer Zeit eine schöne Frucht
reifen zu sehen. Was er vielleicht durch sahlaues
Ausfragen und in der schriftlichen Prüfung messen kann,
ist doch nur die Nebensache, ist nur das Intellektuelle.
Wie und wo will er jedoch die Hauptsache, den erzieherischen

Erfolg auch nur einigermassen sicher feststellen?

Und wenn er einmal fest an einen schönen Segen
irgendwelcher Art glaubt — wie bald wird so oft diese

Hoffnung unbarmherzig zerstört! Darf man sich da

wundern, wenn er zeitweilig einem bösen, lähmenden
Pessimismus verfällt?

Da ging es einmal so schön und rasch vorwärts in
der sonst so langsamen Rechenstunde; man schien ein
recht heikles arithmetisches Rätsel prächtig verstanden

zu haben. Und schon freute sich der Le'" * auf die
Früchte, die er am nächsten Tage einheimsen würde.
Aber o weh! Keine 24 Stunden seit gestern, und schon

ist alles verflogen. Umsonst getan! — Oder wie Reissig

hat er sich ein andermal auf eine Sprachstunde
vorbereitet, wie sorgfältig und schlau alles zurechtgelegt!
Das muss jetzt wieder einmal eine so recht freudige
Stunde geben für alle — auch für die Faulen und die
Dummen. Aber gerade in dieser Stunde, von der er sich

so viel versprochen hatte, scheinen alle Gehirne wie
ausgetrocknet und alle Herzen wie vernagelt. Umsonst
getan! — Und wie warm werden wir allemal, wenn wir
unsere jungen, unruhigen Leute für ein höfliches und
wohlgesittetes Benehmen unter sich und allen lieben
und bösen Mitmenschen gegenüber zu gewinnen
suchen! Seit einiger Zeit hatten wir besonders eifrig und
überzeugend von dieser Tugend geredet. Und da
kommt just, paar Tage darauf der Herr Schulpflegepräsident

oder der Herr Inspektor und fährt uns
unwirsch an: ob wir denn unsern jungen Leuten auch gar
nie etwas Belehrendes und Warmes von den zwei so
gesegneten Tugenden des Anstände® und der Höflichkeit

sagten, dass sie so gleichgültig, so klotzig durch
die Strasse und an einheimischen und fremden Würdenträgern

vorbeiliefen? Umsonst getan! — Und wieder
hatten wir ein andermal mit den unerschütterlichsten
Gründen und aus dem wärmsten Herzen heraus von der
Grösse eines einzigen hl. Messopfers und von der
Schönheit und dem Reichtum der öftern hl. Kommunion

gesprochen. Und diesmal wurden sogar die Dummen

und Faulen aufmerksam, und sogar den sittlich
und religiös Minderwertigen, den weniger Braven,
glänzten die Augen. Aber gerade am Tage darauf hatte

.es weniger Kinder aus unserer Schulstube in der
Schulmesse, und am folgenden Sonntage knieten
gerade unsere Schüler und Schülerinnen weniger
zahlreich als sonst neben uns an der Kommunionbank!
Umsonst geredet! Ist es da zu verwundern, wenn der
Lehrer einem gewissen Pessimismus verfällt, einem
Pessimismus, der so viele Kräfte, Lehrer- und
Schülerkräfte, lähmt?

Ach, Sie kennen sie ja schon, jene Lehrertypfen,
die, vom Pessimismus in kostbarsten Teilen ihrer
Seele verwundet, mit ihrem bösen Geschicke irgendwie

— jeder auf seine besondere Art — fertig zu werden

suchen. Etwa den Wurstikus Leichtfuss, der
seine Pflicht tut von 8—11 und von 1—4, um dann,
da ja doch alles nichts nützt, die im Berufe ihm
versagte Befriedigung des Herzens ausserhalb des
Schulzimmers zu suchen — etwa im warmen Bette am
Morgen oder im bequemen Lehnstuhl am Mittag oder
beim sorgen- und zungenlösenden Abendschoppen,
oder schliesslich bei einem einträglichen Nebenverdienst

oder einer kurzweiligen ausserschulischen
Lieblingsbeschäftigung. Oder den Unfried Zornbickel, der
bei jedem Missorfolge, ja sogar bei jeder Stockung des

Unterrichtes in Wut. gerät, so dass die armen Opfer,
die vor ihm sitzen und ihm auf Gnade und Ungnade
verkauft sind, nie recht aus der Angst und dem Zittern
herauskommen. Und vielleicht kennen Sie noch besser
den berüchtigten Griesgram ßrumberger, über dessen

Gesicht nie ein Strahl der Zufriedenheit huscht, der nie
ein doch so billiges und so wohltuendes Wort der
Anerkennung über seine dürren Lippen bringt, und durch
dessen Schulzimmer nie ein helles Kinderlachen singt.
Armer Lehrer! Und noch viel ärmere Schüler, die in
solchen Schulstuben um die schönsten Kinderjahre
betrogen werden!

Schatten über der Schule? Nein! Ich bin ja
gekommen, um Ihnen ein zweites Lichtlein anzuzünden,
ein Lichtlein, das besonders diesen Schatten, den

Schatten des Pessimismus verdrängen soll. Das Lichtlein

der Hoffnung, des Vertrauens auf die Wirksamkeit



Seite 258 SCHWEIZER-SCHULE

«s

Nr. 33

alles Ihres richtigen pädagogischen Redens und Tuns.
Umsonst getan? Ich sage: nichts von dem,

was du in richtiger Weise tust, ist umsonst getan. Es
ist ein psychologisches Gesetz — ein eigentliches
Gerundgesetz der Psychologie —, dass iede Anlage
durch Uebung vervollkommnet wird, und dass durch das
gleiche Mass von Uebung eine bescheidene, auch eine
sehr bescheidene Anlage relativ nicht weniger
entwickelt wird, als eine besonders ausgeprägte. Und
Gott und der Natur und allen gut beratenen Menschen
kommt es doch nur auf die relative Entwicklung an,
nicht auf die absolute. Und es gibt ein trostvolles
pädagogisches Grundgesetz, dass durch richtige pädagogische

Beeinflussung jedes Kind gefördert wird, und
dass das schwache, das bescheiden veranlagte Kind
durch richtige, ihm entsprechende pädagogische
Beeinflussung relativ nicht weniger gefördert wird, als
das gut veranlagte. Und Gott und der Natur
und allen gut beratenen Menschen kommt es auch
hier nur auf die relative Förderung an, nicht auf
die absolute.

Wo immer es einem Ihrer Schüler schwer geht: im
Rechnen — oder im Aufsatz — oder im Singen —
oder im Geduldigsein — oder im Sanftmütigsein —
oder im Gütigsein — oder im Demütigsein — oder in
irgend einem Bravsein — oder im Frommsein,
vertrauen Sie darauf: wenn Sie diese Anlagen pädagogisch

richtig beeinflussen, so werden alle diese Schüler
vorwärtskommen, Fortschritte machen, relativ nicht
weniger vorwärts kommen als die andern, die mit ihren
reichen Anlagen, ihrem „grossen Fleisse" und ihrem
„guten Willen" Ihnen so viel Freude machen. Der
wird wohl kein Gelehrter, kein berühmter Erfinder;
aber das braucht er auch nicht. Und der andere wird
wohl kein Schriftsteller; aber das braucht er auch
nicht. Der wird wohl kein Berufsmusiker und
Komponist; aber das braucht er auch nicht. Der
wird wohl kein Franz von Sales an Sanftmut und
kein Franz von Assisi an Demut und Güte; aber
das braucht er auch nicht. Der wird wohl
überhaupt kein Heiliger; aber das braucht er auch
nicht. — Erschrecken Sie, bitte, nicht ob diesem kühnen

Spruche. Er ist nicht so unkatholisch, wie es auf
den ersten Blick scheint. Ich weiss recht wohl, dass wir
alle die Pflicht haben, heilig zu werden, genauer: nach

Heiligkeit zu streben. Er braucht kein Heiliger zu
werden im Sinne Ihrer bisherigen Auffassung von
Heiligkeit! Die Heiligkeit, die Gott von uns — von mir
und von Ihnen und von jedem unserer Schüler —
verlangt, ist nämlich keine absolute, sondern eine relative.
Und Gott verlangt von uns allen nicht die gleiche
Heiligkeit, nicht die gleiche Form und nicht den gleichen
Grad von Heiligkeit. Die Heiligkeit, die Gott von uns
allen verlangt, ist eine individuelle, sie darf, sie soll

sogar für jeden nach Form und Grad verschieden sein;
sie ist bestimmt durch die Naturanlage, die wir schon
auf die Welt brachten, durch die erzieherischen
Einflüsse im engern Sinne, durch die Umwelteinflüsse und
durch das Mass seiner eigenen Gnadenhilfe.

Es nützt nichts? Doch es nützt! Es nützt immer,
es nützt alles, was wir in pädagogisch richtiger Weise
tun. Es hat sogar dort genützt, wo wir das gerade Ge-

geiiteil dessen, was wir wollten, feststellen zu können,
geglaubt hatten bis dahin:

Es hat nichts genützt? Du siehst die Wirkung
nicht? Aber ist es darum sicher, dass es nicht .wirkte?
Es hat vielleicht nicht so viel gewirkt, wie du erwartetest.

Aber dann hast du eben vielleicht zu viel
erwartet. Oder es wirkte sich einfach anders aus, als du
es beabsichtigt hattest. Aber warum beabsichtigtest du
es so setzköpfisch gerade in dieser Weise? Wir dürfen
nie vergessen: das Schicksal dessen, was wir dem jungen

Menschen geben, wird nicht nur bestimmt durch
das, was wir ihm geben, und durch die Form, wie wir es

ihm geben, sondern auch durch das, was er schon vorher

war („Was immer aufgenommen wird, wird nach
der Art des Aufnehmenden aufgenommen", heisst ein
altes psychologisches Gesetz) und durch das, was
ändere ihm neben uns geben. Wir aber sind nur für das

verantwortlich, was wir ihm geben sollten. Und wir sollten

ihm nur so viel geben, als wir konnten. Du siehst die

Wirkung nicht? Aber ist sie darum nicht da? Genügt
es dir nicht, wenn durch das, was du dem Kinde gäbest,
die Wirkung einer gefährlichen Anlage oder eines
andern, eines schlimmen erzieherischen Einflusses aufgehoben

oder wenigstens herabgesetzt wurde? Du siehst
die Wirkung nicht? Habe doch Geduld! Du wirst sie
vielleicht morgen sehen — oder in einem Jahre — oder
in fünf Jahren erst. Habe doch Geduld! Der Erzieher
muss warten können, hat einer gesagt. Und Erziehung
sei Wirken auf lange Sicht, meinte ein anderer. Du
siehst die Wirkung nicht? Dann prüfe dich selbst
zuerst, bevor du an der Wirksamkeit des pädagogischen
Tuns überhaupt zweifelst. Prüfe dich, ob du das richtige

Wort schon gefunden oder das richtige Wort schon
richtig ausgesprochen habest. Es kommt ja oft nur auf
die Betonung an. Jeder Schüler reagiert. Aber jeder
reagiert nur auf seine bestimmte Weise, anders als jeder
andere. Wenn es nichts nützte bis dahin, dann prüfe
dich, ob du dieses kostbare richtige Wort, das gerade
für diesen Schüler passte, schon gefunden habest! Du
siehst die .Wirkung nicht? Das ist Nebensache. Wenn
nur Gott um die Wirkung weiss! Und wenn es wirklich
— allen psychologischen und pädagogischen Gesetzen
entgegen — nichts genützt hätte? Ist wieder gleich!
Gott verlangt von dir. ja nicht die Wirkung,, sondern

nur die Setzung der Ursache. Gott verlangt von dir
nur den guten und tätigen Willen, mehr nicht. Gott
verlangt von dir nicht die Ernte, sondern nur die
Saat. -

Es nützt nichts? Doch, es nützt immer, wenn wir
es richtig ankehrten. Und daraus folgt wieder etwas
sehr Wichtiges: der Glaube an die Besserungsfähigkeit
auch des schlimmen, auch des schlimmsten Schülers. Der
Ihnen wohlbekannte, kürzlich verstorbene Theologe und
Psychologe Dr. Josef Klug hat ein Werk geschrieben,
das erst nach seinem Tode herauskam: „Kriminalpädagogik".

Er behandelt darin auch die Frage, ob auch die
erwachsenen Zuchthäusler erziehbar, besserungsfähig
6eien. Und er beantwortet sie mit einem entschiedenen
Ja. Noch mehr! Er meint sogar, dass es auf der ganzen
Welt überhaupt gar keinen unerziehbaren, besserungs-
ünfähigen Zuchthäusler gebe. Es gebe wohl unter den

Zuchthäuslern einen grossen Prozentsatz freiheitsunfähiger,

aber es gebe keinen einzigen, der nicht irgendwie

erzieherisch beeinflussbar, der nicht irgendwie
besserungsfähig sei. Verehrteste! Wenn dieses Gesetz für
erwachsene Zuchthäusler gilt, dann wollen wir in Zu-



Nr. 33 SCHWEIZER-SCHULE Seite 259

kunft um so freudiger wieder an die Besserungsfähigkeit
unserer Schüler glauben, auch jenes Schülers, der uns
bis dahin in schwarzen Stunden unverbesserlich schien.
Er wird vielleicht nicht so gut, wie ein anderer mit
bessern Naturanlagen und einer schöneren Vergangenheit.
Aber das braucht er ja nicht. Wenn er durch uns nur
irgendicie vorwärts gebracht wird! Und das wird
ergänz sicher, wenn wir es nur richtig ankehren. Wir
sind oft so unbescheiden in unsern pädagogischen
Erwartungen: Entweder alles oder nichts! Alle sollen bei
uns gleich gut werden! Das ist nicht richtig. Gegen
solche Erwartungen protestiert die ganze Psychologie.

Das widerspricht übrigens auch einem Grundgesetze

des Evangeliums. Auch Gott verlangt nicht von
allen gleich viel. Wem er 5 Talente gab, der soll ihm
weitere 5 zurückgeben. Wo er aber nur 1 Talent
verlieh, da wäre er mit einem einzigen neuen zufrieden. —.

Glaube an die Besserungsfähigkeit des Kindes!
Einer der schönsten Sätze von Schohaus, die ich in
„Schatten über der Schule" las, heisst so: „Ein definitives

Aburteilen eines Schülers sollte es fiir den
Erzieher nie geben. Der Glaube an die Besserungsfähigkeit

macht den wirklichen Erzieher aus."
Mehr Hoffnung! Verehrteste! Was ich Ihnen bis

dahin aus diesem zweiten Kapitelchen unseres Referates

sagte, War Psychologie. Ich hätte Ihnen nun, als
katholischen Lehrerinnen, zur Bekräftigung und
Ergänzung dieses Psychologischen, noch etwas zu sagen
aus einer andern, noch heiligern Wissenschaft, aus der
Theologie. Es soll in möglichster Kürze geschehen. Ich
müsste dabei vom Heilandsworte ausgehen: „Um was
immer ihr meinen Vater in meinem Namen bitten werdet,

das wird er euch geben", oder vom Paulusworte:
„Ich kann alles in dem, der mich stärkt."

Wenn Sie bis dahin zu wenig Vertrauen hatten auf
die Kraft Ihres eigenen Wirkens, weil sie am Genügen
lhre6 guten Willens und an der Richtigkeit Ihres
pädagogischen Tuns und Lassens, Redens und Schweigens
zweifelten — übrigens die einzige Form des Pessimismus,

den ich Ihnen mit heimzunehmen erlaube —, dann
gehen Sie vor jedem Schultag und vor jeder pädagogischen

Massnahme zu Gott. Solange der katholische
Lehrer das nicht tut, hat er nicht alle pädagogischen
Möglichkeiten, die ihm 60 leicht zur Verfügung stehen,
ausgenützt, hat er ein kostbarstes, ein durch nichts
zu ersetzendes Hilfsmittel unbenützt gelassen.

Hast du es denn noch nie erfahren, wie ganz
anders du Schule hieltest, wenn du vorher bei Gott
wärest — beim andächtigen Morgengebet allerwenig-
stens, bei einer kurzen Betrachtung vielleicht, beim hl.
Opfer vielleicht bei Gott wärest? Mit Gott über deine
Schulsorgen und über deine Sorgenkinder sprachest,
dich und dein Tun unter die Gnade Gottes stelltest und
deine Kinder der Mutter Gottes, den Schutzengeln und
allen lieben Heiligen anempfählest, deren Namen sie

tragen? Hast du es denn noch nie erfahren, wie viel
besser du Schule hieltest jetzt, wie viel leichter du

jetzt das richtige Wort fandest, wie viel sicherer du
in einer heiklen pädagogischen Lage entschiedest, wie
viel besser du jetzt deine Schüler verstandest, wie viel
milder du ihre Unvollkommenheiten beurteiltest, wie
viel geduldiger du, bliebest bei irgend einer bösen

Unregelmässigkeit? Und hast du es nicht gleichzeitig
erfahren, wie auch deine Kinder dich jetzt besser ver¬

standen, wie viel treuherziger sie jetzt zu dir
aufschauten, wie viel eifriger sie an deinen Lippen hingen?
Hast du das noch nie erfahren? Dann hast du noch
nie als Lehrerin richtig gebetet. Die Lehre von der
Wirksamkeit der Gnade und von der Wirksamkeit des
Gnadenmittels des Gebetes ist Dogma, ist trostvolles
Dogma, das du glauben musst. Beten ist noch etwas
anderes. Beton, das heisst seine Seele sammeln, sie
von den Nebensachen zurückziehen und auf die Hauptsache

konzentrieren, ihr die Richtung auf das Höchste
und Letzte, auf Gott geben, dann alles im Lichte dieser
Einstellung betrachten. — Beten ist also auch
eine gesegnete psychologische Angelegenheit. Natur
und Uebernatur, Psychologie und Theologie berühren

sich, wenn du betest. Natur und Uebernatur!
Jetzt, im Glauben an die Wirksamkeit des Gebetes,
hast du erst recht Grund, das zweite Lämpchen
anzuzünden über der Stätte deines pädagogischen Wirkens,
das Lämpchen einer grossen, einer unerschütterlichen
Hoffnung.

(Fortsetzung folgt.)

Sinn und Bedeutung des kathol. Ferienlagers'")
Von Alfons Brands.

Für alle Stadtkinder, erst recht für alle
Grossstadtkinder, die in den Strassen, Gassen und Winkeln

der Großstadt wohnen, ist der Aufenthalt im
Zeltlager, weitab vom Häusermeer und den rauchenden
Schloten der Fabriken, mitten auf einer herrlichen
Waldwiese, umrahmt von Tannen- oder Laubwald,
selbst bei ungünstiger Witterung, trotz der Primitivität

der Lager und ihrer Ausrüstung, hygienischer als
der Aufenthalt daheim, besonders wenn man weiss,
was es alles für sogenannte Wohnungen in der Grossstadt

gibt.
Dennoch wollen wir keine Erholungsfürsorge im

Sinne der karitativen Erholungs- und Genesungsheime
damit betreiben. Der erste Sinn unseres Lagers ist,
allmählich einer grossen Zahl unserer Stadtkinder —
besonders der durch die Freizeit- und Erziehungsnot
gefährdeten — in ihren Ferien ein Kinderland der
Freude im Sinne unserer katholischen Weltanschauung
zu schaffen.

Kinder brauchen die Freude wie das Leben die
Sonne. Das ist ja das Typische bei den Kindern: ihre
Aufnahmefrische für alles, was irgend Freude bringen
kann. Weil 6ie eben so hoffnungsfroh und nicht vom
Zweifel angefressen, weil sie durchweg noch gläubig
hingegeben sind und nicht unentschieden sich distanzieren,

wie der Moderne, weil sie den gewonnenen
Eindruck sich nicht durch Reflexion zerstören lassen, er-
schliesst ihnen die Umgebung einen ungeheuren
Freudenreichtum. Nun aber ist doch ihre Umgebung und
die geistige Luft, in der sie leben, derart an wahrer
Freude arm, dass sie Kind sein müssen und doch gar
zu oft nur traurig Kind sein können.

Wir reden so viel vom Ausnutzen der Naturkräfte,
von den grossen Verlusten, die wir durch die Maschine
und andere Dinge erleiden. Aber was bedeutet das

alles im Vergleich zu dem ungeheuren Verlust an Glück
und Freude, den unsere Kinder heute fühlen, besonders

*) Der Flugschrift „Auf, lasst die Fahnen wehen!"
entnommen. („Kinderwohl", Düsseldorf, 1931.)


	Leuchten über der Schule : (Fortsetzung)

