
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 17 (1931)

Heft: 22

Artikel: Augusthus als Erzieher : (Schluss folgt)

Autor: Karrer, Otto von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 28. Mai 1931 Nr. 22
sas^aBssBBB^aai^BB^aB^^BsasBBgBB

17 Jahrgana

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 38. JAHRGANG

BEILAGEN; VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FOR DIE SCHRIFTLEITUNQ DES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLENSTRASSE 14, TELEPHON 21.66
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.—(CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND P0RT0Z4JSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAB OTTO WALTER A.-B., ÖLTEN - INSERTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT: Augustinus als Erzieher — Erfahrungen mit der gemeinsamen Erziehung der Geschlechter — Radikale und gemässigte kieinschreibung — Schulnachrichten —
Himmelserscheinungen — BEILAGE: Volkssdiule Nr. 8.

Augustinus als Erzieher

Von Otto Karrer, Luzern.

Der grosse Kirchenvater hat nur eine eigentlich
pädagogische Schrift geschrieben: «Vom ersten
katechetischen Unterricht». Aber auch die meisten andern
dienen der Klärung tiefster Lebensfragen und zugleich
praktischer Lebensgestaltung. «Er ist ein genialer
Denker, aber er hat nie mit dem Verstand allein
gedacht», sagt von ihm B. Jansen. Alles ist
«Lebensphilosophie», nicht intellektualistische Verstandesbildung.

Und wenn man schon eine genauere Bestimmung
vornehmen will unter den «Seelenkräften», so ist die
Liebeskraft das Zentrum seines Wesens. Bezeichnend,
dass er, das «Genie des Geistes», das brennende Herz
zum Symbol bekommen hat in der kirchlichen Kunst.
Man nennt ihn mit Recht den «Kirchenvater der
Liebe».

Die Lektüre Ciceros hatte ihn erstmals
aufgeweckt. Damals fühlte sich der 18jährige zu den Idealen

aufgerufen: Wahrheit, Gerechtigkeit, Treue. Und
«ich glühte und entbrannte». Es war die «erste,
Bekehrung».

Um jene Zeit machte er als junger Lehrer der
Beredsamkeit sein Praktikum als Erzieher. Das
Ergebnis war nicht eben befriedigend für ihn. Er sei mit
der wilden Horde karthagischer Musensöhne nicht
fertig geworden, gesteht er. Kein Wunder: er war
mit sich selbst noch nicht, im. reinen. Weltanschauliche

und sittliche Kämpfe wühlten noch sein Inneres

auf, auf Jahre hin. In Italien suchte er Klärung.
Vom Manichäismus mit seiner Lehre vom ewigen

Gegensatz der zwei Prinzipien Geist und Körper, Gut
und Böse kam er zum Neuplatonismus, der sein
Einheitsstreben stillte. Da ist ein Absolutes, ein ewiges
Sein, die Quelle aller Erscheinungswelt, des Wahren,
Guten und Schönen über das Universum hin. Mit ihm
«eins zu werden» durch inneres Schauen und gläubige
Selbsthingabe — der Sinn des Lebens.

Augustinus war tief ergriffen. Und er wäre dabei

geblieben, hätte ihn nicht ein Erlebnis aufgerüttelt

von seinem optimistischen Idealismus: Die
Erfahrung seiner Schwäche, seines Ver6agens mitten im
«Schwärmen». Die Untreue gegen die Geliebte (wie

gegen die zweite Anverlobte) zeigte ihm die Wirklichkeit

des «auf sich selbst gestellten Menschen». Es

war die Voraussetzung der Bekehrung. Nun reichte
er Christus die Hand.

Doch ist die erste Periode des Neubekehrten noch
neuplatonisch gefärbt; Ideenliebe auf religiösem
Hintergrund. So ist auch seine Pädagogik zunächst die
eines christlichen Neuplatonismus.

1.

Von der Idee des Guten geht er aus. Sie ist uns
angeboren wie der Trieb des Wahren. Wir empfinden
das Gute als einen Wert, ja als den höchsten Wert.
Der in Gemüt und Willen der Idee des Guten
zugewandte ist der wahre, wertvolle Mensch. «Der Mensch

ist, was er Wertvolles ist, als Wille.» Der Wille und
damit der ganze Mensch ist gut, «wenn er das höhere
Gut dem niedern vorzieht»; und ist vollkommen durch
die Liebe des «höchsten Gutes».

In dieser Willensrichtung auf das sittliche Ideal
liegt zugleich das Religiöse eingeschlossen. Die Liebe
des Guten ist in Wahrheit Liebe zu Gott. «Bona
voluntas Caritas.» Denn Gott ist der Inbegriff, die
Quelle des Guten. Also der gute (gut-sein-wollende
Mensch) der religiöse Mensch.

Nur ist er dies nicht von sich. Denn es gibt keine
sittliche Güte ohne Zusammenhang mit der Quelle des
Guten. Kein gutes Wollen ohne „Teilnahme am absoluten

Gut" ohne Gnade. „Wir bedürfen seiner, um
gut zu sein. Wer sich von ihm entfernt, wird finster;
wer sich ihm nähert, licht. Von dem wir das Sein
haben, von dem haben wir auch das Gutsein."

So versteht sich, warum die Demut, das
Abhängigkeitsgefühl, die Grundtugend des Menschen ist, und
warum Augustinus seinen erbitterten Kampf gegen
die Pelagianer kämpft, die alles mit dem Willen allein
zu leisten wähnen. Augustinus glaubt nicht an ein
rein humanitäres Ideal, weil er es redlicherweise nicht
kann, nach seiner Selbsterfahrung. „Nur indem wir
teilhaben an ihm", im Verzicht auf den Wahn des

eigenen Könnens, „leben wir gut und leben selig
zugleich."

Das Wort „selig", begreiflicherweise, spielt in '

der Erziehung eine grosse Rolle. Der Mensch sucht
Befriedigung, Beseligung, naturnotwendig. Es gilt,
ihm das dauernde Ziel dafür zu zeigen. Es kann nicht
ausser dem Guten sein. Das Gute ist wesenhaft auch
das Beseligende. „Es ist innerlich notwendig,. dass

der Mensch selig wird durch dasselbe, wodurch er
gut wird." Sowenig gutem Wollen wohl je ein

Glücksgefühl als Ziel vorschweben soll, so gewiss

trägt das Gute das Glück auf seinem Rücken. —



Seite 170 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 22

So weit das Erziehungsideal des religiösen Neu-
platonikers. Ein gewisses Vorherrschen der
Ichbeziehung lässt sich bemerken. Man hat nicht mit
Unrecht von einem versteckten „Eudaimonismus"
gesprochen. Augustinus wäre nicht reifer Christ geworden,

wäre er nicht weitergeschritten.

11.

Die Wendung kam durch das Priestertum, durch
die Seelsorgsaufgabe, durch den heilsamen Zwang vom
Ich hinweg zur Menschenwelt, von Idoenliebe zu
praktischer Menschenliebe.

Sein Lehen von der Uebersiedelung nach Hippo
an ist die leuchtende Illustration des christlichen
Gemeinschaftsideals. Und seine Pädagogik von da an:
Erziehung zur religiösen Auffassung der Gemeinschaft,

Erziehung zum Gliedbewusstsein im „Corpus
Christi mysticum".

Er selbst lebt im Kreis von Freunden ein
Gemeinschaftsleben, das vorbildlich wurde für viele
Genossenschaften. Aeussere Satzungen wenige, aber ein
Gebot: brüderliche Ehrfurcht und Liebe. Die
bescheidene Tafel ist mit einem Glase Wein gewürzt,
aber zu Häupten hängt die Inschrift: «Wer über einen
Abwesenden lieblos spricht, ist nicht würdig, hier zu
essen."

Mit seiner Gemeinde, „aus Pflicht und Liebe euer
Bischof", lebt er wie ein Vater unter seinen Kindern.
„Meine Kinder, Ihr hört mich gern. Was ist es, das
ihr liebt? Bin ich es? Es freut mich. Aber schaut
nicht auf den Menschen so sehr. Ich liebe euch in
Christus — liebt auch ihr mich so!"

Seine zahlreichen Predigten machen den Eindruck
von Katechesen. In tiefsinnige Betrachtungen mischt
sich Humor und Behaglichkeit. Man klatscht ihm
Beifall, er lächelt und tadelt, redet von Gott und
von der „drückenden Hitze", vom Himmel, Communio,
Busse, Arenaspielen — in einem Atemzug, je nach
dem „Vers", bei dem er steht, und je nach den
„aktuellen Tagesfragen".

Er ist auch Katechet in engerem Sinn. Er hat die
Kinder besonders lieb gehabt. Dem grössten Geist
des Abendlandes war es die liebste Erholung, mit
Kindern zu plaudern. Sein eigenes Söhnchen hat er durch
frühen Tod verloren; nun sind ihm alle an Kindesstatt.

Man meint ihn vor sich zu sehen, wie er die
Worte schreibt: „Ammen und Mütter verstümmeln
und mischen seltsam die Silben, damit aus der Sprache
des Grossen Koselaute würden, für die Kleinen
verständlich. Wollten sie anders reden, die Kleinen
verstünden nichts. Und der Vater (man beachte die un-
bewusste Selbstzeichnung), mag er in seinem Beruf
ein Rhetor sein, dass die Plätze widerhallen —
kommt er nach Hause, lässt er all seine hohe Kunst
und steigt mit der Sprache des Kindes zum Kinde
herab." Von solchem Geist ist denn auch seine
katechetische Schrift beseelt: De catechizandis rudibus
(vom ersten katechetischen Unterricht — deutsch in
der Kösel'schen Kirchenväter-Sammlung, Augustinus
VIII, 227 ff).

Vier Hindernisse, so führt er aus, begegnen dem
Lehrer:

1. Die allgemeine Schwierigkeit, das innerlich
Geschaute in das passende Wort zu fassen. Man soll sich

darüber nicht beunruhigen. Vielleicht ist es nur ein
„Gefühl", und die Schüler haben den Eindruck gar
nicht. „Auch ich selbst habe (das sagt ein Augustinus

von sich!) bei meinem Vortrag fast immer ein
Unbehagen. Die Idee schwebt mir innerlich vor, bevor
ich anfange; aber ich muss erkennen, dass die
Ausdrucksfähigkeit begrenzt ist..." Die Idee ist blitzartig
aufgeleuchtet, aber die mündliche Darlegung kann nur
in langsamem Nacheinander erfolgen", und unterdessen
verzieht sich das Beste. Die Sprache ist eben ein
unvollkommenes Bild. — Lassen wir uns deshalb nicht
entmutigen. Es bleibt doch ein gewisser Eindruck im
Gedächtnis zurück und wirkt fort. Wie hätten wir
sonst selbst als Kinder gelernt? Und der Kleinmut
würde nur unsere Ueberzeugungskraft schwächen. —
Also mehr Selbstvertrauen!

Eine andere Hemmung erfahren wir aus dem.
Gefühl der Langeweile, wenn wir in der Belehrung der
Kleinen „immer dasselbe wiederholen müssen, das uns
schon längst bekannt ist." Und wir müssen ja immer
wieder auf dieselben Dinge zurückkommen. „Wiederholung

ist die Mutter des Wissens," — Und gleich
das dritte Hindernis: Wir sehen nur einen schwachen
Erfolg, jedenfalls einen geringeren, als wir möchten.
„So werden wir traurig und meinen, all unsere Mühe
sei vergebens." — Oder auch 4., wir werden „von
äusseren Geschäften und Verdriesslichkeiten abgelenkt
und innerlich weggezogen". Wir sind in Gedanken
anderswo, müssen uns Gewalt antun, um beim Unterricht
zu sein, und die Missstimmung schlägt sich auf unser
ganzes Wesen und unsere Unterrichtsweise.

Was hilft nun dagegen?
Vor allem: wir können einem solchen B'eruf

nicht leben ohne grosse Liebe. Letztlich nicht ohne
religiöse Liebe; Christus hat für uns Knechtsgestalt
angenommen, ist klein geworden aus Liebe, hat sich
selbst ganz entäussert. Wer nicht grosse Liebe hat,
kann die Opfer eines so schweren Berufs nicht bringen.
„Oder ist es denn ein Vergnügen, mit Kleinen klein
zu sein, mit Kindern zu lallen — wenn nicht die
Liebe uns treibt?" „Vater-, Mutter- und Bruderliebe"
— Liebe, die die Seele des Kindes sucht, sein „Seelenheil":

dass es Einsicht und Liebe bekomme zu grossen,
heiligen Dingen!

Die Liebe ist dann auch das beste Mittel gegen
die Langeweile. „Denn so gross ist die Gemütsbewegung

eines teilnehmenden HeTzens, dass jene durch
unsere lehrenden Worte, wir aber durch ihr Lernen
gerührt werden. Wir wohnen gleichsam in ihnen, Ea
ist, alB ob sie in uns sprechen würden, was sie hören,
und als ob wir in ihnen lernten,, was wir lehren. Wenn
wir jemand, der solches noch nie gesehen, zum erstenmal

eine uns wohlbekannte Landschaft zeigen, wie sie
sich schön über Städte und Felder dehnt — wir sind
tausendmal achtlos vorübergegangen, gerade weil wir
sie schon so oft gesehen, haben — und nun erneuert
die Lust, die im andern durch die Neuheit des
Anblicks geweckt wird, auch unsere Freude. Und wir
empfinden dies um so mehr, je lieber uns die Menschen
sind, denen wir die Landschaft zeigen. So. wird auch
das Allbekannte für uns selber in dem Masse neu,, als
wir durch die Liebe in ihnen wohnen."

Aber auch eine gewisse Technik in formaler
Hinsicht hilft die Schwierigkeit überwinden. Vor allem



Nr. 22 SCHWElZEli SCHULE Seite 171

eine klare Disposition des Inhalts: Heraushebung der
Grundgedanken, des Wichtigen: „mit einer gewissen
weitläufigen Müsse, damit es sich vor der Seele des
Zuhörers entfalte, dass er es innerlich anschauen und
bewundern kann." Das andere aber, was weniger wichtig

ist, sollen wir „in raschem Fluge durcheilen und
zwischen das Wichtige einschieben". — Diese
Verteilung von Wichtigem und Unwichtigem sei von
grosser Bedeutung: sonst komme man erst beim Wichtigen

an, nachdem die Kinder bereits durch Nebensachen

ermüdet und nicht mehr aufnahmefähig seien!

Mit einer gewissen Ermüdung müsse man freilich
auf alle Fälle rechnen. Es ist unvermeidlich, „dass
einer, der anfangs gerne zugehört, vom Aufpassen
und langen Stehen (heute Sitzen!) müde wird und den
Mund auftut, nicht um Beifall zu spenden, sondern
um zu gähnen — wodurch er ungewollt kundgibt, dass

er am liebsten Schluss machen würde". — „Sobald
man so etwas merkt, muss man seine Aufmerksamkeit
von neuem wecken, indem man die Rede mit einem
passenden Scherze würzt oder von etwas recht
Merkwürdigem und Staunenswerten oder auch von etwas
Traurigem und Beklagenswertem spricht. Mehr noch
hilft es vielleicht, wenn man von ihm selbst redet, um
ihn durch das Interesse an der eigenen Person
wachzuhalten. Doch soll man sich hüten, durch Schroffheit
sein Zartgefühl zu verletzen. Vielmehr muss man ihn
durch freundliche Behandlung anziehen."

Ueberhaupt ist die Anpassung an den einzelnen
Schüler wichtig. Man kann nicht von allen das gleiche
verlangen, und nicht alle auf gleiche Weise behandeln.
„Es muss zwar die Liebe zu allen gleich gross sein,
allein sie darf nicht allen dieselbe Arznei reichen.
Dieselbe Liebe wird mit dem einen schwach und neigt sich
zu ihm herab, zum andern steigt sie empor und führt
ihn höher; dem einen begegnet sie schmeichelnd, dem
andern strenge. Aber 6ie ist gegen niemand hart oder
feind — für alle und jedes ist sie Mutter."

Was schliesslich die „widrigen Abhaltungen"
betrifft, die uns innerlich in Anspruch nehmen und uns
mit schlechter Laune in die Schule gehen lassen — so
gibt es im Grunde nur ein religiöses Motiv dagegen,
das durchschlägt. Wir sollen bedenken: „Es kommt
doch unserseits nur auf die Liebe und das Erbarmen
an, das wir den Menschen entgegenbringen sollen. Was
von unseren Anliegen und Geschäften wirklich
bedeutungsvoll und nützlich ist, das ist im Grunde ganz
ungewiss. Das ist in eines höheren Hand. Können
wir unsere Geschäfte in der von uns gewünschten
Ordnung durchführen, so wollen wir uns des freuen —
aber nicht weil es uns, sondern weil es Gott so
gefällt. Und tritt ein Zwangsfall ein, der diese unsere
,schöne Ordnung' stört, so sollen wir uns beugen,
aber nicht knicken lassen. Soll ja doch Gottes
Ordnung und Wille auch unsere Ordnung und unser
Wille sein. Gar vielfach sind die Gedanken und Pläne
der Menschen, der Ratschluss des Herrn aber bleibt
in Ewigkeit." —

Soweit die Ausführung Augustinus' über die
Methode des Unterrichts. Auch weltanschaulich
Fernstehende wie Prof. Cohn in Freiburg (Brg.) stehen
nicht an, die Schrift das Genialste zu nennen, was
wir über Pädagogik im Altertum haben.

(Schluss folgt.)

Erfahrungen mit der gemeinsamen Erziehung der
Geschlechter in den Vereinigten Staaten

Von K. Fry, Truns.

Die christlich orientierte Erziehungswissenschaft
beugt sich vor der vom Schöpfer gewollten Zweiteilung
des Menschengeschlechtes. Für eigene Aufgabenkreise
bestimmt, unterscheiden sich Mann und Weib physisch
und psychisch. Dieser physisch-psychischen Eigenheit
der Geschlechter soll die Erziehung Rechnung tragen.
Jenes Erziehungssystem darf als das bessere geschätzt
werden, das den von der Natur bedingten Gegebenheiten

der beiden Geschlechter sich besser anpasst.
Von dieser Erwägung ausgehend, sieht die katholische

Pädagogik ihr Erziehungsidoal in der nach
Geschlechtern getrennten Schule. Mitbestimmend für ihre
Haltung ist die Lehre von der Erbsünde mit ihren
Folgen, mit denen Mann und Weib in gleicher Weise
rechnen müssen.

Gegen die Trennung der Geschlechter in der
Schule sind kraft ihres Systems die Verfechter der
vollkommenen Gleichstellung von Mann und Frau. Für sie
ist die in jeder Beziehung strikte simultane Schule der
ideale Unterbau der Erziehung: Simultanschule nach
Konfessionen und nach Geschlechtern. Die äusserste
Form findet dieser Grundsatz in unseren Tagen in den
roten „Kinderrepubliken", in denen Buben und
Mädchen bei „Unterricht" und Spiel grundsätzlich in
buntem Durcheinander leben. Nicht nur die einzelnen
Lager sind gemischt, auch das einzelne Zelt birgt
Burschen und Mädchen systematisch in genau gleicher
Zahl. Gehen auch nicht alle Freunde der geschlechtlichen

Simultanschulo so weit, wie die 1919 in Oesterreich

entstandene Bewegung dor sozialistischen
Kinderrepubliken (s. darüber einen Aufsatz im Bündner
Tagblatt 1931, Nr. 28), zum Grundsatz der
Geschlechtervereinigung in der Schule stehen alle. Die Anhänger
der „neutralen" Schule bei uns, wie die Jünger der
Einheitsschule in Frankreich, alle machen grundsätzlich
Front gegen die Trennung der Goschlechter.

Es ist nun aufschlussreich, die Erfahrungen zu
überblicken, die man mit der geschlechtlichen
Simultanschule in den Vereinigten Staaten gemacht hat, wo
die gemeinsame Erziehung mit Ausnahme'der
katholischen Schulen beim Primär-, Sekundär- und
Hochschulunterricht die Regel bildet. Wir geben im folgenden

einen Bericht aus der Pariser „Croix" 17. April
1931.

Schon 1873 bezeichnete Dr. Carke von Boston in
seinem Buch „Sex in education" die gemeinsame
Erziehung der Geschlechter als „ein Verbrechen gegen
Gott und die Menschheit". 1904 ging Stanley Hall,
einer der führenden Pädagogen der Vereinigten Staaten,

in seinem Buch „Adolescence" in seinen Anklagen
gegen die Simultanschule noch weiter. Er behauptet,
dass die Mädchen durch Wetteifer und fieberhafte
Rivalität, die in diesem Durcheinander gezüchtet werden,
bis zur Neurasthenie überanstrengt und durch masslose

Programme zugrunde gerichtet werden.

In sittlicher Beziehung bahnt die Simultanschule
den Weg zu schweren Missständen. Der Bericht des

nationalen Erziehungsbureaus vom Jahre 1897 stellt ein

Versagen dieser Schule auf moralischer Ebene fest. Die
Mädchen gebaren sich wie Buben und die Buben wie


	Augusthus als Erzieher : (Schluss folgt)

