
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 35

Artikel: Das katholische Erziehungsideal nach dem hl. Augustinus

Autor: Scheiwiler, Aloysius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 28. August 193Q
.M^MBBBBassaaaaa^BBSBi

Nr. 35 16. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

der „pädagogischen blättert* 37. Jahrgang
BEILÄGEN: VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FOR DIE SCHRIFTLEITUNQ DES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLEN STRASSE 14, TELEPHON 21.B6
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.—(CHECK Vb 82), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND PORTOZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAG OTTO WALTER A.-G., ÖLTEN - INSERTI0N8PREI8: NACH SPEZIALTARIF

INHALT: Das katholische Erzlehungsldeal nach dem hl. Augustinus — Ferienzeit — Schulnachrichten — Kranken«
kasse — Himmeiserscheinungen — BEILAGE: Die Lehrerin Nr. 6. -

Das katholische Erziehungsideal nach dem

hl. Augustinus
(Von Dr. Aloysius Scheiwiler, erwähltem Bischof von

St. Gallen).

Heute sind 1500 Jahre seit dem Tode des hl.
Kirchenlehrers Augustinus verflossen. Die ganze
katholische Welt rüstet sich, dieses weltgeschichtliche
Jubiläumsjahr auf würdige Weise zu begehen.
Gerade auf dem Gebiete des Unterrichts und der Erziehung

hat Augustinus eine bahnbrechende Tätigkeit
entfaltet, die ihn zum gottbegnadeten Lehrer von
Jahrhunderten werden liess. Alle die drängenden
Bildungsprobleme des 4. und 5. .Jahrhunderts —
heidnische und christliche Bildung, Erziehung des Klerus,
Ausgestaltung des Katechumats und der Katechese —
hat er für die Folgezeit zu einer autoritativen Lösung
gebracht. Darüber hinaus begegnet. uns in seinen
Schriften eine grosse Zahl von psychologisch-pädagogischen

Einzeluntersuchungen, die auch heute noch
einen Weisheitschatz für Erziehungslehre und
Erziehungsarbeit enthalten.

Augustinus hat den traditionellen Bildungsbetrieb,
wie- er im heidnischen Römerreich seit Jahrhunderten
üblich war, persönlich durchgemacht und von Grund
ays kennen gelernt.

- Die-Schulen waren damals in Afrika eingerichtet
wie in dem übrigen römischen Reiche. Sie waren im
allgemeinen Privatunternehmungen. Einen Schulzwang
gab es nicht. Unterricht erteilt der Vater oder an sei-
per Stelle Sklaven meist von griechischer Herkunft.

Der Fnterrichtsgang umfasste. drei Stufen, die
unterste entsprach unserer Primärschule. Die Knaben
wurden mit. dem 6. oder 7. Jahre, einem Ludimagister
(»wörtlich Spielmeister) übergeben, der sie zum Lesen,
Schreiben und Rechnen anleitet. Ungefähr mit dem 12.
Jahre kam der Schüler in die Hände des Literatüs oder
Grammatikers, des heutigen Gymnasiallehrers. Mit
dem Unterricht in der lateinischen und griechischen

• Spräche wurde das Lesen und Erklären klassischer
Schriftsteller, insbesondere der Dichter, verbunden, und
die Schüler mussten sich in mündlicher und schriftlicher

Wiedergabe des Gelesenen üben:
Der 15jährige Jüngling bekam eine Art Ferien-

jahr, in welchem er vorzugsweise körperliche und
Sportübungen vornahm. Er erhielt die männliche Toga,

und es war ihm der Umgang mit Männern gestattet..

Nachher lrnm die praktische Ausbildung'für den

Kriegsdienst, für bürgerliche Beamtungen, für. die
Beredsamkeit. In früherer Zeit wurde der Jüngling durch
einen Mann des Fachs in seinen Beruf eingeführt. Seihe
Schule war das Forum oder das Feldlager. Erst unter
dem Einflüsse, der griechischen Bildung entstunden
höhere Schulen, und zwar, dem praktischen Sinn der
Römer entsprechend, Rhetorenschülen zur Erlernung
der Beredsamkeit, und erst unter den späteren Kaisern
wurden höhere Schulen auf Staatskosten eröffnet. So
ist auch Augustinus von der Regierung als Lehrer der
Beredsamkeit nach Mailand berufen worden.

Ebenfalls von den Griechen hatte man die sogen,
freien Künste, actes liberales herübergenommen, deren
Studien teils auf die mittlere, teils auf die höhere Stufe
verlegt wurde.

Der 1. Kurs umfasste Grammatik, Rhetorik und
Dialektik und wurde Trivium genannt. Der 2. hiess
Quadrivium und befasste sich mit Arithmetik, Geometrie,

Musik und Astronomie. Diese Organisation des
höheren Unterrichts ist auch auf die Schulen des
Mittelalters übergegangen. Nur hat ihm gerade Augustinus

eine neuchristliche Form eingegossen.
Das Gesagte gilt von der heidnischen Schule.

Christliche Schulen gab es bis auf diese Zeit nur
wenige. Selbst die grossen Kirchenlehrer Basilius, Gregor
v. Nazianz, Chrysostomus, wie auch Augustinus wurden

grösstenteils von heidnischen Lehrern gebildet.
Es war ein mühsames Werk, der hochstehenden

heidnischen Bildung gegenüber die christliche zur
Geltung zu bringen; ein Werk, dem gerade Augustinus
seine unausgesetzte Aufmerksamkeit und seine geniale
Geisteskraft zuwendet.. Nach seiner Bekehrung fasste
er den Entschluss, für christliche höhere Schulen
Lehrbücher zu verfassen, und zwar nach dem Plane des)
Trivium und Quadrivium. Er konnte aber diesen Plan nur
in bezug auf Grammatik und Musik zur Ausführung
bringen.

In seiner Vaterstadt Tagaste, „ertrug er" — es

sind seine eigenen Worte — „widerwillig den Zwang
des Elementarunterrichts"; zu Madaura, in der Schule
des Grammatikers bezauberte ihn Virgil, den er
leidenschaftlich liebte, und dessen Gedichte er häufig,
zitiert; Karthago sah den 17jährigen zu Füssen des Rhetors

sitzen, in Ciceros klassisches Latein vertieft. 12

Jahre lang hat-er dann selbst als gefeierter Lehrer der
Rhetorik in Tagaste, Karthago, Rom und Mailand
gewirkt. Seine Schriften,, allen voran die „Bekenntnisse"
(Confessiones), diese unvergleichliche Schilderung sei-



Seite 306 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 35

nes Werdeganges und seiner seelischen Entwicklung,
sind eine erstklassige Quelle, um die Prinzipien, den
Geist und die Geschichte der heidnisch-römischen
Pädagogik kennen zu lernen. Auch die Christen der ersten
Jahrhunderte mussten durch diese Schule hindurchgehen.

Dem genialen Augustinus fiel die providentieUe
Aufgabe zu, in organischer Weise den Uebergang von
dieser heidnisch-römischen Erziehungsmethode zur
christlichen. Pädagogik einzuleiten und fest zu
begründen.

Je. mehr sich Augustinus von den Irrtümern seiner
Jugend entlernte und schliesslich zum Glauben der
katholischen Kirche durchrang, desto mehr fühlte er sieh
abgesessen ron der hohlen, erziehtmgsarmen Arbeit
seines Berufes. Die Bekehrung im Jahre 386 ist
deswegen zugleich eine Abkehr von dem „Markte der
Geschwätzigkeit", wie er seihst seihe Laufbahn als
Professor der Rhetorik nannte (Canf. 9, 2, 4 [1,5]). Mit
seiner Mutter Monika, seinem Sohne Adeodat, einem
Jüngling von furchteinflössender Begabung und grosser

Seelenreinheit, sowie mit einigen jüngeren Freunden

brachte der Neubekehrte vor seiner Taufe noch. 5
bis 6 Monate auf dem nicht weit von Mailand entfernten

Landgut Kassiciacum. zu, allwo er ein ideales
Landerziehungsheim einrichtete und Theorie und Praxis seiner

neuen pädagogischen Ideen lichtvoll entfaltete. An
dieser anmutsvollen Stätte schwang sich der Geist des

unvergleichlichen Denkens zu den erhabensten Höhen
philosophischer Spekulation empor. Wir besitzen noch
mehrere Schriften, die aus den geistvollen Dialogen zu
Kassiciacum entstanden sind und wertvolle Einblicke
in die pädagogische Gedankenwelt des hl. Augustinus
vermitteln. An Stelle der bis anhin herrschenden
rhetorischen Bildung, die nur materialistischen Zwecken
wie Erwerb von Geld, Ruhm und Macht diente,
verlangt er eine philosophische, die den Menschen schon
in diesem Leben zu einem seligen Schauen der ewigen
Wahrheit führen soll. So scheut er seihst bei 15 bis
20-jährigen Jünglingen nicht vor dem "Versuche zurück,
dem sokratischee Dialog eine zentrale Stelle im
Unterricht anzuweisen; derm „von den Brüsten der
Philosophie soll1 sich kein Alter fern halten" (Contra Aca-
dem. 1, 4). Der Misserfolg ruft ihm nur die alte
Forderung ins Gedächtnis, dass- der Beschäftigung mit der
Philosophie sowohl eine- sittliche wie intellektuelle
Vorschulte- vorauszugehen habe. (In de ordine wird beides

einlässlich ausgeführt).
Er entwickelt auch seinen „ordo stud'enti", den

Studienplan, worin vor allem die 7 freien Wissenschaften
oder Künste, voran die Mathematik, als Vorstufen

der Philosophie erscheinen. Denn „der Unterricht in
den freien Wissenschaften macht, wofern er bescheiden
und wohleingerichtet ist, die Liebhaber der Weisheit
freudiger, ausdauernder- und geordneter im Streben
nach Wahrheit, so dass sie feuriger darnach verlangen,
standhafter ihr nachtrachten und endlich inniger ihr
anhangen, worin das glückselige Leben besteht" (De
ord. 1,24). Freilich sind die artes liberales- nur „der
wertlose Weg zu einem wertvollen Besitz" (Dte musica
1, 6, n. 1). Wie sich Augustin im praktischen Unterricht

diesen „Aufstieg vom Sinnlichen Zum Uebersmn-
liehen" dachte, hat er in dtem einzigen vollendeten
seiner Lehrbücher De musica 1. 6 gezeigt, worin er
ausgehend von der Theorie des Rhythmus, tiefe Be¬

trachtungen über den Ursprung des Schönen aus Gott
anstellt. — Sehr eindringlich fordert der bl. Lehrer
eine grosse Seelenreinheit von der studierenden Jugend
(De ord. 1. II c. 8 n. 25). Jeder Gang zur Unkeascb-
heit, zur Unmässigkeit, zum Luxus, zur Spielstreht,
zur Trägheit, zu Neid und Ehrsucht, zu Geldbesitz,
zu Hass und Feindschaft muss ihr fern sein. Gott soll
sie ehren, betrachten, suehen in Glaube, Hoffnung, und
Liebe.

Eine weitere Klärung der erziehungsi'eformatorisehen

Pläne Augustinus wurde durch die am Schlüsse

dieses Landaufenthaltes zu Mailand erfolgte Taute
und die Rückkehr nach Afrika (387'388) unterbrochen.

Als Priester und noch mehr als Bischof trat er
dann neuerdings an das Problem heran, das ihn bis
zum Ende seines Lebens nicht mehr los liess. Schroffer
noch als früher urteilt er jetzt über den gebräuchlichen
Schulunterricht, weil er in dessen mythologischem
Inhalt eine sittliche Gefahr für die Jugend erblickt,
(Conf. 1, 16, 17). In seinem Buche De doctrina
Christiana, das ein knappes System der Theologie im
Kompendium der Schrifthermeneutik (Auslegungskunst)
und die früheste Theorie der christlichen Predigt
enthält, verlangt Augustinus, in Ueberholurrg seines
frühern Standpunktes, dass der schulmässige Studiengang
nicht eine Propädeutik zur Philosophie, sondern eine
Vorschule zum Schriftstudium sehr müsse. Damit
vollzieht der Heilige einen radikalen Bruch- mit der bis
dahin herrschenden Schulpraxis.

Die kanonischen Bücher, deren literarischen Wert
die doctrina Christiana scharfsinnig erläutert, sollen
als zentrales und abschliessendes Lehrgut in den

christlichen Unterricht aufgenommen werden. Die
profanen Fächer sind dann nach ihrem Nutzen für das

Schriftverständnis in den S'tudienplan einzufügen. Sie

sind die ancillae theologiae, d.h. Dienerinnen der Theologie.

Von den Erfahrungswissenschaften will' Augustinus

besonders Geschichte, Geographie und Naturkunde
gepflegt sehen (De doct. christ. 1. 2. n. 42 ff.). Auch

von den Geisteswissenschaften, den 7 artes liberales,
später im Mittellalter trivium und quadrivrum
genannt, weist er keine völlig zurück, doch hebt er aus1

ihren beiden Gruppen dort die Dialektik, hier die

Mathematik als beherrschend und besonders wertvoll
hervor. Das programmatische Schlüssurteil, mit dem

Augustinus an die ältern Ausführungen der griechischen

Väter anschliesst, seinerseits aber wiederum
einen bestimmenden Einfluss auf das Mittelalter und
die Entwicklung der Klosterschule ausübt, ist dieses:
Jegliche Wahrheit, wo immer sie gefunden werde, ist
das rechtmässige Eigentum Gottes. Wie- das Volk
Israel bei seinem Auszug aus Aegypten die goldenen
und silbernen Gefässe auf Gottes Geheiss dem Dienste
der Götzen entzogen hat, so soll der Christ das GoM
der Wahrheit ans den heidnischen Wissenschaften an
sich nehmen, um es im Dienste Gottes zn verwenden.
Dabei aber soll er sich bewusBt bleiben, dass diese
Schätze nicht zu vergleichen sind mit den Reichtümern,
die in Sion gewonnen werden. In der heiligen Schrift
„wird er alles wiederfinden, was er anderswo gelernt
hat! Noch reichlicher aber wird er hr ihr finden, wr»
sonst nirgends gelernt werden kann" (De doct. christ.
1, 2, n, 28, 60, 63)

Tüchtig zu machen für den Himmel, für göttliche



Nr. 35 SCHWEIZER-SCHULE Seite 307

Dinge» nicht so sehr für die Erde, ist nun der oft
wiederholte Leitgedanke der Augustinischen Pädagogik.
Auch hier erscheint der Bischof von Hippo so recht
als der grosse pädagog. Gesetzgeber des Mittelalters.
Wie kühn und grossartig hat der Fürst der Scholastik
Thomas von Aquin Augustinus Gedanke weiter
entwickelt und zum mächtigen theozentrischen
Weltsystem ausgebaut. Ein ungeheurer Kontrast zu den
Bildungsbestrebungen unserer Tage, die im Zeichen
einer nie erlebten Säkularisation stehen. „Ein System
der säkularen Bildungsstudien vom Gesichtspunkte
der hl. Schrift au6", nennt Willmann das Buch unseres
Heiligen de doctrina Christiana.

Durch sein geistvolles Werk de doctrina Christiana

hat Augustinus dem Erziehungswesen jene Bahnen
gewiesen, denen dieses im ganzen Frühmittelalter
gefolgt ist. „Christliche Bildung" wird hier identisch
mit „Bildung der Geistlichen", des Klerus. Da aber
in dieser Epoche die ganze Kultur in den Händen des

Klerus lag, so können wir den Einfluss des hl.
Augustinus auf die kulturelle Entwicklung des Abendlandes

nicht hoch genug anschlagen.
Noch eine Weile fristete die von Augustinus so

heftig bekämpfte Rhetorenschule ein kümmerliches
Dasein, bis sie überall der christlichen Klosterschule
Platz machen musste. Diese war in der Hauptsache
nach den Grundsätzen der Doctrina Christiana
eingerichtet.

Augustinus war sodann der erste Bischof, der ein
Seminar zur Ausiiidung der Geistlichen — er nennt es

Kloster der Kleriker — ins Leben gerufen hat. In
diesem Seminar vereinigte er die ältere Form der

Klerikererziehung, in der die Aspiranten des Priester-
tums durch den persönlichen Umgang mit dem Bischof
in ihr Amt eingeführt wurden, mit den Einrichtungen
des Klosterlebens, das eben jetzt im Abendlande mehr
und mehr aufkam. Gleich nach seiner Rückkehr aus
Italien (388) hatte Augustinus noch als Laie zu
Tagaste eine vita communis mit seinen Freunden begonnen.

Nach der Priesterweihe (391) schenkte ihm
Bischof Valerius in Hippo einen Garten, worin er
alsbald ein Laienkloster errichtete. Dieses Institut
bestand fort, als Augustinus 396 im Bischofshofe sein
mona8terium clericorum eingerichtet hatte, und diente
vielfach als dessen Vorschule. Im „Kloster der Kleriker"

wohnten sämtliche Priester, Diakone und Sub-
diakone der Kirche von Hippo auf der Grundlage
apostolischer Armut mit dem Bischof zusammen.
Augustinus leitete die asketische wie nicht minder die
theologische Ausbildung seiner Hausgenossen, hielt
ihnen förmliche exegetische Vorlesungen und pflegte
eifrig mit ihnen pastoreile Zwiegespräche. Gerade von
dieser Stiftung des Heiligen ging ein grosser Segen
aus. Possidius, der 40 Jahre mit Augustin zusammengelebt

hatte, erzählt uns, dass er 10 Bischöfe gekannt
habe, die aus dem Seminar von Hippo hervorgegangen
waren und die dann ebenfalls, selbst jenseits des
Meeres, ähnliche Anstalten errichteten. So ist der Hl.
Augustinus zum grossen Priesterbildner geworden,
dessen Einfluss noch heute in zahllosen Priestersemi-
narien des katholischen Erdenrundes lebendig
nachwirkt.

Wir kommen nun zu jenem Werke unseres Heiligen,

das ihm für alle Zeiten unter den Klassikern des

Religionsunterrichtes einen ersten Platz zuweist. Es
ist die älteste Theorie der Katechese, die der Heilige
auf Bitten des Diakons Deogratias in der Schrift
„Erster Unterricht in der Religion" (De catechizan-
dis rudibus) entwickelt hat. Bis zum heutigen Tag
steht der Religionsunterricht unter dem lebendigen
Einfluss dieses herrlichen Werkes.

Augustin fordert darin, dass der erste Unterricht
in einer narratio plena atque perfecta bestehen müsse,
d. h. auf einer festen und sichern historischen Grundlage

aufzubauen sei. Von dieser Forderung ist es in
einer langen logischen Kette zur Einführung der
„Biblischen Geschichte" gekommen.

Auf den hl. Augustinus geht auch die andere
katechetisch-methodische Bewegung zurück, die in ihrem
Wesen eine möglichst konkrete Veranschaulichung der
religiösen Wahrheiten anstrebt. Kein Geringerer als
der berühmte Erzbischof Gruber von Salzburg (1763—
1835), dieser bahnbrechende Wiederhersteller der kirchlichen

Katechese nach dem traurigen Zeitalter der
Aufklärung, hat die Schrift de catechizandis rudibus
in deutscher Sprache herausgegeben und sie zur Grundlage

seiner Vorlesungen wie zum Leitfaden seiner
katechetischen Uebungen gewählt.

Eine knappe Skizze mag uns den reichen Inhalt
der Augustinischen Schrift etwas näher bringen.
(Patrol, lat. 40, 309 ff.). Drei Gedanken will der hl.
Lehrer entwickeln: die Art der Darlegung des hl.
Stoffes, die Mittel, denselben in entsprechende Lebensnormen

und Lebensmotive zu prägen, und den Weg
zur Erlangung der hilaritas, der Freude, für den
Katecheten.

Das alte Testament ist so zu behandeln, dass
gewisse Ereignisse und Erzählungen desselben, die besonders

deutlich auf Christus und seine Kirche hinweisen,
schärfer hervorgehoben werden, während man andere
Partien „celeri percursione" in kursorischer Art durchgehen

kann.
Das alte Testament ist das verhüllte Neue, das

Neue die Enthüllung des Alten. So redet das Alte wie
das Neue von Jesus Christus, dem Gottmenschen und
seiner unendlichen Liebe zu uns. „Diese Liebe soll
dir als Ziel vor Augen schweben, auf welches du alle
deine Unterweisungen hinlenkst. Belehre immer so,
dass der Hörende fest glaube, im Glauben hoffe und
durch die Hoffnung zur Liebe entflammt werde."

Nachdem man die biblischen Berichte
durchgenommen, soll den Katechumenen die Hoffnung auf die
künftige Auferstehung und den ewigen Lohn der Guten
eingepflanzt werden. Auch stärke man sie gegen die
blöden Spöttereien des Unglaubens wider das Dogma
von der Auferstehung des Fleisches. Man waffne die
Seelen gegen die Versuchungen und Aergernisse, die

von aussen drohen seitens der Juden, Heiden und Häretiker,

aber auch von innen wegen der Spreu auf der
Tenne des Herrn. Nicht dass man auf alle Einzelheiten
eingehen soll, aber darauf ist hinzuweisen, dass Gott
diese Aergernisse vorausgesagt, und dass diese Leiden
zur Prüfung der Gläubigen zugelassen werden. Wenn
davon die Rede ist, wie viele sündhafte und böse
Elemente unsere Kirche anfüllen, weise der Lehrer auf die
Gebote des christlichen Lebens hin, damit seine Schüler

gegen Verführung seitens lasterhafter, weltlichgesinnter

und abergläubischer Christen gefeit seien. Gott



Seite 308 •SCHWEIZER-SCHULE Nr. 35

duldet nach dem Zeugnis der hl. Schriften diese
schlechten Elemente bis zum Tag des Gerichtes.
Daneben gibt es aber zahlreiche gute Christen, wahrhaftige

Bürger des himmlischen Jerusalems, die uns zur
Nachahmung einladen.

Ein Gebildeter, der zum Unterricht kommt, und
viele Teile der hl. Schrift bereits kennt, ist besonders
klug und rücksichtsvoll zu behandeln; man darf ihm
sagen, dass er bereits manches über die hl. Bücher
wisse, dass aber die Autorität der allgemeinen Kirche
uns den wahren Sinn der göttlichen Bücher lehre und
erschliesse. Im übrigen soll ein solcher Katechumene
zur Demut, zum religiösen Eifer und zur genauesten
Pflichterfüllung angehalten werden wie alle andern.
Das gleiche gilt von den Grammatikern und Rhetoren,
die Christen werden wollen. Ihrer geistigen Einstellung,

derzufolge sie zwischen den Ungebildeten und
den Gelehrten in der Mitte stehen, ist beim Unterricht
stets Rechnung zu tragen.

Und nun über die „hilaritas", jene Freude, die den
Lehrer und Katecheten bei seiner Arbeit immer begleiten

soll!
Ein erstes Hindernis dieser Heiterkeit, so führt

Augustinus mit tiefer Seelenkenntnis aus, liegt in der
Abstraktheit des Stoffes oder in der Gleichgültigkeit
der zu Unterrichtenden, was beides den Geist des

Lehrers lähmt und ihm eine gewisse Traurigkeit oder
Unlust einflösst. Hier kann ein Blick, auf Christus,
der um der Menschen willen so unendlich arm und klein
werden wollte, beste Hilfe leisten.

Ein anderes-Hindernis für die Heiterkeit des
Lehrenden besteht darin, dass oft die gleichen alten und
bekannten Wahrheiten repetiert werden müssen. Ueber
diese Schwierigkeit hilft eine grosse übernatürliche Liebe

zu den Katechumenen hinweg, denen jene Wahrheiten

notwendig sind, um aus den Irrtümern und Gefahren

der Welt zum Reiche des Friedens und der Seligkeit

zu gelangen.
Ein weiteres Hindernis bietet die Schwäche und

Interesselosigkeit der zu Unterrichtenden. Bei geistig
Schwachen darf man sich auf die wichtigsten Wahrheiten

beschränken, die Lehre von den Versuchungen, von
der Einheit der Kirche, vom christlichen Lebenswandel,
vom künftigen Gericht. Für solche soll man auch mehr
mit Gott, als mit ihnen von Gott sprechen.

Nicht selten geschieht es auch, dass einer am
Anfang eifrig zuhört, nach und nach aber schlaff wird.
Da wecke man ihn auf durch etwas Ausserordentliches
und besonders Eindrucksvolles, das seine Aufmerksamkeit

wieder fesselt. Oder man biete ihm eine Sitzgelegenheit

dar, wie es in manchen jenseits des Meeres
gelegenen Kirchen mit Nutzen getan wird.

Bisweilen überfüllt Missmut oder Ueberdruss die
Seele des Katecheten, weil seine Schüler verkehrt handeln

oder weil seine eigenen Sünden ihn darniederbeugen.

Da muss ein lebendiger Seeleneifer, aus der Liebe
mächtig emporflammend, über solche Stimmungen
den Sieg davontragen.

„Ich bekenne, bemerkt der hl. Lehrer weiter, dass
ich in ganz verschiedener Seelenstimmung bin, je nachdem

ich als Katechumenen Gebildete oder Ungebildete,
Mitbürger oder Fremdlinge, Reiche oder Arme,
Privatleute oder Beamte, aus diesem oder jenem Volke,
von einem oder andern Geschlechte, aus dieser oder je¬

ner religiösen Gemeinschaft vor mir habe. Und
entsprechend dieser Seelenstimmung hebt die Rede an,
schreitet sie fort und geht ihrem Ziele entgegen. Und
obgleich allen die gleiche Liebe gebührt, brauchen
nicht alle die gleiche Medizin. Den Einen sucht die
Liebe emporzuheben, zu den Einen neigt 6ie sich hinab,

zu den Andern steigt sie hinauf; aliis blanda, aliis
severa, nulli inimica, omnibus mater".

Augustinus führt nun eine Musterkatechese aus,
um den Adressaten seines Buches das praktische
Vorgehen beim Unterricht zu zeigen.

Nehmen wir an, es komme einer, um Christ zu

werden, und zwar einer von jenen Ungebildeten, deren

wir in Karthago viele zählen. Zuerst frage ihn, ob er

wegen zeitlicher Vorteile Christ werden wolle oder

wegen des zukünftigen Lebens. Antwortet er, wegen
des ewigen Lebens, so sprich: Gott sei dank, ich
gratuliere dir, mein Bruder, dass du inmitten all der
irdischen Dinge nach der wahren Glückseligkeit
verlangst. Du wirst bald inne werden, dass ein tugendhaftes

Leben, trotz Kampf und Leiden, tausendmal
mehr wahre Freuden bietet als alle Güter und Lüste
dieser Welt.

Gott, der Allmächtige, der Schöpfer des Universums,

so geht die Unterweisung voran, schuf auch den

Menschen nach seinem Ebenbild, damit dieser, durch
seine Intelligenz, mit welcher er den Schöpfer erkennt
und verehrt, allen irdischen Wesen vorgesetzt sei. Er
6chuf ihm zur Hilfe das Weib, nicht zu fleischlicher
Lust, sondern damit er Ehre erlange von dem Weib,
indem er ihm auf dem Wege zu Gott voranginge und
damit er ihr ein Vorbild werde in Heiligkeit und
Frömmigkeit.

Diesen Menschen wies der Herr das Paradies zur
Wohnstätte an und verhiess ihnen ewiges Leben für
die Tugend, ewigen Tod für die Sünde. Er wusste, dass

sie sündigen werden. Was immer aber der Mensch tun
mag, Gott wird stets verherrlicht. Handelt er recht
und gut, findet er Gott lobwürdig durch die Gerechtigkeit

des Lohnes; 6ündigt er aber, so findet er Gott
lobwürdig durch die Gerechtigkeit der Strafe; kehrt er
von der Sünde zurück, durch Busse, so findet er Gott
lobwürdig durch die Verzeihung der Sünden.

Auch das darf uns nicht irre machen, weil viele
dem Teufel folgen und Gott nicht anhangen, da auch
das gute Getreide im Vergleich zur Spreu als kleines
Häuflein erscheint. Es gibt auf Erden zwei Städte
(duae civitates), die eine aus den Bösen, die andere au?
den Heiligen bestehend. Beide dauern vom Anfang des

Menschengeschlechtes bis zum Ende der Welt, jetzt
dem Aeussern nach miteinander vermischt, der Seele
nach von einander geschieden, am Gerichtstage aber,
auch äu6serlich voneinander getrennt.

In mehreren Kapiteln, die wahre Glanzstücke der
bis in die Tiefen der Gottheit hinabsteigenden
unvergleichlichen Augu8tinischen Theologie darstellen,
erzählt nun der Heilige die Geschichte des auserwählten
Volkes. In sechs Zeitaltern verläuft die ganze
Weltgeschichte: das erste von Adam bis Noe, das zweite
bis Abraham, das dritte bis David, das 4. bis zur
babylonischen Gefangenschaft, das 5. bis zur Ankunft
Christi; das sechste tritt jetzt ein mit der Geburt des

Welterlösers.
In wunderbar tiefen und ergreifenden Zügen wird



Nr. 35 SCHWEIZER-SCHULE Seite 309

das Leben Jesu geschildert, um dann kurz die
Geschichte der Kirche darzulegen, in welcher alle
Prophezeiungen so herrlich in Erfüllung gegangen 6ind, dass
jeder Verständige förmlich zum Glauben gedrängt
wird. „Wohlan denn, o Bruder, stärke dich gegenüber
den Feinden und Widersachern unseres Glaubens im
Namen und in der Kraft desjenigen, an den du glaubst.
Glaube fest und unerschütterlich an das zukünftige
Leben.

Fliehe, o Bruder, durch einen unerschütterlichen
Glauben und ein reines Leben, fliehe jene Qualen, ubi
nec tartares deficiunt nec torti moriuntur, quibus sine
fine mors est, non posse in cruciatibus mori. Und
entbrenne in Liebe und Sehnsucht nach dem ewigen Leben
der Heiligen, ubi nec operosa erit actio, nec requies de-

sidiosa, laus erit Dei sine fastidio. Dort werden wir
ähnlich sein den Engeln und mit ihnen die heiligste
Dreifaltigkeit geniessen und lobpreisen, nicht mehr mit
schwachen Worten des Glaubens, sondern in reinster
Kontemplation und in glühendster Liebe.

Dies alles halte fest in deinem Herzen und rufe
Gott an, dass er dich schütze gegen die Versuchungen
de6 Teufels, und sei behutsam gegen diesen Widersacher,

der zum schrecklichen Trost seiner Verdammnis
Genossen seines Verderbens sucht. Aber, auch
Menschen können dir nachstellen: Häretiker, Schismatiker,
Juden, deren sich der Feind bedient, um die Gläubigen
Zu verführen. Du wirst auch viele lasterhafte Christen
kennen lernen, die an den Festtagen unsere Gotteshäuser,

an den Vergnügungstagen aber die heidnischen
Theater anfüllen. Du jedoch, halte dich an das Gesetz
Gottes und folge diesen Uebeltätern nicht nach.

Geselle dich zu den Guten, die mit dir Gott fürchten.

Bleibe immer demütig, auf dass dich der Herr
nicht über deine Kräfte versucht werden lasse.

Nach diesen Darlegungen ist der Katechumen zu
fragen, ob er pun alles glaube und beobachten wolle:
Wenn ja, soll er feierlich in die Kirche aufgenommen
werden.

„Wenn dir, so wendet sich Augustinus an den
Adressaten seines Buches, wenn dir diese Belehrung
gegenüber einem fingierten Katechumen allzu
weitläufig vorkommt, so magst du sie, je nach den
wirklichen Verhältnissen, auch kürzer fassen."

Der hl. Kirchenlehrer fängt nun noch eine zweite
Katechese an, die den gesamten Inhalt des vorausgegangenen,

knapp zusammengefasst, dem fingierten
Katechumen vor Augen stellt.

Was den Schriften des hl. Augustinus ein ganz
individuelles Gepräge gibt, so dass sie uns nicht selten
völlig modern anmuten, das ist seine glänzende Gäbe
eindringender psychologischer Beobachtung. Auf
Schritt und Tritt begegnen uns in seinen Schriften
psychölogische Erörterungen von grosser Tiefe, die der
Hbilige oft mit pädagogischen Problemen verbindet.
Auch die Entwicklung des Seelenlebens und die Fragen
der Jugendkunde interessieren den Heiligen lebhaft. Er
geht den Anfängen der Sprache nach, bespricht die
Gefahren der Pubertätsentwicklung, den Jugendstreich,
das Interesse, die Assoziation der Vorstellungen. Das
10. Buch der Confessiones enthält eine unübertreffliche
&ine Analyse der memoria d. h. des ganzen Vorstellige-

und Gedankenkreises, wobei Philosophie und
Psychologie in glänzendster Weise um die Palme rin¬

gen. Vor allem ist es der Lernprozess, den Augustinus
zum Ausgangspunkte tiefgreifender, erkenntnistheoretischer

und didaktischer Untersuchungen nimmt. Er
hat diesem Problem besonders den Dialog „Der
Lehrer", (De magistro) gewidmet, worin er scharf das
Anschauungsprinzip betont. Dabei sieht er klar die
Schranken jeglichen Unterrichts: ein jeder Schüler
schaut die innere Wahrheit nur nach seiner Kraft;
streng fordert er produktives Lernen, also das Arbeitsprinzip;

„immer eine Arbeit auch neben den Büchern";
denn das ist das erste Interesse, dass die jungen Leute
sich heimisch fühlen lernen in ihrem eigenen Innern.
Vor allem aber darf sich der Unterricht nie von der
Erziehung trennen, denn „Gott, du hast gewollt, dass
nur die Reinen die Wahrheit wissen." Gottgefälliges
Handeln, wahre Gottesliebe und gewissenhafter
Gottesdienst sind für Augustinus höchstes Ziel der christlichen

Pädagogik.

Ferienzeit

„Keine Schule, keine Bücher und Tinte mehr", jubeln
die Kinder und hüpfen wie entfesselte Gefangene dem
väterlichen Hause zu. Die Freude der Jugend am Schul-
schluss mit der Aussicht auf die sorgenfreie Ferienzeit ist
dem mit der Kindernatur vertrauten Erzieher sehr
verständlich, und von Herzen wünscht er seiner Schar eine
frohe Ferienzeit. Nachdem das junge Blut monatelang
den angeborenen Freiheitsdrang unter dem eisernen Zwang
der Schulordnung beugen musste und nun die Ferientage
heranrücken, ist es gar nicht zu verwundern, wenn es

dem Lehrer immer schwerer fällt, den jungen TJebermut

zu zügeln. Gerade die letzten Schultage erfordern vom
Lehrer eine starke Hand, soll die Schulzeit bis zu Ende
gut ausgenützt und nicht etwa nur vertändelt werden. So

verständlich das Hochgefühl der Kinder psychologisch ist,
soll es aber doch nicht so unbändig werden, dass es als
Feindseligkeit gegen die Schule gedeutet werden muss.
Es hat von jeher Kinder gegeben, die ihre Ferienfreude
durch irgend einen Streich zum Ausdruck zu bringen
suchen. Da glaubt ein Wildfang irgend etwas kaput
schlagen zu müssen, während einem anderen ein Verslein
an der Mauer oder Schulbank mehr Spass macht. Die
Kinder sollen zu einer vernünftigen Aeusserung ihrer
Freude erzogen werden. Freilich wird es trotzdem noch
immer Elemente geben, die ihrem Schulverdruss in
ungeziemenden Aeusserungen oder Handlungen Ausdruck
verschaffen. •

Und der Lehrer? Wer will es ihm verargen, wenn
auch er die Schullast auf kurze Zeit recht gerne ablegt,

um auszuruhen, um zu neuer Tätigkeit frische Kräfte zu
sammeln. So schön und erhaben der Erzieherberuf auch

sein mag, so ist sein Weg doch recht oft dicht mit Dornen
bestreut. Der beständige Aufenthalt im geschlossenen

Raum, der Unterricht und die Erzieherarbeit mit den nie

ganz zu vermeidenden Aufregungen überhaupt zehren
unausgesetzt an der Gesundheit. Müde zum Umfallen ist
manchmal der Lehrer nach der Schulzeit, und noch wartet
ein Stoss Hefte seiner, Durchsicht und die Vorbereitung
auf den folgenden Tag, die dem gewissenhaften Lehrer
ebenso heilig ist wie das Abend- und Morgengebet. Wenn
der Lehrer auch von eigentlichen Krankheiten verschont
bleibt, so bringt es die Schulführung doch mit sich, dass

nach und nach eine gewisse Erschöpfung eintritt, die je
nach den Schulverhältnissen und der Widerstandskraft des

Lehrers sich so steigern kann, dass er seinen Obliegenheiten
nicht mehr genügt. Es fehlt ihm die Geistesfrische, ohne

die eine erspriessliche Tätigkeit ausgeschlossen ist. Die


	Das katholische Erziehungsideal nach dem hl. Augustinus

