
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 34

Artikel: "Schatten über der Schule"

Autor: Seitz, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 300 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 34

Er hat Religion und Religiosität verwechselt mit
unabhängiger Moral, d. h. mit jener Art von Sittlichkeit, die
der Mensch ohne irgendwelches göttliche Gebot durchsein
vernünftiges Denken selbst findet und sich vorschreibt.
An der Stelle der Religion, des Dienstes Gottes, steht also
bei ihm die individualistische Moralphilosophie — der
„kategorische Imperativ" Kants. — — Charakteristisch
ist in diesem Punkte sein Gespräch mit P. Girard in
Yverdon (1809). Meine Kinder — sagte Pestalozzi — sollen

nur glauben, was sie begreifen, und meine Lehrer sollen

nur das den Kindern dozieren, was ihnen haarscharf
kann bewiesen werden, z. B. 2 und 2 sind 4. — Schlagfertig

antwortete ihm P. Girard: „In diesem Falle würde ich,
auch wenn ich dreissig Söhne hätte, Ihnen keinen einzigen

anvertrauen; denn es würde Ihnen unmöglich sein,
ihm auf Ihre Art zu beweisen, dass ich sein Vater bin,
und dass er mich lieben soll".

Dass in dieser Verwechslung der Religion mit der
„autonomen Sittlichkeit" eine vollkommene Verkennung
des Wesens der Religion liegt, ist offenkundig. Schon
Augustinus, Lactantius und Hieronymus haben „Religion"
abgeleitet von „religare", und sie haben erklärt: Religion
bedeutet — objektiv — die absolute Abhängigkeit des

Menschen als des Geschöpfes von Gott dem Schöpfer.
Wird der Mensch, sei es durch die denkende Vernunft
oder durch die göttliche Offenbarung, sich dieser
Abhängigkeit bewusst, dann folgt spontan dem „Erkennen"
das „Anerkennen" dieser Abhängigkeit, die Religion im
subjektiven Sinne, der Kultus, bestehend innerlich in
Anbetung, Verherrlichung, Dank, Bitte und Sühne, äusser-
lich in Gebet und Opfer, m. e. W. die Betätigung des
göttlichen Dienstes: Der Mensch erkennt: Gott ist mein höchster

Herr, die absolute Majestät; ich bin der Knecht, der
Diener Gottes, ich muss also Gottes Gebote halten. —
Das erste, grundlegende Element der geistigen Lebcnsge-
staltung des Menschen ist also die Religion, das praktische

Anerkennen der absoluten Oberhoheit Gottes. Aus
dieser Anerkennung entspringt dann erst die Sittlichkeit,
der Dienst Gottes, das Halten der göttlichen Gebote:

„Fürchte Gott, und halte seine Gebote; denn das ist der
ganze Mensch" (Eccl. 12). — Wenn also einer, wie es
Pestalozzi im Anschluss an seinen Freund Fichte tut, der
autonomen „Sittlichkeit" die Priorität zuerkennt und
meint, die Religion wachse erst aus der Sittlichkeit hervor,

dann stellt er das richtige Verhältnis der Religion zur
Sittlichkeit auf den Kopf; und dann ist er nicht ein
Christ, sondern ein Pantheist oder ein Rationalist.

Trotz aller guten Absicht des Herrn Gross, Pestalozzi

zum Vertreter einer „religiösen Erziehung und einer
religiösen Schule" zu stempeln, bleibt es also wahr und
unbestreitbar: Der revolutionäre Bruch mit der ganzen
Vorzeit, mit der religiösen und pädagogischen Tradition
der Jahrtausende hat der Pestalozzischen Pädagogik ihr
Gepräge, ihren Stempel gegeben. Dieser Bruch führt in
logischer Konsequenz über den pädagogischen Liberalismus

mit seiner konfessionslosen Schule und seiner
„unabhängigen Moral" zum pädagogischen Sozialismus, zur
Pflanzschule der Vaterlandslosigkeit, der politischen und
sozialen Revolution. — Ueber diesen ehernen Schritt der
Logik helfen auch die bestgemeinten Vertröstungen nicht
hinweg.

Freiburg. Dr. J. Beck, Prof.

Es ist eine druckselige Zeit. Jeder, der einen Satz
weiter kann, als: Es war einmal — will auf den Markt,
und die Welt würgt alles ein. Das Innere eines heutigen
Lesers mag beschaffen sein wie ein Haifischmagen, in dem

man Holz, Eisen, Stiefel, Lumpen und ganze Kleider-
garderoben vorzufinden pflegt. Friedr. Wilh. Weber.

„Schatten Uber der Schule'•
J. Seitz, Lehrer, St. Gallen.

Goethe schreibt von einer aufbauenden und nieder-
reissenden Kritik. Erstere sieht die „Schatten", aber sie
freut sich auch der Lichtpartien, letztere sucht und sammelt

mit Feuereifer „Mängel" und konstruiert ein Zerrbild.
Die Geschichte erzählt uns eine ganze Reihe von

Beispielen,. wie sog. Reformatoren sensationslüstern auf die
Suche nach „Schatten" ausgingen. Es sei erinnert an
Pestalozzi, der in seinen Jugendjahren über die damaligen
politischen, kirchlichen, sozialen und wirtschaftlichen
Zustände ganze Eimer bitterster Kritik ausschüttete, um
dann in späterer Arbeit sich zu beruhigen und zu erkennen,

dass die wahre Aufgabe des Erziehers im Aufbau
liegt, dass dieser Aufbau aber unendlich schwieriger ist
als die Kritik.

Gleiche Erfahrungen machte P. Girard und mit ihm
viele seiner Zeitgenossen. Ihre „niederreissende Kritik"
galt den Jesuitenschulen und speziell deren Sprachunterricht.

Der liebenswürdige Franziskaner hat dann einen
Lehrgang über Sprachunterricht veröffentlicht, der s. Z.
die Augen der ganzen Welt auf sich zog. Nun weist aber
P. Girards Herzensfreund und Biograph, P. Raedle, nach,
dass der wütende Kritiker der Jesuitenmethode im reifen
Alter von der Pädagogik der Väter prinzipiell methodisch
kaum verschiedene Wege ging. Ja schon im Bericht über
sein Würzburgerstudium gesteht P. Girard, dass der bei
den Jesuiten genossene Unterricht derart war, dass die
Jesuitenschüler viel leichter arbeiteten als die Zöglinge
anderer Lehranstalten.

Ein drittes Beispiel. Als Stapfer 1799 die Fragebogen
an Lehrer und Geistliche versandte, gingen Berichte ganz
verschiedener Färbung ein. Aus ihnen wurden mit
Vorliebe die „Schatten" zusammengesucht und dann ein Bild
konstruiert, das den himmeltraurigen Kulturzustand von
damals beweisen sollte und noch heute mit Vorliebe als
„apologetisches" Loblied auf die Fortschritte des 19.
Jahrhunderts gesungen wird. Nun habe ich die betr. Akten
der Kantone Säntis, Linth und Waldstätten im Original
genau überprüft und komme zum Schlüsse, dass die
Kritiker eben nur die Schatten sahen und dass weder die
Lehrer noch die Schüler auf dem schandbaren Niveau
standen, wie es tendenziöse Geschichtsschreibung darstellt.
Die schamlose Art des Generalisierens einiger wirklich
„dunkeln Schatten" muss vom ethisch-wissenschaftlichen
Standpunkte aus gebrandmarkt werden.

Noch ein Beispiel. Eine Seminarklasse auf der Insel
Ufenau. Schulmeister mit einem Zweidutzendbündel von
Amtsjahren auf dem Buckel. Was tun sie? Die Seminarlehrer

werden der Kritik unterzogen und — lauter „Schatten"

gefunden.
Ein Schandbuch! Ich habe es vor einigen Jahren

gelesen. Es trug den Titel: Warum bin ich aus der Kirche
ausgetreten? Auf einen Fragebogen gaben junge Leute
Antworten und schilderten Kirche und Geistliche nicht
nur ein „Schatten", sondern als Stätten dunkelster
Finsternis.

Ein anderes Schandbuch. Es trug den Titel: Was
denke idh von meinen Eltern? Junge Burschen und Mädels
ergehen sich darin in einer Art über ihre Erzieher, die
dem vierten Gebot Hohn spricht. Lauter Schatten — kein
Licht Ganz wenige Stimmen, die für ihre Erzeuger
noch einige Gefühle des Dankes und der Pietät aufbringen.

Im letzten Winter hielt ich Vorträge über die
Arbeiterenzyklika „Rerum novarum", speziell über ihre
geschichtliche Entstehung. Dabei betonte ich die
Niederträchtigkeit „historischer Brunnenvergiftung" d. h. die

Propagandaart, die aus der Vergangenheit nur „soziale
Schatten" zusammensucht und daraus ein Zerrbild der



Nr. 34 SCHWEIZER-SCHULE iiyeite 301

sozialen Zustände vor dem Auftreten der modernen
Sozialreformer konstruiert: dabei wird alles verschwiegen, was
unsere Väter in sozialer Arbeit geleistet haben und doch
haben sie ganz gewaltige Opfer gebracht. Auch über der
Sozialgeschichte glänzt viel, viel herrlicher Sonnenschein,
man muss ihn nur sehen rvollen. Doch dies passt einer
hetzerischen Propaganda nicht.

Ueberprüfen wir die psychischen Momente dieser
Enqueten über „Schatten und Licht", so ergeben sich
folgende Tatsachen:

Einige Autoren gebärden sich als ideale Stürmer, als
Weltverbesserer, getragen von edlen, aber meist recht
unklaren Ideen.

Andere sind durchglüht von brennendem Ehrgeiz des
Literatentums. Der sensationelle Aufputz soll das Sprungbrett

sein, um ein berühmter Mann zu werden. Die
Methode wurde zu allen Zeiten verwendet; sie ist vielen
geglückt, heute ist sie an der Tagesordnung, lässt literarische

Sternschnuppen ebenso rasch aufleuchten als
verschwinden. Diese Art „Schattensucher" ist oft seelisch
raffiniert, oft seelisch direkt krank, jedenfalls ethisch
nicht vollwertig.

Die dritte Gattung endlich ist revolutionär eingestellt.
Sie verachtet alle Pietät, zieht in den Kot, was früher
war und preist das kommende Neue, das allbeglückend
ihrer Phantasie vorschwebt — mit einer starken Dosis
Hoffnung, in dieser „Allbeglückung" auch persönlich einen
flotten Sitzplatz zu erhalten.

Auch Hass, Neid, Verbitterung treten als Motive häufig
auf.
Was ergibt sich aus diesen Erwägungen heraus für

den ethischen Wert solcher „Schattensammlungen".
Prinzipiell muss sich jede Person, Institution und

Sache gefallen lassen, dass sie beurteilt wird. Ein „Rühr-
mich-nicht-an" gibt es also auch für Schule und Lehrer
nicht. Sie haben vor allem selber dafür zu sorgen, dass
die an sie angelegten Masstäbe sie nicht als minderwertig
erzeigen.

Ebenso erhellt aber aus den geschichtlichen Tatsachen,

dass diese Methode ungeheuer viele Gefahren in sich
birgt, sowohl hinsichtlich der Motive der Kritik, als der
Art ihres Vorgehens.

Was ergibt sich daraus für die Art des Vorgehens?
Einmal ist vor allem geschichtliche Wahrheitsliebe zu
fordern. Auch die heutige Schule und die Lehrerschaft sind
kulturell Produkte der Entwicklung. Diese letztere muss
also letzten Endes untersucht werden und nicht bloss der
heutige Zustand.

Wir fordern auch sachliche Wahrheitsliebe. Die
Fragestellung darf nicht einseitig negativ sein; es müsste also
auch gefragt werden: „Was verdanken wir der heutigen
Schule? Was verdanke ich meinen Lehrern und
Erziehern?

Wir fordern auch ethische Wahrheitsliebe, d. h.
Beurteilung nach grossen religiös-sittlichen Leitmotiven, die
über persönliche Abneigung gegen andere und über zu
hoher Wertschätzung seiner eigenen Person stehen. Wo
dies fehlt, meldet sich die Tendenz!

Wir fordern weiter lebenskundliche Wahrheitsliebe.
d. h. genaue erfahrungsgemässe Kenntnisse der Schule,
der Lehrer, der Eltern, der Kinder, überhaupt aller
Faktoren, die in der Schule wirken; diese kann nur erworben
werden durch lange praktische Betätigung, durch langen
Umgang und zwar eben in der normalen Volksschule, die
man beurteilen will.

Wir stellen also zur Kritik des Buches von Schohaus
folgende Fragen:

1. Ist die Kritik an der heutigen Schule prinzipiell
erlaubt?

2. Sind die Motive der Schohaus'schen Kritik ethisch
durchaus einwandfrei? oder: 1st auch der Verfasser
gewissen Tendenzen erlegen?

3. Sind die Entwicklungsfaktoren der heutigen Pädagogik

kritisch genugsam beleuchtet worden? Oder soll die
Schule wieder einmal Prügel junge sein für kulturelle
Ergebnisse, für die sie nur zum kleinsten Teil verantwortlich

ist?
4. Entspricht die Schohaus'sche Darstellungsart der

Forderung Goethes an jede gesunde Kritik, die nicht nur
„Schatten", sondern vor allem „Licht" sucht?

5. Haben sich sowohl Verfasser als Beantworter der
Fragebogen vollster lebenskundlicher Wahrheitsliebe
ausgewiesen, hervorgewachsen aus langer beruflicher Erfahrung

speziell auf dem Gebiete, das zur Kritik steht: der
normalen Volksschule?

Mit andern Worten: Um das Schohaus'sche Buch
richtig nach oben angedeuteten Gesichtspunkten beurteilen
zu können müsste man kennen:

1. Die Persönlichkeit, den Charakter, Bildungsgang
und bisherige praktische Betätigung des Verfassers.

2. Vor allem aber die Seelenlage der Beantworter der
Fragebogen.

3. Erwartet man bestimmt konkrete Vorschläge, damit
„die Schatten dem Lichte weichen."

4. Von den Beantwortern der Fragebogen erwartet
man Ausweise für ihre persönliche pädogogische
Tüchtigkeit.

Nur dann könnte die Goethe'sche Forderung resultat-
verheissend untersucht werden.

Mein persönliches Urteil geht also dahin:
Das Recht zur Kritik an der modernen Schule und

an den Lehrern darf Schohaus nicht abgesprochen werden.
Soweit wir den Verfasser kennen, liegen keine Gründe

zur Annahme vor, sein Vorgehen sei nicht ethisch
einwandfrei.

Dagegen erachten wir den eingeschlagenen Weg als
ausserordentlich gefährlich, aus den Gründen, die genugsam

markiert sind.
Nach dieser Kritik ist es moralische Pflicht des

Verfassers, auch die Lichtseiten der modernen Schule
darzustellen und vor allem bestimmte Weisungen zur
Diskussion zu stellen, um die gerügten Mängel zu belieben.

Die gelegentlichen Hinweise auf die Reformpädagogik
als Heilmittel genügen nicht; denn entweder sitzt das

Uebel so tief, dass eine systematische, d. h. religiös-philosophisch

begründete Neuorientierung nötig wird, die freilich

erst überprüft werden müsste; oder dann handelt es

sich bloss um ein interessantes Experiment, dem dann
die Schlacken der oben kritisierten Methoden anhaften
würden.

Machen andere dieselben Beobachtungen?

Unter dieser Ueberschrift beklagt sich in Nr. 29

der „Schweizer-Schule" ein Einsender über die

Beobachtung, dass die Schüler am Montag am wenigsten gut
vorbereitet zur Schule kommen. Da ihm mehr städtische

Verhältnisse bekannt sind, wünscht er zu erfahren, wie's

diesbezüglich auf dem Lande steht. Kurz gesagt, steht's
nach meinen Beobachtungen nicht viel besser. Zwar sind
da meist nicht Spiel, Sport oder Ausflüge daran schuld,
sondern der heutige Zeitgeist. Selten sind die Dörfer, wo

nur Landwirtschaft treibende Bevölkerung vorhanden ist.

Wohl ist den in der Industrie beschäftigten Arbeitern der

freie Samstagnachmittag von Herzen zu gönnen, und nicht
wenige Väter und Mütter wissen denselben auch richtig
auszunützen. Schlimmer steht es mit den jugendlichen
Arbeitern und Arbeiterinnen, da muss der Samstag zu al-


	"Schatten über der Schule"

