
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 34

Artikel: Pestalozzi und religionslose Schule

Autor: Beck, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 21 August 1930 Nr. 34 16. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 37. JAHRGANG

BEILAGEN; VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FÜR DIE SCHRIFTLEITUNB DES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLENSTRASSE 14, TELEPHON 21.66
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.-(CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTELLT FR.10.20. AUSLAND P0RT0ZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAS OTTO WALTER A.-B., ÖLTEN - INSERTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT Pestalozzi und religionslose Scnule — Sonetten üDer der Scnuie" — Schulnacnrichten — Glückliche
Ferientage — BEILAGEi Mittelschule Nr 6 (hist. Ausgabe).

Pestalozzi und religionslose Schule

In der ersten Januarnummer 1930 dieser Zeitschrift
hat sich ein namhafter Autor zu Pestalozzis Schule und
Pädagogik unter anderm folgendermassen geäussert: Man
kann und soll die Verdienste Pestalozzis um das Schulwesen

anerkennen; man wird aber dabei nicht leugnen
wollen, dass Pestalozzi der typische Repräsentant der
naturalistischen, konfessionslosen Staatserziehung und der
religionslosen Schule ist.

Jene Leser, die sich einigermassen mit Pestalozzis
Weltanschauung, seiner Pädagogik und seinem Leben
bekannt gemacht haben, mag es sonderbar berührt haben,
dass man Pestalozzi einen Vertreter der religionslosen
Schule nennt. Wenn man unter religionsloser Schule eine
Schule ohne fachlichen Religionsunterricht verstehen würde,

dann hätte dies Urteil etwelche Berechtigung. Aber
dem logischen und allgemeinen Sprachgebrauche nach ist
unter religionsloser Schule eine Schule, worin jede
Einwirkung einer religiösen Ueberzeugung unterbunden, eine
Schule, die auf einer antireligiösen Weltanschauung
gegründet ist, zu verstehen.

Der erste Unterschied zwischen der religiösen und
religionslosen Schule zeigt sich gewöhnlich in der
zwiefachen Auffassung der ursprünglichen Wertbeschaffenheit
des Kindes. Hier: das Kind ist gut und böse; dort: das
Kind ist gut. Typischer Vertreter der letztern Auffassung
ist bekanntlich Rousseau. Man bezeichnet Pestalozzi immer
wieder als Anhänger dieses Grundsatzes \ Tatsache ist,
dass der junge Pestalozzi sehr begeistert war von Rous-
seaus „Emil". Aber Pestalozzi war nun doch nicht so
„unpraktisch" eingestellt, dass er die Unhaltbarkeit von
Rousseaus These nicht eingesehen hätte. Er schreibt selbst:
„Ewiger Winter ist der Stand der Natur, den du lobtest,
guter Rousseau; aber du sahst nur heisse brennende
Sommertage über der Menschheit und einen hohen Grad der
Verheerung"2. Allerdings misst er dem frühkindlichen
Zustand eine gewisse Unverdorbenheit bei, die er aber
wohl sehr richtig' als „tierische" Unverdorbenheit bezeichnet:

„Als Kind bin ich meiner tierischen Unverdorbenheit
am meisten nahe, aber eben darum auch am meisten
tierisch *.

Der Zustand der „tierischen Unverdorbenheit" ist
nach Pestalozzi die unterste normale Stufe in der Entwick-

1 Zum Beispiel hat sich in einem Vortrage über Pestalozzi
in Uznach ein sehr bekannter Benediktiner in diesem Sinne
geäussert.

* Pestalozzis sämtliche Werke, herausg. v. Seyffarth. Bd. 8,
S.. 184, in..„Ueber Gesetzgebung und Kindermord".

* Gleiche- Ausgäbe: Bd 10, S. 134,' in „Nachforschungen
über dem.Gang der Natur in dar Entwicklung des
Menschengeschlechtes".

lung des Menschengeschlechtes. (Eben im Gegensatz zu
Rousseau). Die nächste Stufe nennt er den „gesellschaftlichen"

Zustand des Menschen, d. h. jenen Zustand, den
man Anpassung an die gesellschaftlichen Verhältnisse
nennen kann.

Doch auch hier bleibt Pestalozzi nicht stehen. Als
nächste Stufe bezeichnet er den „sittlichen" Zustand und
charakterisiert ihn folgendermassen: „Ich besitze eine
Kraft in mir selbst, alle Dinge dieser Welt mir selbst,
unabhängig von meiner tierischen Begierlichkeit und von
meinen gesellschaftlichen Verhältnissen, gänzlich nur im
Gesichtspunkt, was sie zu meiner innern Veredlung
beitragen, vorzustellen und dieselbe nur in diesem Gesichtspunkte

zu erlangen oder zu verwerfen4.
Als höchsten Zustand des Menschen bezeichnet Pestalozzi

den „religiösen Zustand". Pestalozzis theoretische
Darlegungen über Religion sind nun allerdings kompliziert

und unklar. Er bezeichnet vorerst jede „Religion"
(begrifflich genau sollte es wohl Konfession heissen), die
aus einer Tradition entstanden ist, oder besser, die zu
einer Angelegenheit der Tradition geworden ist, als Irrtum,
so auch die „Staatsreligion". Nur als persönliche Aufgabe,
als innere Leidenschaft, als Werk „seiner selbst" bedeutet
ihm Religion etwas. Alles Dogmatische und Zeremonielle
ist ihm unverständlich. Pestalozzis Ansichten über Religion
sind auch nicht' ohne Widersprüche. An einer Stelle sagt
er, dass die Religiosität neben der Sittlichkeit existiere,
also gewissermassen eine von menschlicher Einwirkung
gesonderte Frömmigkeit bedeute; mehrmals aber behauptet
Pestalozzi, dass Religion aus der Sittlichkeit emporwachse,
dass Religiosität eminente Sittlichkeit sei.

Demnach könnte es nun allerdings scheinen, Pestalozzi

habe der Religiosität eine rein-persönliche Bedeutung
zugesprochen. Sobald wir uns aber mit den Erziehungsschriften

bekannt machen, wird uns der Inhalt seiner
„Religion" und die noch fragwürdige Religiosität seiner Schule
(wie er sie wollte) klarer.

Im selben Werke', worin Pestalozzi die Religion
„bespricht", finden wir den Ausspruch: „Das Christentum ist
ganz Sittlichkeit"s. Damit bekennt sich Pestalozzi als
Christ, nicht ohne erneut auf das ihm richtig scheinende
Christentum, „die Lehre Jesu Christi in der Bibel"
hingewiesen zu haben.

Dieser immerwiederkehrende Vorbehalt ist uns Katholiken

unsympathisch; doch ist er aus den zeitlichen
Umständen und dem grossen Willen und Bedürfnis Pestalozzis,

auf das Innere der Menschen einzuwirken, verständlich.

Praktisch war er den wesentlichen Einrichtungen der
Kirche, was ihr Sinn betraf, durchaus nicht feindselig.
In seiner Schrift „Ueber Gesetzgebung und Kindermord'1'

4 Gleiche Ausgabe und gleiches Werk wie oben: S. 132.
4 Ebenda S. 194.

i...i
H-
et

CO

o
p"
CD

H
N

tr*

§
tri p,

CD

OD CO

(j1
H-
CT

i | 1

H-

a>
FT'



Seite 298 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 34

sagt er, die Beichte besitze „grosse, innere Kräfte zur
Bildung des Volkes".

Wenn auch Pestalozzi im gewissen Sinne ein Gegner
der Konfessionen war, so kann man deshalb die Frage
der Religiosität noch nicht als erledigt betrachten. Auch
dann nicht, wenn man „Konfession" begrifflich als die
Form der Religiosität fassen wollte. Denn dann hätte
Pestalozzi zweifelsohne eine „Konfession" gehabt; sein
ausserordentlich tugendhaftes Leben, seine restlose
Anerkennung und Hochschätzung der heiligen Schrift und
vollends sein Bekenntnis zur Allmacht und ewigen Kraft
der Liebe wären nichts anderes als die Form seiner
Religiosität gewesen. Das ist aber nicht wesentlich.

Wichtiger als die theoretische Einstellung, die bei
Pestalozzi oft unklar und gepresst ist, ist seine praktische
Einstellung zur Religion, deren Positivität nicht zu leugnen
ist. In einer Betrachtung über die Religion sagt er unter
anderin: „Deine Heiligung, Mensch, die Minderung deiner
Sünde ist der Zweck deines Dienstes (ausdrücklich Gottesdienst

gemeint). Und das Bild deines Gottes und die wörtliche

Lehre deiner Priester sind immer nur Mittel zu
diesem Endzweck. Dein Gott und dein Erlöser, o Mensch,
will dich durch Ueberwindung deiner Leidenschaften zur
echten Weisheit des Lebens und durch die Weisheit des
Lebens zum wahren Dienst des Unsichtbaren emporheben"

".

Obwohl Pestalozzi oft von Gott „in sich" spricht, so
meint er damit nur das göttliche Feuer, die Liebe; sagte er
doch in der Neujahrsrede 1809 deutlich genug: „Ob uns
ist Gott — ob uns, ob dem reinen Zweck unserer Vereinigung

(gemeint ist die Hausgemeinde in Yverdon) ist die
Quelle der Liebe, der Vater, der Geber der Liebe — ob

uns ist Gott" L
Und das sagte er zu seinen Schülern, denn seine Schule

lebte nicht getrennt von seiner Weltanschauung. Das ist
seine Grösse, dass er die Liebe, die christliche, charitative
Liebe unter allen Umständen und überall, auch in der
Schule wirksam machen wollte. Pestalozzi arbeitete bis
ins Greisenalter gewaltig an dieser Aufgabe. Man lese die
schon zitierte Rede vom ersten Januar 1809:

„Wir kennen keinen Mittelpunkt Eurer Führung als
Liebe, als Eure Liebe, als Gottesliebe, als Menschenliebe.
Was wir nur tun, was wir nur an Euch tun, so ist Liebe
das letzte Ziel alles unseres Tuns; auch unser äusserliches
Lernen bat keinen andern Zweck."

„Der Unterricht als solcher und an sich bildet keine
Liebe, so wenig als er als solcher und an sich Hass bildet.
Darum aber ist er auch nicht das Wesen der Erziehung.
Die Liebe ist ihr Wesen".

„Liebe ist das einzige, das ewige Fundament der
Bildung unserer Natur zur Menschlichkeit Der Irrtum war
gross und die Täuschung unermesslich, dass man glaubte,
ich suche die Ausbildung der Menschennatur durch
einseitige Kopfbildung, ich suche sie durch die Einseitigkeit
des Rechnens und der Mathematik, nein ich suche sie
durch die AUseitigkeit der Liebe".

„Der Irrtum, dass ich etwas anderes als Menschlichkeit,

der Irrtum, dass ich nur mit meiner Methode bessere
Brotmittet für den armen Mann im Leinde suche, dieser
Irrtum wird verschwinden"8.

Pestalozzi verfocht also eine durchaus antimaterialistische

Erziehungsmethode. In seinem reifsten Werke,
den Briefen an denn Engländer Greaves betont er im letzten

Briefe besonders die Erziehung im christlichen Sinne.
Er rät der Mutter, alle ihre Erziehungsgrandsätze nach

8 Gleiche Ausgabe, Bd. 7, S. 261/2.
T Säkularausgabe von Pestalozzis Werken, herausg. v. W.

Schahaua, Bd. 3, S 103/4.
8 Säkularausgabe, Bd. 3, S. 100—104.

ihrem christlichen Inhalt zu prüfen, und sagt dann: „Wenn
ihre Antwort verneinend ausfällt, wenn ihr Herz sie warnt
und reifliche Ueberlegung bekräftigt, dass diese Grundsätze

nicht christlich sind, dann sollen sie verworfen und
nicht mehr erwähnt werden" 8.

So kann man also zweifellos zu dem Schlüsse kommen,

dass Pestalozzi eine religiöse Erziehung und eine

religiöse Schule vertrat, und seine Werke vertreten diese

Ueberzeugung heute noch.

St. Gallenkappel. Max Gross.

Nachwort.
Zum Artikel „Pestalozzi und religionslose Schule"

bemerke ich Folgendes:
Dass Pestalozzi in der Tat „der typische Repräsentant

der naturalistischen, konfessionslosen Staatserziehung und
der religionslosen Schule ist", das wissen nicht nur die

Katholiken, sondern das haben gerade die begeisterten
Verehrer des „gottbegnadeten Sehers von Stans" bei seiner
150. Geburtstagsfeier am 12. Januar 1896 und wiederum
bei der Jahrhundertfeier seines Todes (am 17. Februar
1927) mit dem üblichen Posaunengeschmetter in den
liberalen und sozialistischen Zeitungen des In- und Auslandes
verkündet. Uebrigens gesteht ja der Verfasser des obigen
Artikels selber, dass wenn man unter religionsloser Schule
eine Schule „ohne fachlichen Religionsunterricht" verstehe,
unser Urteil „etwelche Berechtigung" habe. — Gerade das

ist es, was ich behaupte: Pestalozzi hat als eifriger
Anhänger Rousseaus und der Enzyklopädisten mit der
Tradition der ganzen christlichen Vorzeit gebrochen. Das

ganze Mittelalter hindurch und bis an die Schwelle der
neuesten Zeit stand bekanntlich das gesamte niedere, mittlere

und höhere Schulwesen unter kirchlicher Leitung und
Aufsicht. Die ganze Schulführung war kirchlich, oder —
wie man heute sagt — konfessionell. In protestantischen
wie in katholischen Ländern wurde die konfessionelle
Grundlage der Schule und damit die Forderung strenge
gewahrt, dass die Schule in erster Linie die Aufgabe habe,
die Kinder im christlichen Glauben ihrer Väter zu er<-

ziehen. — Pestalozzi dagegen hat den traditionellen christlichen

Religionsunterricht, soviel er konnte, von seiner
Schule ferngehalten. Er wollte den seit der altchristlichen
Zeit in der Schule herrschenden konfessionellen Unterricht

durch etwas anderes ersetzen, dnrch einen blossen
Sittenunterricht. — Woher war in der Seele Pestalozzis
diese Umwandlung zum Rationalismus gekommen?

Schon im Schulalter regte sich in dem unruhigen,
stets grübelnden Geiste des Knaben die Neigung zur Kritik.

Auf dem Gymnasium übten die freireligiösen Professoren

Bodmer und Breitinger anf sein seelisches Leben
einen entscheidenden Einfluss aus, der seine spätere
religiöse Richtung wesentlich mitbestimmte. Mit dem strengen
Glauben seiner ersten Jugend immer mehr zerfallend, verfiel

er der Zweifelsucht und entschloss sich, um dem
„religiösen Katzenjammer" zu entgehen, von jetzt an nur der
Stimme seiner Vernunft zu folgen. — Wohl dem Wunsche
seines Grossvaters, des glaubensstarken Pastors von
Höngg, und seiner frommen Mutter folgend, hatte sich
sodann der junge Abiturient dem Studium der protestantischen

Theologie zugewandt. Aber gerade in dieser Zeit
begannen auf ihn zwei Faktoren einzuwirken, welche
seinen Bruch mit dem christlichen Glauben endgültig
besiegelten und ihn gänzlich zum Rationalismus führten:
die Freundschaft mit dem geistreichen, rabiaten Rationalisten

J. K. Bluntschli und die Lesung der Schriften
Rousseau's. Für Rousseau's „Geseüschaftsvertrag" und
namentlich für seinen Erziehungsroman „Emil" hat sich

8 Briefe an J. P. GreaTes, unter dem Sammelnamen „Mutter
und Kind", herausg. von H. Lohner und W. Schohaus: S. 134.



Nr. 84 SUHWEIZER-SCHULE Seite 299

wohl keiner der unzähligen Leser in dem Grade begeistert
wie Pestalozzi. Zurückführung der Jugend, ja der ganzen
menschlichen Gesellschaft zur „reinen, unverdorbenen Na-
iur" — ohne irgendeine Beeinflussung durch das Christentum

und die Kirche — das war das Programmziel der
Schrift Rousseau's, und das war von jetzt an auch das
Lebensideal seines Jüngers Pestalozzi. Aufgabe der
Erziehung ist nach Rousseau, einzig dahin zu wirken, dass
das Kind aus seiner eigenen Natur heraus sich entwickle,
und dass keine die freie Entwicklung störenden Einflüsse
der Kultur oder der Religion an dasselbe herantreten. So
wächst es zum Naturmenschen mit allen seinen natürlichen

Vollkommenheiten heran: „Emil darf nur für sich
selbst erzogen werden, um als rechter Mensch zu leben
und zu handeln". — Von dem übernatürlichen, ewigen
Ziele des Menschen, von den mit diesem Ziele gegebenen
übernatürlichen Lebensquellen und Lebensaufgaben und
von den darauf sich gründenden fundamentalen
Erziehungspflichten hat Rousseau und hat sein Jünger
Pestalozzi keine Ahnung. — Dass für seine ganze
nachherige Lebensentwicklung die Erscheinung Rousseau's
entscheidend war, hat Pestalozzi selber am Schlüsse seines
Lebens ausdrücklich erklärt, und er hat die „bösen
Folgen" seiner grenzenlosen Rousseau-Begeisterung beklagt.

Pestalozzi ist zeitlebens Rationalist geblieben, sowohl
in seiner persönlichen Gesinnung wie in seiner Pädagogik.
Rousseau's Grundlehre von der Reinheit der menschlichen
Natur im Kinde hat er bis in sein hohes Alter festgehalten.
Noch in seinen letzten Lebenstagen sagte er zu seinem
einstigen Schüler, dem preussischen Seminardirektor
Hennings: „Eine Erbschuld nehme ich nicht an, und die
Dreieinigkeit verwerfe ich!" — Wer aber die Grundlehren
des Christentums, die Dreieinigkeit und die Erbsünde
leugnet, der verwirft selbstverständlich auch die Gottheit
Christi, die Erlösung und damit die ganze christliche
Religion.

Seiner durchaus rationalistischen Gesinnung und Le-
bensauffasung hat denn auch Pestalozzi in allen
Hauptabschnitten seines erzieherischen Wirkens Ausdruck
gegeben. Die Nachweise für diese Tatsache finden sich in
meiner Schrift,Johann Heinrich Pestalozzi. Zum hundertjährigen

Jubiläum seines Todes — 17. Februar 1927.
(Verlagsanstalt Benziger & Co., Einsiedeln). Am schärfsten
kommt seine rationalistische, dem positiven Christenglauben

feindliche Gesinnung zum Ausdrucke in der Schrift:
„Meine Nachforschungen über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechtes" (1797). Hier
erklärt er die Unsterblichkeit pantheistisch, leugnet also
das persönliche Fortleben nach dem Tode und sagt u. a.:
„Als Werk der unverdorbenen Natur ist die Religion
Irrtum" „Der Gottesleugner folgt seinem freien Instinkte
als dem sicheren Führer seines Lebens" Er bezeichnet
die Religion als „Werk meines tierischen Verderbens" usw.

Getreu seiner dem christlichen Glauben feindlichen
Gesinnung ist Pestalozzi auch schon auf dem „Neuhofe"
dem Geheimbunde der llluminaten als begeistertes
Mitglied beigetreten, einem Bunde, dessen Ziel die Verbreitung
rationalistischer Grundsätze und die Zerstörung des
christlichen Glaubens war. Später wurde er sogar das
Haupt des Hluminatenordens in der Schweiz.

Herr Gross gibt sich Mühe, zu beweisen, dass Pestalozzi

Christ gewesen sei; er habe „erneut auf das ihm richtig

scheinende Christentum, die „Lehre Jesu Christi in der
Bibel" hingewiesen." — Dazu muss ich bemerken:

1. Christ sein heisst doch — wie Jedermann weiss —
an die göttliche Trinität, an die Gottheit Christi und an
8eine Erlöserwürde glauben und nach diesem Glauben
sein Leben einrichten. Pestalozzi leugnet die Trinität, er
leugnet die Erbsünde, er leugnet also auch die Gottheit
Christi und die Erlösung durch Christus. Leugner der

Gottheit Christi und der Erlösung durch Christus haben
aber kein Recht, sich Christen zu nennen, sondern sie sollen

ehrlich sein und mit David Friedrich Slrauss erklären:

„Wir sind keine Christen mehr!"
2. Wie konnte Pestalozzi die Lehre Jesu Christi in

der Bibel als „das ihm richtig scheinende Christentum"
bezeichnen — und gleichzeitig die allerwichtigsten,
fundamentalen Lehren Christi, die in allen vier Evangelien
wiederkehrenden Dogmen der Trinität, der Menschwerdung
des Sohnes Gottes, der Erlösung der Menschheit durch
das Kreuzesopfer ausdrücklich leugnen — ja sogar das
persönliche Fortleben der Seele nach dem Tode bestreiten?!

— Das sind Widersprüche, die das „Christentum"
Pestalozzis, seine Religiosität und „ausserordentliche
Tugendhaftigkeit" in ein sonderbares Licht stellen.

3. Wenn Pestalozzi die von ihm zeitlebens verteidigte
Lehre Rousseau's von der angeborenen Gutheit oder Un-
verdorbenheit des Kindes im Sinne einer „tierischen Un-
verdorbenheit" auffasst, so wird dadurch keineswegs
bewiesen, dass er Rousseau's These verlassen hätte, sondern
es folgt daraus im Gegenteil, dass er Rousseaus Irrtum
noch brutaler und naturalistischer auffasste und proklamierte

als sein Lehrmeister selber.
4. Aehnlich verhält es sich mit der Meinung, Pestalozzi

habe „die Liebe, die christliche, charitative Liebe
überall, auch in der Schule wirksam machen wollen". —
Unter Charitas versteht doch jeder Denkende die übernatürliche

Liebe Gottes des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes und die aus dieser übernatürlichen Gottesliebe

spontan entspringende werktätige Nächstenliebe. —
Pestalozzi aber fasste den Begriff der „Liebe" bloss
natürlich, im Sinne der „Philanthropie" seines Zeitgenossen

und Gesinnungsverwandten Basedow und im Geiste
der von den llluminaten und den heutigen Freimaurern
proklamierten „Humanität" und .,Brüderlichkeit".

5. In logischer Konsequenz zu seinen freireligiösen
Grundsätzen lehnte Pestalozzi auch in seinen Instituten
die methodische Unterweisung der Zöglinge in Religion
und Sittlichkeit ab. Seine Schule sollte konfessionslos —
ohne Religionsunterricht sein. Er meinte, seine Schüler
sollen durch den in der Anstalt wehenden Geist sittlichreligiös

gebildet werden. Was da im Institute zu Yverdon
— angesichts des zwanzigjährigen leidenschaftlichen
Zankes der Lehrer unter sich und mit Pestalozzi — an
„religiös-sittlicher Bildung" für die Schüler
herausschaute, lässt sich denken. — Einzig um die Besorgnisse
gläubiger Eltern — reformierter oder katholischer
Konfession — zu beschwichtigen, hat Pestalozzi sowohl in
Burgdorf wie in Yverdon, auf besonderes Verlangen auch
konfessionellen Religionsunterricht erteilen lassen; die
Religionsstunden mussten aber, wie die Tanzlektionen,
besonders bezahlt werden. — Am Morgen und Abend betete
Pestalozzi auch mit seinen Schülern. Aber die von ihm
verfassten Gebete lauteten ganz „konfessionslos", rationalistisch,

ja mitunter pantheistisch (ungefähr im Sinne der
„Stunden der Andacht" von Zschokke). — Am Sonntag
wurde in Yverdon sogar gepredigt — gewiss sehr
„religiös" — aber in der Regel vom rabiaten Christusleugner
Niederer!!!

6. Sehr richtig bemerkt Gross, dass Pestalozzi jede
Konfession als „Irrtum" bezeichnet, dass er die Religion
nur als „innere Leidenschaft", als „Werk seiner selbst"
gelten lassen will, dass nach ihm „Religiosität eminente
Sittlichkeit" sei. Aus diesen und unzähligen
ähnlichen Aussprüchen ist nun ganz klar zu ersehen, dass

Pestalozzi genau wie alle führenden Rationalisten seiner
Zeit — vorab Wolff, Kant, Fichte, Schelling, Schleiermacher

und a. zwar den Namen „Religion" beibehalten, dass

er aber diesem Namen einen Begriff unterschoben hat,
der mit dem Wesen der Religion gar nichts zu tun hat.



Seite 300 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 34

Er hat Religion und Religiosität verwechselt mit
unabhängiger Moral, d. h. mit jener Art von Sittlichkeit, die
der Mensch ohne irgendwelches göttliche Gebot durchsein
vernünftiges Denken selbst findet und sich vorschreibt.
An der Stelle der Religion, des Dienstes Gottes, steht also
bei ihm die individualistische Moralphilosophie — der
„kategorische Imperativ" Kants. — — Charakteristisch
ist in diesem Punkte sein Gespräch mit P. Girard in
Yverdon (1809). Meine Kinder — sagte Pestalozzi — sollen

nur glauben, was sie begreifen, und meine Lehrer sollen

nur das den Kindern dozieren, was ihnen haarscharf
kann bewiesen werden, z. B. 2 und 2 sind 4. — Schlagfertig

antwortete ihm P. Girard: „In diesem Falle würde ich,
auch wenn ich dreissig Söhne hätte, Ihnen keinen einzigen

anvertrauen; denn es würde Ihnen unmöglich sein,
ihm auf Ihre Art zu beweisen, dass ich sein Vater bin,
und dass er mich lieben soll".

Dass in dieser Verwechslung der Religion mit der
„autonomen Sittlichkeit" eine vollkommene Verkennung
des Wesens der Religion liegt, ist offenkundig. Schon
Augustinus, Lactantius und Hieronymus haben „Religion"
abgeleitet von „religare", und sie haben erklärt: Religion
bedeutet — objektiv — die absolute Abhängigkeit des

Menschen als des Geschöpfes von Gott dem Schöpfer.
Wird der Mensch, sei es durch die denkende Vernunft
oder durch die göttliche Offenbarung, sich dieser
Abhängigkeit bewusst, dann folgt spontan dem „Erkennen"
das „Anerkennen" dieser Abhängigkeit, die Religion im
subjektiven Sinne, der Kultus, bestehend innerlich in
Anbetung, Verherrlichung, Dank, Bitte und Sühne, äusser-
lich in Gebet und Opfer, m. e. W. die Betätigung des
göttlichen Dienstes: Der Mensch erkennt: Gott ist mein höchster

Herr, die absolute Majestät; ich bin der Knecht, der
Diener Gottes, ich muss also Gottes Gebote halten. —
Das erste, grundlegende Element der geistigen Lebcnsge-
staltung des Menschen ist also die Religion, das praktische

Anerkennen der absoluten Oberhoheit Gottes. Aus
dieser Anerkennung entspringt dann erst die Sittlichkeit,
der Dienst Gottes, das Halten der göttlichen Gebote:

„Fürchte Gott, und halte seine Gebote; denn das ist der
ganze Mensch" (Eccl. 12). — Wenn also einer, wie es
Pestalozzi im Anschluss an seinen Freund Fichte tut, der
autonomen „Sittlichkeit" die Priorität zuerkennt und
meint, die Religion wachse erst aus der Sittlichkeit hervor,

dann stellt er das richtige Verhältnis der Religion zur
Sittlichkeit auf den Kopf; und dann ist er nicht ein
Christ, sondern ein Pantheist oder ein Rationalist.

Trotz aller guten Absicht des Herrn Gross, Pestalozzi

zum Vertreter einer „religiösen Erziehung und einer
religiösen Schule" zu stempeln, bleibt es also wahr und
unbestreitbar: Der revolutionäre Bruch mit der ganzen
Vorzeit, mit der religiösen und pädagogischen Tradition
der Jahrtausende hat der Pestalozzischen Pädagogik ihr
Gepräge, ihren Stempel gegeben. Dieser Bruch führt in
logischer Konsequenz über den pädagogischen Liberalismus

mit seiner konfessionslosen Schule und seiner
„unabhängigen Moral" zum pädagogischen Sozialismus, zur
Pflanzschule der Vaterlandslosigkeit, der politischen und
sozialen Revolution. — Ueber diesen ehernen Schritt der
Logik helfen auch die bestgemeinten Vertröstungen nicht
hinweg.

Freiburg. Dr. J. Beck, Prof.

Es ist eine druckselige Zeit. Jeder, der einen Satz
weiter kann, als: Es war einmal — will auf den Markt,
und die Welt würgt alles ein. Das Innere eines heutigen
Lesers mag beschaffen sein wie ein Haifischmagen, in dem

man Holz, Eisen, Stiefel, Lumpen und ganze Kleider-
garderoben vorzufinden pflegt. Friedr. Wilh. Weber.

„Schatten Uber der Schule'•
J. Seitz, Lehrer, St. Gallen.

Goethe schreibt von einer aufbauenden und nieder-
reissenden Kritik. Erstere sieht die „Schatten", aber sie
freut sich auch der Lichtpartien, letztere sucht und sammelt

mit Feuereifer „Mängel" und konstruiert ein Zerrbild.
Die Geschichte erzählt uns eine ganze Reihe von

Beispielen,. wie sog. Reformatoren sensationslüstern auf die
Suche nach „Schatten" ausgingen. Es sei erinnert an
Pestalozzi, der in seinen Jugendjahren über die damaligen
politischen, kirchlichen, sozialen und wirtschaftlichen
Zustände ganze Eimer bitterster Kritik ausschüttete, um
dann in späterer Arbeit sich zu beruhigen und zu erkennen,

dass die wahre Aufgabe des Erziehers im Aufbau
liegt, dass dieser Aufbau aber unendlich schwieriger ist
als die Kritik.

Gleiche Erfahrungen machte P. Girard und mit ihm
viele seiner Zeitgenossen. Ihre „niederreissende Kritik"
galt den Jesuitenschulen und speziell deren Sprachunterricht.

Der liebenswürdige Franziskaner hat dann einen
Lehrgang über Sprachunterricht veröffentlicht, der s. Z.
die Augen der ganzen Welt auf sich zog. Nun weist aber
P. Girards Herzensfreund und Biograph, P. Raedle, nach,
dass der wütende Kritiker der Jesuitenmethode im reifen
Alter von der Pädagogik der Väter prinzipiell methodisch
kaum verschiedene Wege ging. Ja schon im Bericht über
sein Würzburgerstudium gesteht P. Girard, dass der bei
den Jesuiten genossene Unterricht derart war, dass die
Jesuitenschüler viel leichter arbeiteten als die Zöglinge
anderer Lehranstalten.

Ein drittes Beispiel. Als Stapfer 1799 die Fragebogen
an Lehrer und Geistliche versandte, gingen Berichte ganz
verschiedener Färbung ein. Aus ihnen wurden mit
Vorliebe die „Schatten" zusammengesucht und dann ein Bild
konstruiert, das den himmeltraurigen Kulturzustand von
damals beweisen sollte und noch heute mit Vorliebe als
„apologetisches" Loblied auf die Fortschritte des 19.
Jahrhunderts gesungen wird. Nun habe ich die betr. Akten
der Kantone Säntis, Linth und Waldstätten im Original
genau überprüft und komme zum Schlüsse, dass die
Kritiker eben nur die Schatten sahen und dass weder die
Lehrer noch die Schüler auf dem schandbaren Niveau
standen, wie es tendenziöse Geschichtsschreibung darstellt.
Die schamlose Art des Generalisierens einiger wirklich
„dunkeln Schatten" muss vom ethisch-wissenschaftlichen
Standpunkte aus gebrandmarkt werden.

Noch ein Beispiel. Eine Seminarklasse auf der Insel
Ufenau. Schulmeister mit einem Zweidutzendbündel von
Amtsjahren auf dem Buckel. Was tun sie? Die Seminarlehrer

werden der Kritik unterzogen und — lauter „Schatten"

gefunden.
Ein Schandbuch! Ich habe es vor einigen Jahren

gelesen. Es trug den Titel: Warum bin ich aus der Kirche
ausgetreten? Auf einen Fragebogen gaben junge Leute
Antworten und schilderten Kirche und Geistliche nicht
nur ein „Schatten", sondern als Stätten dunkelster
Finsternis.

Ein anderes Schandbuch. Es trug den Titel: Was
denke idh von meinen Eltern? Junge Burschen und Mädels
ergehen sich darin in einer Art über ihre Erzieher, die
dem vierten Gebot Hohn spricht. Lauter Schatten — kein
Licht Ganz wenige Stimmen, die für ihre Erzeuger
noch einige Gefühle des Dankes und der Pietät aufbringen.

Im letzten Winter hielt ich Vorträge über die
Arbeiterenzyklika „Rerum novarum", speziell über ihre
geschichtliche Entstehung. Dabei betonte ich die
Niederträchtigkeit „historischer Brunnenvergiftung" d. h. die

Propagandaart, die aus der Vergangenheit nur „soziale
Schatten" zusammensucht und daraus ein Zerrbild der


	Pestalozzi und religionslose Schule

