
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 32

Artikel: Der "actus humanus" als Stiefkind der Gegenwart

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OUTEN, 7. August 1930 Nr. 32 16. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER .PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 37. JAHRGANG

BEILAGEN: VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FOR DIE SCHRIFTLEITUNG DES WOCHENBLATTES: J. TROXLER, PROFESSOR. LUZERN, VILLENSTRASSE 14, TELEPHON 21.86

ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.—(CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND P0RT0ZUSCHLAS
INSERATEN-ANNAHME, ORUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAD OTTO WALTER A.-0., ÖLTEN - INSERTI0NSPREI8: NACH SPEZIALTABIP

INHALT i Der „actus humanus" als Stlarkinc dar Gegenwart — Jahresversammlung des kathol. Lenrerverelns —

Rektor W. Wiek — Schulnachrichten — Exerzitien — Lehrerzimmer — BEILAGE. Neue BOcher.

Der „actus humanus" als Stiefkind der Gegenwart
Von C. E. Würth.

Jede Aufforderung zum sittlich guten und jede
Warnung vor sittlich bösem Tun hat zur
Voraussetzung, dass die Gemahnten bereits etwelche Fertigkeit

in der Setzung des „actus humanus" besitzen.
Führt doch kein anderer Weg zum moralisch einwandfreien

Handeln als eben der Weg über den „actus-
humanus" des Einzelmenschen. Unter „actus humani"
aber verstehen wir jene Handlungen, die ihrem Wesen
Und ihrer Gestaltung nach vom freien Willen des

Menschen, als ihrem innern spezifischen Prinzip
abhangen. (Vgl. „Summa Theologica" des hl. Thomas
von Aquin, Pr. Sec. qu. 1. a. 1) Nur in den „actus
humani" des Menschen kommen vernunftgemässe
Erkenntnis der Gegenstände (cognitio intellectualis),
vernunftgemässes Urteil über unsere Beziehungen zu
denselben (judicium) und vernunftgemässe Anwendung
sittlicher Grundsätze auf die Einzeltätigkeit (judicium
de judicio) zur Geltung. Und wiederum: Nur die „actus
humani" (actus, qui ex voluntate deliberata procedunt)
lassen im Einzelmenschen Entschlüsse zu stände
kommen, die ohne Trug als Wirklichkeitsäusserungen
sittlichen Wollens gebucht werden dürfen. Die Frage
ist nun die: „ Können wir in der Gegenwart die soeben

genannte' Voraussetzung jeglicher sittlicher
Beeinflussung noch allgemein machen, oder müssen wir nicht
vielmehr mit der Tatsache rechnen, dass viele
moderne Menschen zur korrekten Setzung der „actus
humani" nur mehr in bescheidensten Ausmassen fähig
sind?

Verstehen wir unter Phantasie jene sinnliche
Einbildungskraft, welche die sinnlich aufgefassten Formen
festhält und aufbewahrt, so müssen wir feststellen,
dass heutzutage eine grosse Zahl der von der Masse
aufgefangenen sinnlichen Eindrücke geradezu mechanisch

die Betätigung der sinnlichen Begehrkräfte
auslöst, ohne dass eine entscheidende Beeinflussung der
Tätigkeit durch den „actus humanus" des Einzelmenschen

sichtbar in Erscheinung tritt. Wird z. B. vor
einem waschechten Sozialisten irgend ein Mitmensch
als „Kapitalist" bezeichnet, so weckt schon die
blosse Anhörung des Wortes „Kapitalist" in
der Phantasie dieses Sozialisten eine derart
widrige Vorstellung der fraglichen Person, dass
er ohne weiteres eine feindselige Stellung gegenüber
derselben bezieht. Er gibt sich nicht einmal Rechen¬

schaft darüber, ob der bei ihm als „Kapitalist"
angeschwärzte Mitbürger auch wirklich ein „Kapitalist"

6ei, geschweige denn, ob derselbe ein vielleicht
eben doch ehrlich erworbenes Vermögen unter
Umständen sogar auf eine Weise verwende, die anstatt
die Verachtung die ausgesprochene Hochschätzung von
Seite Unbegüterter verdient. Wir finden aber auch
Leute, und wohlverstanden auch Katholiken, die,
sobald sie nur in irgend einem Zusammenhang das Wort
„sozial" aussprechen hören, sofort eine geschlossene
Abwehrstellung beziehen. Eine ernstliche Ueberlegung
über die vorhandene sittliche Berechtigung einer
sozialen, sagen wir aber christlich-sozialen Bewegung,
ist ihnen ebenso fremd, wie dem vom Sozialismus
befangenen und verhetzten Arbeiter die Frage des

Rechts auf Privateigentum eine bereits erledigte
Angelegenheit zu sein scheint. Hier wie dort wird der
„actus humanus" — upd damit auch die Stimme des
Gewissens — zum voraus gestoppt, sobald der
parteilich und triebhaft voreingenommene Mensch pur
das unbestimmte „Gefühl" hat, dass eine objektive
Ueberprüfung der Sachlage ihm selbst eine unbequeme
Schlussfolgerung nahelegen könnte.

Ferner: Wenn äusserlich gut praktizierende Christen,

trotzdem sie im Gotteshaus so manche eindringliche

Predigten über die Pflicht zur Gerechtigkeit
und Nächstenliebe hören, dennoch als Familienglieder,
als Nachbarn, Gemeinde- und Staatsbürger, jahrelang

wegen Bagatellen miteinander im Streite liegen
(und dabei nicht selten auch vitalste religiöse, sittliche
und kulturelle Interessen der Gemeinschaft skrupellos
der Vorliebe für persönliche Fehden opfern), so fehlt's
doch gewiss an der Anwendung wohlbekannter
sittlicher Grundsätze auf naheliegendste konkrete
Verhältnisse des eigenen Lebens, mithin nicht zuletzt
gerade an der praktischen Intatsetzung des „actus
humanus".

Darf es uns überraschen, dass Leute, die sich eine
Zeit lang stark — aber stets unter einseitiger
Anspannung persönlich-affektiver „Triebe" —• für die
„gute Sache" ins Zeug legten, oft als' Erste die
Flinte ins Korn werfen und sogar äpostasieren,
wenn's auch nur einmal nicht nach ihrem Kopf'geht?
War's denn überhaupt anders zu erwarten" von
solchen, deren Worte und Taten im Auge jedes Einsichtigeren.

schon .seit langem eine gründliche Siebung
durch den „actus humanus" missen liessen?

CO

o
<1
CD

H-
N

I \1

td p.
CO

CO 03
CT1

H-
er
H
H'
O
erf-

(0
IV



Seite 280 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 32

Was wollen wir uns im Anblick der soeben
erwähnten Realitäten im Leben Erwachsener noch
darüber verwundern, dass unsere unreife Jugend noch in
vermehrtem Mass im gleichen Spital krank ist und
auf die sie in besonderer Weise interessierenden sensitiven

Reize der Umgebung anstatt wirklich menschlich

(d. h. mit Ueberlegung) je länger je mehr direkt
mechanisch reagiert, dass sie z. B. auf den ersten
besten erotischen und sexuellen Reiz einsteigt ohne auch
nur irgendwie in Betracht zu ziehen, dass und warum es
auch für sie ein 6. und 9. Gebot gibt, oder dass sie

gegen Autoritätspersonen schon a priori eine
ausgesprochene Abneigung an den Tag legt, nur weil sie

instinktmässig fühlt, dass sie von dieser Seite
gelegentlich (ob begründete oder nicht, das wird nicht
einmal überlegt) „Vetos" gegen die Ausführung ihrer
Wünsche zu gewärtigen hat?

So sind wir denn, von den äussern allmählich zu
den innern Rhoden der kath. Kulturauffassung
vordringend, auf mehrere typische Beispiele eines geradezu

erschreckenden „psychischen Mechanismus" der
Gegenwart gestossen. Und was verstehen wir hier unter
„psychischem Mechanismus"? Nichts anderes als die
Tatsache, dass ein grosser Teil unseres Volkes über
die Motive seines Handelns überhaupt nicht mehr sittlich

urteilt.
So stehen wir nun vor der Frage: „Wie können

wir die kommende Generation vor jenem psychischen
Mechanismus bewahren, der heute nicht nur die Mo-
ralität selbst, sondern auch eine wichtige funktionelle
Voraussetzung derselben — den „actus humanus" — zu
untergraben sucht?" Die Antwort liegt auf der Hand:
Es gibt kein anderes Mittel als die vermehrte plan-
mässige Ucbung unserer Jugend in der korrekten
Setzung des „actus humanus", als jenes Aktes, der
seinem Wesen und 6einer Gestaltung nach nicht auf
„Psychotechnik", sondern auf dem sittlich freien Wil-
lensentschluss des Menschen beruht.

Der erste Schritt zum soeben umschriebenen Ziel
besteht darin, dass wir die Kinder in der Familie und
in der Schule zur genauen Beobachtung (nicht nur
zur „Anschauung", sondern zur vernünftigen Erkenntnis)

der Umwelt anleiten. Während phlegmatischen
Kindern schon das „Augen auf!" direkt nahegelegt
werden muss, werden uns lebhaftere Naturen aus
eigener Initiative über alles das Bericht erstatten, was
ihre Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen vermag. Falls
man sich nun wirklich die Mühe nimmt, den Kleinen
in der vernunftgetnä6sen Verarbeitung der sinnlich
wahrgenommenen Gegenstände behilflich zu sein, so
wird man gar bald feststellen, dass die meisten Kinder
einen eigentlichen Drang zu Uebertreibungen an den

Tag legen. Sie „sehen" Soldaten mit Gewehren, „die
so lang sind wie Telephonstangen" und Pferde, „die
schneller rennen al6 das flinkste Auto". Der Kirchturm

ist in ihren Augen so gross wie ein hoher Berg
und der pfeifende Nachbarsbub vermag, nach ihrer
Meinung, in der Entwicklung der Tonstärke sogar mit
der Fabriksirene zu konkurrieren. Etc. etc. Da gilt
es nun vor allem, der bekannten Prahlsucht des Kindes
mit Festigkeit und Ruhe den Weg zur Sachlichkeit
zu weisen und dem Kind auf Grund gemeinsamer
Nachbeobachtungen gleichsam spontan das Bekenntnis
zu entlocken: „Ich habe übertrieben 1" Man beachte,

dass nicht zuletzt das seine Kameraden verklagende
Kind gerne übertreibt, d. h. aus einer harmlosen
Neckerei gleich eine furchtbare Beschimpfung und aus
einer versehentlichen oberflächlichen Berührung eine
eigentliche Schlägerei herauskonstruiert. Faktische
Berichtigungen obgenannter Art stehen nicht nur im
Dienste der Uebung des „actus humanus", sondern
schon direkt in jenem der Gewissensbildung, da diese
bekanntlich in der „certitudo facti" eine genügende
Gewissheit über die Umstände jedes moralisch zu
beurteilenden Aktes verlangt. Und mag auch die
Oberflächlichkeit in der Beobachtung ein geradezu
charakteristischer Kinderfehler sein, so ist doch damit noch
nicht gesagt, dass man ihn der Jugend mir nichts dir
nichts übersehen darf. Im Gegenteil macht eine gute
Mutter ihre Kleinen schon möglichst früh auf das
Unschickliche einer ungenauen Berichterstattung
aufmerksam. Auch der kluge Vater wird zwar mit Milde
aber auch mit unbestechlicher Festigkeit seinem Jungen

zeigen, dass er sich durch übertriebene Angaben
grundsätzlich nicht imponieren lässt, sondern in der
Schilderung wahrgenommener Dinge und Vorgänge
vor allem und in erster Linie auf Sachlichkeit dringt.
Ob man durch Geduld und Festigkeit in der Verfolgung

des soeben gesteckten Zieles die Kinder nicht
vor den drohenden Sklavenketten der Phantasie und
der Phrase bewahren könnte? Wir glauben doch, und
wir glauben es nicht nur auf Grund theoretischer
Erwägungen, sondern auch auf Grund der gemachten
Beobachtung, das6 die Kinder durch Beruf und
Bildung sachlich eingestellter Eltern gewöhnlich auch in
der Schule (in Aufsätzen etc.) einen gesunden
Wirklichkeitssinn an den Tag legen, während den Spröss-
lingen phantastischer Eltern schon die geordnete
Schilderung einfachster Tatbestände sichtlich schwer
fällt.

Sehr wichtig ist es 6odann, dass Kinder schon
früh die Erfahrung machen können und machen müssen,

dass ihnen jede bewusste Verdrehung irgend eines
objektiven Tatbestandes von Seite der Erzieher
ungünstig ausgelegt wird, dass hingegen jedes wirklich
aufrichtige Referat auch über vorgekommene
Eigenverfehlungen mit Ruhe angehört und beurteilt wird.
Damit wird das Kind von selbst vor jeglicher
Oberflächlichkeit in der Beobachtung beizeiten gewarnt,
auch auf die Unzuverlässigkeit der eigenen Phantasietätigkeit

gebührend aufmerksam gemacht und zugleich
mit Nachdruck daran erinnert, dass die kritische Ueber-
wachung derselben nicht nur höchst ratsam, sondern
auch Pflicht ist. So gewinnnen wir schon in der
Kinderpsyche praktisch jene Position, die in der Theorie
des „actus humanus" als „judicium", als Urteil
bezeichnet wird. Und wird das Kind in
diesem vernunftgemässen Urteil planmässig
geübt, dann entreissen wir auch den Jüngling
und die Jungfrau, den Mann und die Frau von morgen
der Gefahr, der primitiven und triebhaften ersten
Auffassung von rein gefühlsmässig Angenehmem bezw.
Unangenehmem ohne weitere Ueberlegung schon die
zustimmende oder abwehrende Tat folgen zu lassen.

Noch sind wir aber nicht am Ziel! Das blosse
„Vernunftgemäss-Sein" macht unsere Handlungsweise
noch nicht gut. Kann doch die Vernunft nur insoweit
Regel und Richtschnur des menschlichen Tuns und



Nr. 32 SCHWEIZER SCH ULE Seite 281

Lassens sein, als sie 6ich in ihren Urteilen von den

ewig gültigen und absoluten Nonnen des göttlichen
Gesetzes leiten lässt. Uns interessiert an der
angeschnittenen Frage besonders der Umstand, dass der

Weg von den sogenannten primären und sekundären
sittlichen Grundsätzen zur Einzelhandlung bei jedem
Menschen über die Schlussfolge gehen und dass
folgerichtig jeder Mensch von Jugend auf auch in der
Schlussfolge praktisch geübt werden muss. U. E.

macht man heutzutage in der religiös-sittlichen
Unterweisung der Jugend den Fehler, dass man zwar
die Kinder materiell mit den Moralprinzipien bekannt
macht, dass man es aber unterlässt, sie auch formell
in der praktischen Anwendung der sittlichen Grundsätze

— also in der Schlussfolgo — zu üben Daher
kommt es, dass es in der Gegenwart auch sehr vielen
Erwachsenen an dem gebricht, was die
Thomaspsychologie-als „judicium de judicio", als „Urteil über
das Urteil" bezeichnet, an der Kritik des eigenen,
wenn auch vernünftigen so doch subjektiven Urteils an
Hand jenes objektiven Mass-Stabes, der uns im
Naturgesetz und in der Offenbarung gegeben ist. Es ist
aber z. B. doch gewiss nicht nur materiell, sondern
auch formell wahr, dass das vierte Gebot gebietet,
den Eltern Ehrfurcht, Liebe und Gehorsam zu erweisen.

Her also, nicht nur mit dem von einem ersten
abgeleiteten zweiten Gesetz selbst, sondern auch mit
der Schlussfolge, dem Syllogismus, der sich in der
Ableitung des zweiten vom ersten Gesetz als formeller
Faktor auswirkt. Und mag auch der Syllogismus
anstatt in streng wissenschaftlicher nur in irgend einer
primitiven Form aus dem Kind herausgeholt werden
können; was liegt daran? Die Hauptsache ist, dass
das Kind nicht nur materiell die Gesetze kennen,
sondern auch sittlich denken — überlegen lernt. Stellen
wir also im obgenannten Beispiel das von der
göttlichen Majestät auf Sinai gegebene Gebot — vor den
Kindern — uns selbst bekannten Einwänden der Gasse
direkt gegenüber, und helfen wir so, wenigstens den
Schülern der Oberklassen, nicht nur in der materiellen,

sondern auch in der formellen Lösung derselben.
Wie blitzen doch die Augen der Ober- und Realschüler

vor Begeisterung, ja, vor Begeisterung, für (und
nicht gegen) das Autoritätsprinzip, wenn man, unter
ausdrücklichem Verzicht auf blosse Schlagwortpädagogik,

vor ihrem eigenen urteilenden Verstand die
Notwendigkeit der Führung des Unerfahrenen durch
Erfahrene und den Nutzen der Gelehrigkeit gegenüber
dem Rat Besserwissender und Mehrkönnender
auseinandersetzt. Wie dankbar sind sie geradezu für die
ihnen gebotene innere Begründung eines göttlichen
Gebotes, das ihnen von so manchen Versuchern als
rein äussere Schikane von Seite Macht besitzender
Menschen dargestellt wird. Und wenn wir dem einen
oder andern Schüler erst noch Gelegenheit geben, bei
der Deduktion der Schlussfolgerungen sowohl als auch
bei der kritischen Beurteilung ihm bereits bekannter
Lebenskonflikte selbsturteilend mitzuwirken, dann
schaffen wir Ueberzeugungen, die nicht so leicht wanken

werden und Willensentschlüsse, denen auch
etwelche Sturmfestigkeit zugetraut werden darf. Und
sieht die Klasse, dass der Lehrer auch mit einem aus
der Mitte der Schüler selbst heraus kommenden
Einwand geistig fertig wird, dann hat man mehr gewon¬

nen, als wenn man gelegentlich sich meldenden Zweiflern

lediglich mit der Miene eines schwer beleidigten
Amtsinhabers begegnet. Schon der Volksschüler der
Gegenwart muss — vielfach in ein der Religion und
der Sittlichkeit feindlich gesinntes Milieu hineingestellt

— selbst denkend, selbst urteilend und selbst
wollend mit den konkreten Versuchungen des Lebens

fertig werden Tut er ein Unrecht, wenn er vom
Erzieher, der ihm den obgenannten Kampf zur
Gewissenspflicht macht, verlangt, dass er selbst dem
konkreten Streit im Innern seiner Schüler auch nicht
ausweiche, sondern ihm mit Ritterlichkeit und Kraft
zugleich seine überlegene Stirne biete? Auch im
Familienkreis erwarten erwachsene Söhne und Töchter,
dass Mutter und Vater ihren religiös-sittlichen
Kämpfen „in concreto" Verständnis und Hilfe ange-
deihen lassen. Die Hilfe „in concreto" aber muss
unbedingt den „actus huinanus" der Rat- und
Haltsuchenden berücksichtigen. Selbst das beste Buch und
der glänzendste Vortrag Gelehrter können nicht als
Blitzableiter dienen, wenn Zweifel und Bedenken
Jugendlicher den frischen Erdgeruch eigener unverdauter

Beobachtungen und Erfahrungen an sich tragen!
Was da helfen kann, das ist nicht „die graue Theorie",
sondern allein die audi den Umständen des praktischen

Lebens objektiv und subjektiv grosszügig Rechnung

tragende Anwendung allgemein gültiger Grundsätze

auf den vorliegenden Einzelfall. Bieten wenigstens

wir Intellektuelle jedem ehrlich Ringenden
unseres engern und weitern Bekanntenkreises die Hilfe
der im „actus hurnanus" selbst mitkämpfenden
geistlichen Barmherzigkeit.

„Vom sichern Port lässt sich gemächlich raten."
(Schiller)

Wer aber nur vom sichern Port allgemein gehaltener

Entrüstungen aus der im Sturm und Drang
des heutigen Lebens stehenden Jugend Befehle geben
will, der mache sich darauf gefasst, dass ihm früher
oder später ein des müssigen Moralisierens müde
gewordener Junge einmal die Bemerkung ins Gesicht
schleudert:

„Da ist der Kahn, und dort der See! Versucht's!"

Haben bereits zum Vernunftgebrauch gelangte
Kinder — oder gar erwachsene Söhne und Töchter —
gefehlt, dann ist dem „actus- humanus" derselben in
besonderer Weise Rechnung zu tragen. Selbst
Intellektuelle verlegen in solchen Fällen ihre Aufmerksamkeit

mit Vorliebe und oft geradezu naiver Einseitigkeit,

auf die äussern Verlegenheiten, in die der Fehltritt

der Jugendlichen sie selbst verwickelt. Ebendeshalb

sind denn auch die scharfen Apostrophierungen,
welche bei solchen Gelegenheiten an die Adresse der
„Entgleisten" gerichtet werden, vorzüglich mit
Hinweisen auf die äussern Folgen der Untat geladen. Die
Klärung des „Forum internum" der Gestrauchelten
aber wird vernachlässigt, und dies nicht zuletzt auch
aus dem Grund, weil der „Erzieher" oft instinktmäs-
sig fühlt, dass bei einer tiefgehenderen Analyse der
misslichen Situation auch eigene Fehlgriffe von früher
zu Tage treten könnten! Und doch: Was ist das
Wichtigste in solchen Augenblicken? Vorerst die
Loslösung der mit Absicht vollführten unrechten Tat
von jenen Faktoren, welche das Geschehene mitver-



1

Seite 282 S C H W EI Z ER - S C H ü L E Nr. 32

schuldet und daher als objektive und subjektive Ent-
schuldigungßgriinde ebenfalls auf die Wagschale
gelegt werden müssen. Und dann ein wenn immer möglich

in Ruhe und Liebe aus dem Schuldigen selbst
herauszuholendes „Urteil über das Urteil", d. h. eine
Beurteilung des Vollbrachten an Hand der allgemein
gültigen sittlichen Grundsätze, die von einem aufrichtigen

und entschiedenen Vorsatz: „Ich will mein
Verhalten in Zukunft in dieser Sache von Grund auf
anders gestalten!" abgeschlossen sein muss. Leider gibt
man sich aber in Konfliktfällen obgenannter Art nur
selten die Mühe, die brennende Angelegenheit im
Kern — d. h. im „actus humanus" des Jugendlichen
— in Ordnung zu bringen. Im Gegenteil: Man wähnt,
dass eine schneidige Unterdrückung böser Werke im
„forum externum" genüge! So lässt man denn selbst
oft die böse Begierlichkeit selbst im Kind ungeregelt
weiter schlummern und ist erstaunt, wenn die
affektschwangere Zurechtweisung im Jugendlichen anstatt
dauernde Besserung nur anhaltende Verbitterung und
Verschlossenheit zu erzeugen und zu gebären vermag!
Man frage sich doch einmal: „Wer ist denn der bessere
Pädagoge, derjenige, welcher unter einem grossen
Aufwand von äusserer Kraft die Jugend im allgemeinen

und den einzelnen Jugendlichen mit einer Menge
von bittern Vorwürfen überschüttet oder aber jener
andere, welcher dem Fehlenden mit väterlicher und
ernster Liebe zugleich bei der Entwickelung verwickelter

Lebensfäden „in concreto" behilflich ist?

Eigen! Wir Katholiken haben unsere männliche
und weibliche Jugend reichlich und gar vielseitig
organisiert, und unsere Gegner blicken mit Neid auf
die „politische Macht", die in diesen unsern
Organisationen liege. Wir selbst aber sind mit unsern
Erfolgen an der katli. Jugend nur relativ zufrieden. Uns
will scheinen, dass die bemühende Erscheinung des

gelegentlichen Versagens auch der kath. Jugend kernhaft

auf Vernachlässigung des „actus humanus" in
der religiös-sittlichen Erziehung derselben zurückzuführen

ist.
Organisation ist Macht! Gewiss! D. h. aber

nicht: Organisation ist auch Kraft! Der Sozialismus,

der Organisator „katexochen", ist auch mächtig.
Ist er auch kräftig? Nein! Denn Kraft hat und
verleiht nur, wer nicht nur einer Bewegung als Ganzem,
sondern auch jedem Glied, das von der Organisation
mitbewegt wird, eine harmonische Entfaltung seiner
Organe zu geben vermag. Der Katholizismus aber
will nicht nur Macht besitzen, er will auch Kraft
vermitteln. Kraft aber werden wir nur dann haben
und geben, wenn wir die Menschen — in und ausserhalb

unserer Organisationen — als Persönlichkeiten
zu Trägern der Religion und der Sittlichkeit machen.
Der Weg zur Person und zur Persönlichkeit aber
geht durch den „actus humanus" des Einzelnen. Auch
die göttliche Gnade, die wir den Gläubigen durch die
hl. Sakramente vermitteln dürfen, geht diesen Weg.
Heisst es doch von ihr im Katechismus: „Gott erteilt
allen Menschen hinreichende Gnade!" und nicht
einfach „Gott verleiht der Menschheit, als Ganzes,
Gnade!" Hegen und pflegen wir also — und noch mehr
als bisher — das „Organ", das den Menschen dem
psychischen Mechanismus entreissen und zur Entfal¬

tung der Menschlichkeit führen will, den „actus
humanus!"

Die Unpersönlichen sind die Lieblinge jeder
Organisation, die nur Macht sucht. Weil aber wir
Katholiken die in der Organisation liegende Macht nicht
zum Selbstzweck, sondern zum Mitträger und
Vermittler von religiös-sittlicher Kraft machen wollen,
müssen wir den Unsrigen — in- und ausserhalb der
Organisation — auch Anleitung und Gelegenheit zur
Entfaltung ihrer Persönlichkeit geben. Wir dürfen
nicht, wie der Sozialismus dies tut, die Persönlichkeit
in einem Meer von statutarischen, rein menschlichen
Vorschriften und Paragraphen ertrinken lassen. Im
Gegenteil: Jedes entfalte sich innert dem Rahmen der
göttlichen und kirchlichen Gesetze nach freier Wahl.
Das Wirken ergibt sich aus dem Sein! Auch das
religiös - sittliche Wirken setzt bei jedem Menschen
Eigensein und religiös-sittliche Eigenkraft, eine
entwickelte — und nicht eine unterdrückte —
Persönlichkeit voraus. Nicht zuletzt gerade wir Katholiken

brauchen, um unsere Ziele ihrer Erfüllung
nahebringen zu können, in erster Linie Persönlichkeiten,
die auch in jenem Milieu, in welchem schliesslich keine
Organisation ihre persönlich schwachen „Getreuen"
mehr beschützen und bemuttern kann, nicht versagen,
sondern auch dort als „Salz der Erde" zu wirken
vermögen.

Aber: Ist das nicht Liberalismus? Mit nichten!
Denn der Liberalismus schwärmt zwar in seiner Art
für die Persönlichkeit, aber er bildet und pflegt sie
nicht von Grund auf. Denn werdende Persönlichkeiten
brauchen nicht nur „freie Bahn für den Tüchtigen",
sondern auch allgemein gültige, ja absolute Gesetze,
die als objektiv Gegebenes der individuellen wie der
gesellschaftlichen Betätigung des Einzelnen als
ordnendes Prinzip und als Richtschnur dienen. Das
objektiv Gegebene ist aber nicht identisch mit den 60
oft wechselnden subjektiven Ueberzeugungen des
Einzelnen oder aber mit der Summe der nach Zeit und
Ort sich immer und immer wieder ändernden Mehr-
heitsstimmen eines Volkes. Im Gegenteil: Objektiv
gegeben kann nur das sein, was letzterdings sowohl
über' den wechselnden Meinungen und Launen jedes
einzelnen Menschen als auch über jenen jedes menschlichen

Souveräns steht. Auch kann nur das Bewusst-
sein, selbst nicht gegen die von Gott gegebenen
objektiven Lebensnormen gehandelt zu haben, das
persönliche Gewissen desjenigen beruhigen, der sich selbst
von einer an Klassenselbstsucht und Klassenhass
kranken Volksmenge nicht verstanden sieht.

Der Sozialismus unterscheidet sich vom Liberalismus

in der berührten Frage dadurch, dass er der
menschlichen Persönlichkeit nicht nur den nötigen
Halt und das unumgängliche Bildungsprinzip eines
absoluten Gesetzes entzieht, sondern die Persönlichkeit

überhaupt systematisch unterdrückt.
Der Katholizismus aber steht insofern in der

Mitte zwischen den genannten Extremen, als er fest
und geschlossen für die Respektierung der im Naturgesetz

und in der Offenbarung (nicht aber im Willen
menschlicher Despoten!) niedergelegten allgemeinen
Lebensgesetze einsteht, bei derm Anwendung aber
dem einzelnen Menschen durch Betätigung des „actus



Kr. 32 SCHWEIZER-SCHULE Seite 283

humanus", die Anpassung an die wechselnden
Umstände zur Gewissenspflicht macht.

So isind denn gerade wir Katholiken berufen,
durch sorgfältige Pflege des „actus humanus", in
ninar vom Atheismus angesteckten Zeit der Menschheit

das Göttliche und in einem zur Unmenschlichkeit
neigenden Geschlecht (Russland!) auch das spezifisch
Menschliche in eine bessere Zukunft hinüber zu retten.
So leben wir denn in Treue, und gewissermassen
sogar vor allem, auch dieser Aufgabe!

Jahresversammlung des kathol. Lehrervereins der

Schweiz den 27. und 28. Juli 1930 in Kerns Obw.

Die diesjährige Jahresversammlung führte den

kathol. Lehrerverein ins Ländchen Bruder Klausens, in
das von der breiten Heerstrasse etwas abgelegene
Dorf Kerns. Man erfüllte damit einen besondern
Wunsch der rührigen Sektion Obwalden. Die Tage von
Kerns werden allen Teilnehmern unvergesslich bleiben.
Einmal waT das Organisationskomitee mit Kollegen AI.
Röthlin an der Spitze bemüht, den Besuchern alle nur
möglichen leiblichen und geistigen Genüsse zu bieten,

.so. dass selbst grosse.Ortschaften Mühe hätten, Kerns
zu überbieten. Und was besonders angenehm auffiel,
war die freudige, ungeteilte Anteilnahme von Behörden

und Volk an unserer Veranstaltung. Der
Versammlungsort hatte Festschinuck angezogen, — die
Bevölkerung erschien den Lehrern zu lieb in ihrer
schmucken Landestracht, und die Behörden, die beiden
Vertreter Öbwaldens in der Bundesversammlung, so-

•wie: Nidwaldens Nationalrat, die Spitzen der Regierung

und des Erziehungsrates und die Gemeinde
Vertreter gaben den kathol. Pädagogen die Ehre ihres
Besuches und bewiesen damit ihre Hochachtung für
unsere Bestrebungen, die auch in der Presse zum
Ausdruck gebracht wurde. Entsprechend dem freundlichen
Empfang war auch der Besuch von unserer Seite. Vom
Wallis bis nach Basel, von Graubünden bis nach Freiburg

waren die Mitglieder unseres Vereins zahlreich
zur Tagung erschienen, zählte doch die Hauptversammlung

150 Besucher.
Sonntag abends, etwas nach 4 Uhr, begrüsste

Herr Zentral Präsident Maurer in seiner bekannt
liebenswürdigen Art im Saale zur „Krone" die
Delegierten, und gab Aufschluss über die Tätigkeit des
Vereins im abgelaufenen Jahre. Das Vereinsorgan,
„Die Schweizer Schule", fand in seinem neuen Gewand
allgemeinen Anklang. Zeugnis dafür gibt die'Zunahme
der Abonnenten. Die Beilage „Lehrerin" wird von
Neujahr an wieder 12 mal erscheinen. Als neue
Beilage dürfte mit diesem Zeitpunkt „Das Schulzeich-
nen" hinzukommen. Als neues Mitglied in der Re-
daktion des Hauptblattes konnte H. H. Prof. Dr.
J.. Kaiser, Zug, gewonnen werden. Möge, das
einzige kathol. Schulblatt der Schweiz in immer weitere

Kreise dringen, denen Erziehung und Bildung
der Jugend am Herzen liegt. Der Chefredaktor und die
Redaktoren der Beilagen finden für ihr Bestreben, das
Blatt immer, reicher und interessanter zu gestalten,
den.Dank und die Anerkennung der Leser.

Der Schülerkalender „Mein Freund"
erfreut sich wachsender Beliebtheit, war doch der Jahrgang

1930 rasch vergriffen. Der neue Redaktor, Kol¬

lege Hs. Brunner, hat sich damit gut eingeführt. Die
nächste Auflage liegt druckreif vor und bietet durch
ihre Gediegenheit Gewähr, den guten Ruf des Kalenders

zu mehren. Dem Wunsch nach einer Ausgabe,für
Schülerinnen wurde dadurch Rechnung getragen, dass
speziell für Mädchen bestimmte Artikel und Wettbewerbe

aufgenommen wurden. Die Reiselegitimafiöns-
karte wird viel verlangt. Den Vertrieb durch die.
Sektionen besorgen zu lassen, geht nicht an. Um unnötige
Arbeit zu ersparen, merke man sich die neue Verlagsstelle:

Prof. Gottl. Feusi, Zug. — Die Rentenanstalt
Zürich war infolge Bundesratsbeschlusses genötigt,
ihren Vergünstigungsvertrag auf 31. Dez. 1930 zu künden.

Wer also der bis anbin geltenden Vergünstigungen
noch teilhaftig werden will, benutze die Frist bis zum
Jahresende. Exerzitien, deren Besuch immer wieder
empfohlen wird, sind angesagt in Engelberg 10. bis
14. August, in Feldkirch 2. bis 6. September, in Schönbrunn

29. September bis 3. Oktober, in Feldkirch 13.
bis 18. Oktober, ferner in Altötting 8. bis 12. August,
in Beuron 29. September bis 3. Oktober. Jeder Exer-
zitant erhält an seine Auslagen einen Beitrag von
Fr. 10.—. Die Beiträge des kath. VolksVereins und
des Erziehungsvereins werden gebührend, verdankt.
Die Berufsberatung, wie wir sie in der Pro vita haben,
verlangt immer mehr die Mitwirkung der kath. Lehrerschaft.

Am 10. Juni war in Luzern ein Instruktions-
kurs. Das Sekretariat des Sehülvereins findet allmählich

auch die Beachtung der staatlichen Instanzen. Es
sei auch den kath. Schulbehörden bei Besetzung von
Lehrstellen etc. empfohlen. Eine Aktion zur Erlangung
von Fahl begünstigungen bei den S. B. B. für Lehrer,
die zu ihrer Weiterbildung die Bahn benützen müssen,
verlief erfolglos. Ueber die Tätigkeit in den Sektionen
geben die Sektionsberichte leider keinen lückenlosen
Aufschluss. Die Berichte im Vereinsorgan zeigen, dass
in fast allen Sektionen die statutarischen Anforderungen

erfüllt werden, die meisten leisten darüber hinaus
an Vorträgen und Veranstaltungen ein Mehreres. Das
Vereinsleben ist also wach. So ist es recht. Seien wir
durch unser Beispiel im beruflichen und öffentlichen
Leben eine stete Propaganda für unsere Sache. Fühlen
wir uns stetsfort als Mitglied einer kath. Lehrerorgani-
sation, die für die Jugend und damit für Kirche und
Vaterland eine grosse Aufgabe zu erfüllen hat. ' Der
Herr Präsident hielt mit seinen interessanten Ausführungen

die Zuhörer eine Stunde in seinem Banne.und
erntete reichen Beifall.

Ueber die Tätigkeit der Hilfskasse hatte deren
Präsident einen eingehenden schriftlichen Bericht,
eingesandt. Das noch junge Wohlfahrtsinstitut ist in
beständiger Entwicklung begriffen. Waren es im Vorjahr

16 Unterstützungsfälle, stieg die Zahl im
Berichtsjahre auf 20. Es wurden hiefür 3,530.— Fr.
verausgabt. Zwei Darlehensgesuchen wurde mit 1200 Fr.
entsprochen. Den vermehrten Ausgaben, entsprechen die
Einnahmen. Das im neuen Gewände erschienene,
Unterrichtsheft und die von H. H. Seminardirektor .Rogger
kostenlos zur Verfügung gestellte Broschüre ^Vererbung

und Erziehung" bilden eine schöne Einnahmeqüel-
le. Dessen mögen sich auch jene Sektionen bewusst
werden, welche die Mühe de6 Vertriebes bis anhin noch
nicht auf sich genommen haben und .so der Not des

leidenden Mitbruders kühl bis ans Herz gegenübersto-


	Der "actus humanus" als Stiefkind der Gegenwart

