
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 23

Artikel: Zum pädagogischen Wollen und Wirken des hl. Augustinus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 202 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 23

auch leichter zu korrigieren, als die durch übermässige

Strenge oder lieblose Erziehung gesetzten. Denn
Strenge bricht den Lebensmut des Menschen, weil sie
ihn seines Selbstwertgefühles beraubt. Verwöhnung
trainiert ihn nicht auf die Schwierigkeiten der
Wirklichkeit und lässt ihn an billig zu habende Erfolge
glauben. Es ist aber weit schwerer, das unterdrückte
oder vernichtete Selbstwertgefühl wiederherzustellen,
als durch nachträgliche Uebung das in den Kinderjahren

an Lebensvorbereitung Versäumte nachzuholen.
Steht hinter der strengen Einstellung des Erziehers

nicht selten ein in verfehlter Weise übersteigertes
Verantwortungsbewusstsein oder sogar eine

Verantwortungsangst, die nichts versäumt haben will,
sowie eine zuweilen zur Groteske aufgeblasene
unangemessene Meinung von der eigenen Bedeutung und
Vollkommenheit, die sich eine richtige Entwicklung
anders als nach dem Muster des eigenen köstlichen
Ich gar nicht vorzustellen vermag, so sind die Wurzeln

der entgegengesetzten Haltung oft Bequemlichkeit
und Mangel an Verantwortungsgefühl, eine

Bequemlichkeit, die nach Art gewisser Kinderfrauen
lieber nachgibt, als durch Bitten und Tränen beunruhigt
zu werden, eine sentimentale Weichlichkeit, die sich
als Mitleid und Güte maskiert, eine Eitelkeit, die an
die Möglichkeit von Fehlern bei dem eigenen Kinde
nicht glaubt.

Zur Entschuldigung vieler Fälle unvernünftiger
Strenge und Weichheit kann freilich gesagt worden,
wie für sehr viele andere Erziehungsfehler auch, dass
zwei Mächte am Werke sind, denen die Menschen
ausgeliefert sind: der einen fast ohne Möglichkeit einer
Abhilfe, und das ist die Dummheit; gegen die andere
gibt es wohl Mittel, aber diejenigen, die sie anwenden
können, sind noch zu wenige, und ihr Einfluss ist
gering, und das ist die Tradition der Familie, des Standes,

der ganzen Kultur. Nicht nur „Gesetz und Recht
erben sich gleich einer ewigen Krankheit fort", —
auch die Fehler, die bei Erziehung der Eltern gemacht
wurden, rächen sich an deren Kindern. Um so grösser
ist die Verantwortung der Erzieher.

Zum pädagogischen Wollen und Wirken des hl.
Augustinus.

Der hl. Augustinus wählte nach Abschluss seiner
Studien als Beruf den Lehrerberuf. Mit 20 Jahren (so
schreibt P. Wilh. Wesseling S. J. dem „Basl. Volksblatt",
dem wir diesen Artikel entnehmen) wurde er Lehrer der
Rhetorik und lehrte etwa 12 Jahre lang in den Schulen
zu Tagaste, Karthago, Rom und Mailand. Aber so wenig,
wie ihn die vielen Irrtümer seiner Zeit befriedigen konnten,

ebenso wenig fand er Befriedigung in dem oberflächlichen

heidnisch-römischen Bildungsideal, der „Schule der
Geschwätzigkeit", wie er sie später nannte. Er brauchte
etwas Tieferes und Höheres, ein Ideal, das seinem grossen

Herzen entsprach.
Dieses Ideal glaubte er gefunden zu haben in den

Tagen seiner Bekehrung. Er hatte Gott gefunden, und
Gott war es von jetzt ab, über den er die Jugend belehren,
für den er sie erziehen, zu dem er sie führen wollte.
Sofort ging er daran, sein neues pädagogisches Ideal zu
verwirklichen. Weil das öffentliche Bildungswesen ganz
vom heidnischen Geiste beherrscht war, legte er sein Lehramt

nieder und gründete selbst eine Schule auf einem

Gute in der Nähe von Mailand, ein Landerziehungsheim.
Hier unterrichtete er in der Zeit zwischen seiner Bekehrung

und Taufe, etwa von August 386 bis Ostern 387. Es

war eine wahre Lebens- und Arbeits-, eine Erziehungsge-
gemeinschaft. Augustinus weilte Tag und Nacht bei seinen
Schülern, die für ihren Meister ganz begeistert waren.
Die heilige Monika sorgte als gute Mutter für die kleine
Gemeinde und nahm sogar bisweilen an den philosophischen

Unterhaltungen teil. Philosophische Unterhaltung
und Disputation, bei schönem Wetter in Gottes freier Natur,

war ihm nämlich das Hauptunterrichtsmittel zur
Erreichung seines Bildungszieles. Die jungen Leute sollten
durch wissenschaftliche Arbeit und ernstes sittliches Streben

sich vorbereiten für die Philosophie, um dann durch
sie, die „Weisheit" zu Gott zu gelangen. Er hoffte sogar,
sie führen zu können bis zur unmittelbaren Anschauung
Gottes. Vor allem verlangte er neben dem Streben nach
Wissenschaft und Weisheit eine ständige sittliche Läuterung

; denn, schreibt er um diese Zeit, „Gott, du hast
gewollt, dass nur die Reinen die Wahrheit schauen."

Mit diesem neuen Bildungsideal hatte er aber noch
nicht das Richtige gefunden, wie er bald erkannte. Es
gründete sich auf die falsche Ansicht, dass der Mensch
schon auf dieser Welt zu einem „glückseligen Leben" in
unmittelbarer Gottesschau gelangen könne. Er fusste zu
sehr auf der rein natürlichen Philosophie und stützte sich
zu wenig auf den Glauben. Er hatte noch nicht das eigentliche

katholische Bildungsideal gefunden, das auch die
Wahrheiten und Geheimnisse des Glaubens und der
Uebernatur mit hineinstellt in die Pädagogik. Das war
anders geworden, als der hl. Augustinus Priester und
Bischof wurde. Er war immer tiefer eingedrungen in die
katholischen Wahrheiten und hatte ihre grosse Bedeutung
für die Erziehung erkannt. Aus dem Glauben heraus
konnte er denn auch die schweren Erziehungsaufgaben
lösen, die jetzt an ihn herantraten. So löste er die schwierige,

zu seiner Zeit im Abendland sehr umstrittene Frage
wie der Christ sich zu den heidnischen Bildungsgütern zu
stellen habe, und überwand durch seine Ideen die damals
noch alles beherrschende heidnische Schule. Seine
Anweisungen bildeten das ganze Mittelalter hindurch die
Grundlage für Unterricht und Erziehung an den Dom-
und Klosterschulen. Für die Ausbildung des Klerus schuf
er das erste Priesterseminar und schrieb eine Anleitung
zum Studium und zur Verkündung der christlichen
Wahrheit. Ueber eine seiner wichtigsten Arbeiten, die
Katechese, hat er ein eigenes Werkchen geschrieben:
„Ueber den katechetischen Unterricht für Anfänger." Er
wurde nämlich gleich nach seiner Priesterweihe auch
„Vorsteher des Taufbrunnens". Als solcher hatte er die
Taufbewerber einzuführen in christliches Denken, Wollen
und Leben. In dem Werkchen hat er wohl am schönsten
sein katholisches Bildungsideal gezeichnet, und damit sich
selbst als Lehrer und Erzieher. Der Unterricht soll
hervorgehen „aus der Fülle der Liebe, mit Lust und Freude"
(n. 22). In demütiger Herablassung und liebevoller
Anpassung soll der Katechet „allen alles werden". Die Gottes-

und Nächstenliebe, die sich betätigt in einem besseren

Leben und in treuer Beobachtung der Gebote, ist ihm
das grosse Einheitsziel all seines pädagogischen Wollens
und Wirkens. „Die Liebe setze dir. als höchstes Ziel,
worauf deine ganze Rede abzielen muss, und dann halte
deinen Vortrag so, dass dein Schüler durch Hören zum
Glauben, durch den Glauben zur Hoffnung, durch die

Hoffnung aber zur Liebe gelange" (n. 8). „Auch auf dem
Grunde der göttlichen Strafgerechtigkeit, wodurch das

Herz der Sterblichen von einem ganz heilsamen Schrecken
erschüttert wird, muss man die Liebe aufbauen, sodass

der Schüler in seiner Freude darüber, dass er von dem

nämlichen Gott, vor dem er sich fürchtete, geliebt wird, ihn



Nf. 23 SCHWEIZER-SCHOLE Seite 203

auch wiederzulieben wagt und sich scheut, dieser Liebe,
die Gott zu ihm hegt, jemals missfällig zu werden, selbst,
wenn es ungestraft geschehen könnte" (n. 9.).

Die Liebe, die in seinem Herzen glühte, gab ihm die
Kraft, trotz einer Welt von Feinden Grosses zu leisten für
den Sieg des katholischen Bildungsideals. Er hat wie
kein anderer unter den Kirchenvätern die Liebe Gottes
verkündet, auch als Lehrer und Erzieher, und so ist er
geworden nicht nur der Heilige der Liebe, sondern auch
der Pädagoge der Liebe.

Der gute Mensch

Der Jesuitenpater — erschrick nicht! — Peter Lip-
pert hat in einem Hundfunkvortrag über „Den guten
Menschen" gesprochen. Seine Ausführungen sind nachher in
den „Stimmen der Zeit"*) erschienen. Sie sind, so schön,
dass ich Dir am liebsten den ganzen Vortrag hersetzen
möchte. Da das aber nicht geht, will ich dir wenigstens
einige Bruchstücke vorlegen. Aber du musst sie nicht in
der Alltagshast lesen, sondern in einer besinnlichen, stillen

Feierstunde. Dann werden sie dir sicher viel zu sagen
haben.

»— Und hierin haben wir nun ein Merkmal,
das uns sogleich weiter und tiefer hinein führt in das
Wesen des guten Menschen: Seine Güte ist ein Ueber-
schreiten der eigenen Grenzen, ein Hinausbeugon und
Hinausneigen zu einer Wirklichkeit, die ausserhalb des
eigenen Ich liegt; ein Jasagen zum Nicht-Ich, ein Geltenlassen,

ja ein Schaffenwollen dessen, was man nicht selbst
ist. Wenn diese fremde, nicht zum eigenen Ich gehörende
Wirklichkeit zugleich grösser und wertvoller ist als das
eigene Wesen, dann wird der gute Mensch vor ihr
niederknien, wird sie anbeten und verehren. Wenn diese
andere Wirklichkeit aber ärmer und schwächer ist als er
selber, dann wird der gute Mensch sich helfend zu ihr
neigen, wird sie emporzuheben suchen zu einem bessern
Bestand, und zwar aus keinem andern Grund, als weil er
sie eben bejaht, weil er um ihrer selbst willen den
vollkommenen Bestand wünscht, weil er mit ihr leidet uuter
ihrer Schwachheit und Armut, weil er Erbarmen mit
ihr hat.

„So ist also die Güte des guten Menschen in ihren
innersten Beweggründen und Absichten etwas völlig
Selbstloses; sie ist eine lohnlose Güte. Und das gehört zu
ihrem Wesen, sie will nicht einmal sich selbst verwirklichen,

noch weniger sich selbst geniessen, nicht in der
eigenen Vollkommenheit ruhen. Sie ruht eben in einem
andern; nur so besteht sie. Darum weiss sie eigentlich
nichts von sich selbst. Der wahrhaft gute Mensch bat
immer auch eine Art holder Unbewusstheit an sich; er
bespiegelt sich nicht in der eigenen Güte, weil er sie gar
nicht kennt in ihrem ganzen Wert und Reiz. Darum führt
die ganz echte Güte auch eine gewisse Leichtigkeit mit
sich. Wo sie nur mühsam erkämpft, erzwungen, einem
andern, unguten Trieb und Willen abgerungen ist, da ist
sie schon nicht mehr ganz rein die Güte des guten
Menseben. Sie ist noch eine tugendliche Leistung, ein Charaktersieg,

aber sie reicht nicht hin, um einen solchen Helden,

der sich selbst bezwungen, einfachhin gut zu nennen.
In dieser Leichtigkeit und Unbewusstheit hat die Güte
jene gewisse Aehnlichkeit mit dem Künstlertum, mit
jeder Art von Genialität, und schon daraus können wir den
Scbluss ziehen, dass sie eine Gnade, ein Charisma, ein
Geschenk an die Lieblinge Gottes sein muss.

Der gute Mensch ruft und bejaht etwas, das er nicht
selbst ist. Es liegt ihm ganz ehrlich und ernsthaft etwas

*) »Stimmen der Zeit," 60. Jahrgang, Heft 6 (März 1930).

an dorn Wert und Gewinn, den andere besitzen oder
erringen; er hat sich ein fremdes Interesse zu eigen
gemacht, ist in das Wesen und Wollen und Werden eines
andern hinein geschlüpft und denkt und handelt aus
diesem andern Ich heraus. Die wahre Güte ist also ein
Ausgang und ein Eingang, ein Herausgehen aus sich und
ein Hineingehen auf andere.

Aus der reinen und reifen Sachlichkeit, die im Wesen

der Güte liegt, folgt dann weiter, dass der gute Mensch
nicht immer und in jedem Falle, nicht kritiklos Mitleid
und Erbarmen aufzuwenden braucht. Seine sachliche
Weisheit lässt ihn zu Zeiten energisch und entschlossen,
ja selbst streng und schroff werden, eben im Dienste seiner

Güle. Es kann sein, dass er, eben weil er gut ist,
selbst dem geliebten Wesen weh tut und weh tun muss,
aus einem innern Gebote, nicht bloss aus äusserer
Zufälligkeit oder Schicksalsverknüpfung. Darum ist das
absolute Mitleid, das andern oder gar sich selbst alles Leid
ersparen, alle Last abnehmen will, nicht wirkliche Güte;

denn es fehlt ihm dazu die Weisheit.

Der gute Mensch wird also, besonders wenn er Führer

oder Erzieher oder Seelsorger oder Arzt des Leibes
oder der Seele ist, nicht vor ernstem, wehtuendem Wort
oder Werk zurückschrecken. Aber sein Wehtun wird
niemals aus persönlicher Gereiztheit, aus leidenschaftlicher
Erregung, aus Unbeherrschtheit hervor geben. Und darum

fehlt ihm das Bittere, das Heftige und das Verletzende.

Und der Geschlagene, selbst wenn er schwer getroffen
wurde, ist immer noch imstande, solch wehtuende Härte
als Liebesbeweis zu empfinden, wenigstens in ruhiger
Stunde, sobald die Ueberlegung und das eigene Gewissen
ihm das objektiv sachliche Urteil und den ungetrübten
Blick wieder gegeben haben.

Wir können auch leicht einseben — und das ist eine
der wichtigsten Erkenntnisse, die es gibt — dass es keine
wirkliche Liebe geben kann, die nicht ihrem Grund
und Ursprung nach, in ihren tiefen Wurzeln Güte ist. Wo
keine Güte, da kann von Liebe keine Rede sein, und mag
die Sehnsucht, das Heimweh, die Beteuerung, die
Umarmung, das An-sich-reissen noch so leidenschaftlich
sein! Güte aber ist ein Hinausgehen aus sich, ein
Sichselbst-verlassen und -vergessen, ein Hinübergehen ins Du.
Also überall, wo sog. Liebe mündet im eigenen Ich, wo sie
auch nur in der heimlichsten und feinsten Form fragt:
Was habe ich von dir? Was bietest du mir?, überall da
ist sie nicht Güte, also auch nicht wirkliche Liebe.

Weil die Güte aus Gott geboren ist, darum trägt sie
auch seine Züge. Sie ist nach dem Antlitz Gottes gezeichnet.

Und um ihretwillen allein kann man sagen, der
Mensch sei nach Gottes Bild und Gleichnis erschaffen.
Denn Gott ist das schöpferische Ja zu allem Seienden; so
gewaltig ist das Ausströmen seiner Güte, dass es die
unendlichen Abgründe des Nichts ausfüllt mit Wirklichkeit
und Leben, mit Schönheit und Glück.

ßo wird eigentlich Gott angeredet, wenn am einem
Menschenherzen ein Hauch von Güte aufsteigt; es wird
gebetet. Der gute Mensch ist wandelndes Gebet, ist lebendig

gewordenes, Person und Geist gewordenes Gebet zu
Gott und in Gott."

Wie sie „staatsgefährlich" sind, diese jesuitischen
Gedanken, nicht wahr? E. A.


	Zum pädagogischen Wollen und Wirken des hl. Augustinus

