Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 23

Artikel: Zum padagogischen Wollen und Wirken des hl. Augustinus
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seite 202

SCHWEIZER-SCHULE

Nr. 23

auch leichter zu korrigieren, als die durch iibermis-
sige Strenge oder lieblose Erziehung gesetzten. Denn
Strenge bricht den Lebensmut des Menschen, weil sie
ihn seines Selbstwertgefiihles Leraubt. Verwshnung
trainiert ihn nicht auf die Schwierigkeiten der Wirk-
lichkeit und lisst ihn an billig zu habende Erfolge
glauben. Es ist aber weit schwerer, das unterdriickte
oder vernichtete Selbstwertgefiihl wiederherzustellen,
als durch nachtrigliche Uebung das in den Kinder-
jahren an Lebensvorbereitung Versiumte nachzuholen.

Steht hinter der strengen Einstellung des Erzie-
hers nicht selten ein in verfehlter Weise iibersteiger-
tes Verantwortungsbewusstsein - oder sogar eine Ver-
antwortungsangst, die nichts versiumt haben will, so-
wie eine zuweilen zur Groteske aufgeblasene unange-
messene Meinung von der eigenen Bedeutung und
Vollkommenheit, die sich eine richtige Entwicklung
anders als nach dem Muster des eigenen kistlichen
Ich gar nicht vorzustellen vermag, so sind die Wur-
zeln der entgegengesetzten Haltung oft Bequemlich-
keit und Mangel an Verantwortungsgefiih]l, eine Be-
quemlichkeit, die nach Art gewisser Kinderfrauen lic-
ber nachgibt, als durch Bitten und Trénen beunruhigt
zu werden, eine sentimentale Weichlichkeit, die sich
als Mitleid und Giite maskiert, eine Eitelkeit, die an
die Mb&glichkeit von Fehlern bei dem eigenen Kinde
nicht glaubt. ’

Zur Entschuldigung vieler Fille unverniinftiger
Strenge und Weichheit kann freilich gesagt werden,
wie fiir sehr viele andere Erziehungsfehler auch, dass
zwei Michte am Werke sind, denen die Menschen aus-
geliefert sind: der einen fast ohne Moglichkeit einer
Abhilfe, und das ist die Dummbheit; gegen die andere
gibt es wohl Mittel, aber diejenigen, die sie anwenden
kdnnen, sind noch zu wenige, und ihr Einfluss ist ge-
ring, und das ist die Tradition der Familie, des Stan-
des, der ganzen Kultur. Nicht nur ,,Gesetz und Recht
erben ‘sich gleich einer ewigen Krankheit fort”, —
auch die Fehler, die bei Erziehung der Eltern gemacht
wurden, réichen sich an deren Kindern. Um so grosser
ist die Verantwortung der Erzieher.

Zum piidagogischen Wollen und Wirken des hl.
Augustinus.

Der hl. Augustinus wihlte nach Abschluss seiner
Studien als Beruf den Lehrerberuf. Mit 20 Jahren (so
schreibt P. Wilh. Wesseling S. J. dem ,,Basl. Volksblatt”,
dem wir diesen Artikel entnehmen) wurde er Lehrer der
Rhetorik und lehrte etwa 12 Jahre lang in den Schulen
zu Tagaste, Karthago, Rom und Mailand. Aber so wenig,
wie ihn die vielen Irrtiimer seiner Zeit befriedigen konn-
ten, ebenso wenig fand er Befriedigung in dem oberflich-
lichen heidnisch-romischen Bildungsideal, der ,,Schule der
Geschwitzigkeit”, wie er sie spiter nannte. Er brauchte

etwas Tieferes und Hoheres, ein Ideal, das seinem gros--

sen Herzen entsprach,

Dieses Ideal glaubte er gefunden zu haben in den
Tagen seiner Bekehrung.” Er hatte Gott gefunden, und
Gott war es von jetzt ab, iiber den er die Jugend belehren.
fiir den er sie ergiehen, zu dem er sie fiihren wollte.
Sofort ging er daran, sein neues pidagogisches Ideal zu
verwirklichen. Weil das offentliche Bildungswesen ganz
vom heidnischen Geiste beherrscht war, legte er sein Lehr-
amt nieder und griindete selbst eine Schule auf einem

Gute in der Nihe von Mailand, ein Landerziehungsheim.
Hier unterrichtete er in der Zeit zwischen seiner Bekeh-
rung und Taufe, etwa von August 386 bis Ostern 387. Es
war eine wahre Lebens- und Arbeits-, eine Erziehungsge-
gemeinschaft. Augustinus weilte Tag und Nacht bei seinen
Schiilern, die fiir ihren Meister ganz bhegeistert waren.
Die heilige Monika sorgte als gute Mutter fiir die kleine
Gemeinde und nahm sogar bisweilen an den philosophi-
schen Unterhaltungen teil. Philosophische Unterhaltung
und Disputation, bei schonem Wetter in Gottes freier Na-
tur, war ihm ndmlich das Hauptunterrichtsmittel zur Er-
reichung seines Bildungszieles. Die jungen Leute sollten
durch wissenschaftliche Arbeit und ernstes sittliches Stre-
ben sich vorbereiten fiir die Philosophie,. um dann durch
sie, die ,, Weisheit” zu Gott zu gelangen. Er hoffte sogar,
sie fithren zu koénnen bis zur unmittelbaren Anschauung’
Gottes. Vor allem verlangte er neben dem Streben nach
Wissenschaft und Weisheit eine stindige sittliche Léute-
rung ; denn, schreibt er um diese Zeit, ,,Gott, du hast ge-
wollt, dass nur die Reinen die Wahrheit schauen.”

Mit diesem neuen Bildungsideal hatte er aber noch
nicht das Richtige gefunden, wie er bald erkannte. Es
griindete sich auf die falsche Ansicht, dass der Mensch
schon auf dieser Welt zu einem ,,gliickseligen Leben” in
unmittelbarer Gottesschau gelangen kénne. Er fusste zu
sehr auf der rein natiirlichen Philosophie und stiitzte sich
zu wenig auf den Glauben. Er hatte noch nicht das eigent-
liche katholische Bildungsideal gefunden, das auch die
Wahrheiten und Geheimnisse des Glaubens und der
Uebernatur mit hineinstellt in die Pddagogik. Das war
anders geworden, als der hl. Augustinus Priester und Bi-
schof wurde. Er war immer tiefer eingedrungen in die ka-
tholischen Wahrheiten und hatte ihre grosse Bedeutung
fiir die Erziehung erkannt. Aus dem Glauben heraus
konnte er denn auch die schweren Erziehungsaufgaben
l16sen, die jetzt an ihn herantraten. So liste er die schwie-
rige, zu seiner Zeit im Abendland sehr umstrittene Frage
wie der Christ sich zu den heidnischen Bildungsgiitern zu
stellen habe, und iiberwand durch seine Ideen die damals
noch alles beherrschende heidnische Schule. Seine An-
weisungen bildeten das ganze Mittelalter hindurch die
Grundlage fiir Unterricht und Erziehung an den Dom-
und Klosterschulen. Fiir die Ausbildung des Klerus schuf
er das erste Priesterseminar und schrieb eine Anleitung
zum Studium und zur Verkiindung der christlichen
‘Wahrheit. Ueber eine seiner wichtigsten Arbeiten, die
Katechese, hat er ein eigenes Werkchen geschrieben:
,Ueber den katechetischen Unterricht fiir Anfinger.” Er
wurde nidmlich gleich nach seiner Priesterweihe auch
,Vorsteher des Taufbrunnens”. Als solcher hatie er die
Taufbewerber einzufiihren in christliches Denken, Wollen
und Leben. In dem Werkchen hat er wohl am schonsten
sein katholisches Bildungsideal gezeichnet, und damit sich
selbst als Lehrer und Erzieher. Der Unterricht soll her-
vorgehen ,aus der Fiille der Liebe, mit Lust und Freude”
(n. 22). In demiitiger Herablassung und liebevoller An-
passung soll der Katechet ,allen alles werden”, Die Got-
tes- und Néchstenliebe, die sich betitigt in cinem besse-
ren Leben und in treuer Beobachtung der Gebote, ist ihm
das grosse .Einheitsziel all seines pddagogischen . Wollens
und Wirkens. ,Die Liebe setze dir. als héchstes Ziel,
worauf deine ganze Rede abzielen muss, und dann halte
deinen Vortrag so, dass dein Schiiler durch Hoéren zum
Glauben, durch den Glauben zur Hoffnung, durch die
Hoffnung aber zur Licbe gelange” (n. 8). ,,Auch auf dem
Grunde der gottlichen Strafgerechtigkeit, wodurch das
Herz der Sterblichen von einem ganz heilsamen Schrecken
erschiittert wird, muss man die Liebe aufbauen, sodass
der Schiiler in seiner Freude dariiber, dass er von dem
niamlichen Gott, vor dem er sich fiirchtete, geliebt wird, ihn



Nt. 23

T ————— S a—

SCHWEIZER-SCHULE

Seite 203

auch wiederzuliebén wagt und sich scheut, dieser Liebe,

die Gott zu ihm hegt; jemals missfallig zu werden, selbst,

wenn es ungestraft geschehen kdnnte” (n. 9.).

Die Licbe, die in seinem Herzen gliihte, gab ihm die
Kraft, trotz einer Welt von Feinden Grosses zu leisten fir
den Sieg des katholischen Bildungsideals. Er hat wie
kein anderer unter den’ Kirchenvitern die Licbe Gottes
verkiindet, auch als Lehrer und Erzieher, und so ist er
geworden nicht nur der Heilige der Licbe, sondern auch
der Pidagoge der Licbe.

Der gute Mensch

Der Jesuitenpater — erschrick nicht! — Peter Lip-
pert hat in einem Rundfunkvortrag iiber ,,Den guten Men-
schen” gesprochen. Seine Ausfiihrungen sind nachher in
den ,,Stimmen der Zeit”*) erschienen. Sie sind.so schén,
dass ich Dir am liebsten den ganzen Vortrag hersetzen
mochte. Da das aber nicht geht, will ich dir wenigstens
cinige Bruchstiicke vorlegen. Aber du musst sie nicht in
der Alltagshast lesen, sondern in einer besinnlichen, stil-
len Feierstunde. Dann werden sie dir sicher viel zu sagen
haben.

»— = — Und hierin haben wir nun ein Merkmal,
das uns sogleich weiter und tiefer hinein fiihrt in das
Wesen des guten Menschen:  Seine Giite ist ein Ueber-
schreiten der eigenen Grenzen, ein Hinausbeugen und
Hinausneigen zu einer Wirklichkeit, die ausserhalb des
eigenen Ich liegt; ein Jasagen zum Nicht-Ich, ein Gelten-
lassen, ja ein Schaffenwollen dessen, was man nicht selbst
ist. Wenn diese fremde, nicht zum eigenen Ich gehérende
Wirklichkeit zugleich grosser und wertvoller ist als das
eigene Wesen, dann wird der gute Mensch vor ihr nie-
derknien, wird sie anbeten und verchren. Wenn diese an-
dere Wirklichkeit aber drmer und schwicher ist als er
selber, dann wird der gute Mensch sich helfend zu ihr
neigen, wird sie emporzuheben suchen zu einem bessern
Bestand, und zwar aus keinem andern Grund, als weil er
sie eben bejaht, weil er um ihrer selbst willen den voll-
kommenen Bestand wiinscht, weil er mit ihr leidet unter
ihrer Schwachheit und Armut, weil er Erbarmen mit
ibr hat. : :

- S0 ist also die Giite des guten Menschen in ihren
innersten. Beweggriinden und Absichten etwas vollig
Selbstloses; sie ist eine lohnlose Giite. Und das gehort zu
ibrem Wesen; sie will nicht einmal sich selbst verwirk-
lichen, noch weniger sich selbst geniessen, nicht in der
eigenen Vollkommenheit ruhen.  Sie ruht eben in einem
andern; nur so besteht sie. Darum weiss sie eigentlich
nichts von sich selbst. Der wahrhaft gute Mensch hat im-
mer auch eine Art holder Unbewusstheit an sich; er be-
spiegelt sich nicht in der eigenen Giite, weil er sie gar
nicht kennt in ihrem ganzen Wert und Reiz. Darum fiihrt
die ganz echte Giite auch eine gewisse Leichtigkeit mit
sich. Wo sie nur miihsam erkidmpft, erzwungen, einem
andern, unguten Trieb und Willen abgerungen ist, da ist
sie schon nicht mehr ganz rein die Giite des guten Men-
schen. Sie ist noch eine tugendliche Leistung, ein Charak-
tersieg, aber sie reicht nicht hin, um einen solchen Hel-
den, der sich selbst bezwungen, einfachhin gut zu nennen.
In dieser Leichtigkeit und Unbewusstheit hat die Giite
jene gewisse Aehnlichkeit mit dem Kiinstlertum, mit je-
der' Art von Genialitiit, und schon daraus kdnnen wir den
Schluss ziehen, dass sie eine Gnade, ein Chansma. ein
Geschenk an-die Lieblinge Gottes sein muss.

Der gute Mensch ruft und bejaht etwas, das er nicht
selbst ist. Es liegt ihm ganz ehrlich und ernsthaft etwas
R i,

*) ,Stimmen der Zeit,” 60. Jahrgang, Heft 6 (Mirz 1930).

an dem Wert und Gewinn, den andere besitzen oder. er-
ringen; er hat sich ein fremdes Interesse zu eigen ge-
macht, ist in das Wesen und Wollen und Werden eines
andern hinein geschlliipft und denkt und handelt aus
diesem andern Ich heraus. Die wahre Giite ist also ein
Ausgang und ein- Eingang, ein Herausgehen aus sich und
ein Hineingelhien auf andere.

Aus der reinen und reifen Sachlichkeit, die im We-
sen der Giite liegt, folgt dann weiter, dass der gute Mensch
nicht immer und in jedem Falle, nicht kritiklos Mitleid
und Erbarmen aufzuwenden braucht. Seine sachliche
Weisheit ldsst ihn zu Zeiten energisch und entschlossen,
ja selbst streng und schroff werden, eben im Dienste sei-
ner Giite. Es kann sein, dass er, eben weil er gut ist,
selbst dem geliebten Wesen weh tut und weh tun muss,
aus einem innern Gebote, nicht bloss aus dusserer Zufil-
ligkeit oder Schicksalsverknlipfung. Darum ist das ab-
solute Mitleid, das andern oder gar sich selbst alles Leid
ersparen, alle Last abnehmen will, nicht wirkliche Giite;

denn es fehlt ihm dazu die Weisheit.

Der gute Mensch wird also, besonders wenn er Fiih-
rer oder Erzieher oder Seelsorger oder Arzt des Leibes
oder der Seele ist, nicht vor ernstem, wehtuendem Wort
oder Werk zuriickschrecken. Aber sein Wehtun wird nie-
mals aus personlicher Gereiztheit, aus leidenschaftlicher
Erregung, aus Unbeherrschtheit hervor gehen. - Und dar-
um fehlt ihm das Bittere, das Heftige und das Verletzen-
do. Und der Geschlagene, selbst wenn er schwer getroffen
wurde, ist immer noch imstande, solch wehtuende Hérte
als Liebesbeweis zu empfinden, wenigstens in ruhiger
Stunde, sobald die Ueberlegung und das eigene Gewissen
ihm das objektiv sachliche Urteil und den ungetriibten
Blick wieder gegeben haben. :

Wir kénnen auch leicht einsehen — und das ist eine
der wichtigsten Erkenntnisse, die es gibt — dass es keine
wirkliche Liebe geben kann, die nicht ihrem Grund
und Ursprung nach, in ihren tiefen Wurzeln Giite ist. Wo
keine Giite, da kann von Liebe keine Rede sein, und mag
die Sehnsucht, das Heimweh, die Beteuerung, die Um-
armung, das An-sich-reissen noch so leidenschaftlich
sein! Giite aber ist ein Hinausgehen aus sich, ein Sich-
selbst-verlassen und -vergessen, ein Hiniibergehen ins Du.
Also iiberall, wo sog. Liebe miindet im eigenen Ich, wo sie
auch nur in der heimlichsten und feinsten Form fragt:
Was habe ich von dir? Was bietest du mir?, iiberall da
ist sie nicht Giite, also auch nicht wirkliche Liebe.

Weil die Giite aus Gott geboren ist, darum trigt sie
auch seine Ziige. Sje ist nach dem Antlitz Gottes gezeich-
net. Und um ihretwillen allein kann man sagen, der
Mensch sei nach Gottes Bild und Gleichnis erschaffen.
Denn Gott ist das schopferische Ja zu allem Seienden: so
gewaltig ist das Ausstromen seiner Giite, dass es die un-
endlichen Abgriinde des Nichts ausfiillt mit Wu'khchkelt
und Leben, mit Schénheit und Gliick.

So wird eigentlich Gott angeredet, wenn amm ‘éinem
Menschenherzen ein Hauch von Giite aufsteigt: es wird
gebetet. Der gute Mensch ist wandelndes Gebet, ist leben-
dig gewordenes, Person und Geist gewordenes Gebet zu
Gott und in Gott.”

— — — —_— — — — — * - — ——

Wie sie ,staatsgefahrlich” sind, diese jesuitischen
Gedanken, nicht wahr? — — E A



	Zum pädagogischen Wollen und Wirken des hl. Augustinus

