
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 23

Artikel: Ueber Strenge, Autorität, Strafe und Verwöhnung (Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN. 5. Juni 1930 Nr. 23 16. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL. SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DER „PÄDAGOGISCHEN BLATTER" 37. JAHRGANG

BEILAGEN; VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FOR DIE 8CHRIFTLEITUN0 DES W0CHENBLATTE3: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLENSTRASSE 14, TELEPHON 21.66
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.- (CHECK Vb 92), BEI OER POST BESTELLT FR. 10.20. AUSLAND P0RT0ZUS0HLA0
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAG OTTO WALTER A.-Q., ÖLTEN • INSERTI0NSPREI8: NACH SPEZIALTARIF

INHALTi Ueber Strenge. Autorität, Strafe und Verwöhnung — Zum pÄdag. Wollen und Wirken des hl. Augustinus -Der gute Mensch — Konferenzchronik — + Sr. G. Bischof Dr. Robertus BOrkler — Schulnachrichten — BEILAGEi
Mittelschul Nr. A (hist. Ausgabel

Ueber Sirenge, Autorität, Strafe und Verwöhnung *)

(Schluss.)

Die Strenge erscheint in verschiedenen Aeusse-
rungsweisen, positiv als Strafe und einer im
allgemeinen missbilligenden Einstellung, negativ als
Unterlassung jeglichen Lobes und Mangel an Zärtlichkeit.

Diese vier Aeusserungsweisen bedürfen kurzer
Kennzeichnung.

1. Die Strafe. Der Wesenszusammenhang
zwischen Untat und Strafe ist ein dem Menschen, schon
dem kleinen Kinde, unmittelbar einsichtiger. Nichts
wäre verfehlter, als wenn man die Strafe überhaupt
aus der Erziehung ausschliessen wollte. Denn das
Hinnehmen der Strafe ist auf das innigste verflochten

in den Vorgang der Reue, der Erkenntnis des Fehlers

und des Entschlusses, ihn zu meiden. Es hat
keine Zeit und keine Kultur gegeben, welche des

Begriffes der Sühne ermangelt hätte. Damit aber die
Strafe die ihr natürliche, der ganzen Organisation des

sittlichen Bewusstseins gemässe Funktion erfüllen
könne, nämlich ein Moment des sittlichen Fortschrittes

zu sein, dürfen bestimmte Bedingungen nicht fehlen,

Diese scheinen so selbstverständlich zu sein,
da.se ihre Erläuterung oft genug mit einer gewissen
Ungeduld angehört wird. Und doch sind Verstösse
gegen diese Bedingungen, begangen von seiten der
Erzieher, unendlich häufig. Davon zu sprechen, ist also
keineswegs unnütz.

Die Strafe muss gerecht und angemessen sein.
Dies weiss jedermann. Aber übersehen wird dabei,
dasa Gerechtigkeit und. Angemessenheit verstanden
werden müssen vom Standpunkte des Kindes, nicht
von dem des Erwachsenen aus. Im einzeln heisst das :

Es muss vor. allem das Bewusstsein subjektiver
Schuld vorhanden sein. Die Strafe in der Erziehung
darf nicht nach dem Schema des Strafgesetzes oder
eines Reglementes aufgefasst werden. Dort heisst es:
Unkenntnis des Gesetzes ist keine Entschuldigung.
Hier aber muss als mustergebend die theologische
Auffassung von Schuld gelten. Sowie nur das „pec-
catum formale", die in Einsicht der Sündhaftigkeit

* Wir entnehmen diese sehr beachtenswerten Ausführungen
dem in unserer Zeitschrift schon wiederholt genannten Werke
von Dr. Rudolf All er s „Das W e rd e n : der'
sittlichen Person", Seite 84ff — Verlag Herder. 1929 — und
benutzen gerne den Anlass, unsere Leser neuerdings auf das
grossziigig angelegte Werk hinzuweisen. D. Sehr.

begangene Tat, nicht aber das „peccatum solum ma-
teriale", das aus einem irrenden Gewissen entsprungene

Tun, dem Menschen angerechnet wird als
Beleidigung Gottes, so darf auch im Verhältnis zu den
Kindern — das doch offenbar jenem von Gott zu uns
analogisch ist, uns, denen „Er Gewalt gab, Kinder
Gottes zu werden" — keinem andern Begriff der
Schuld Raum gegeben werden. Es ist daher absolute
Pflicht des Erziehers, sich vorab zu vergewissern, ob
das Moment der subjektiven Schuld gegeben sei.
Wenn ein Kind etwa irgend eine Untat das erste Mal
begeht, so ist es völlig verkehrt und oft genug
verhängnisvoll, einfachhin zu strafen, weil materialiter
ein unstatthaftes Tun vorliegt. Erst überzeuge man
sich, ob das Kind sich bewusst war, Unrecht zu tun.
Ist dies aber nicht der Fall gewesen, dann ist nicht
Strafe, sondern Belehrung am Platze.

Auch jener, rechtlichen Verhältnissen entnommene

Gedanke, dass die Strafe nach der Grösse z. B.
angerichteten Schadens bemessen werde, ist völlig
verkehrt. Es ist eine natürliche Reaktion allerdings,
härter zu strafen, wenn das Kind einen schönen
Porzellanteller, als wenn es einen schon beschädigten,
gewöhnlichen zerbrochen hat. Wie aber soll das Kind
den Unterschied der beiden Taten oder des Wertes der
beiden Dinge erkennen? Aehnlich liegt die Sache
auch bei an sich nicht so leicht vergleichbaren
Handlungsweisen. Vor allem begreift das Kind nicht, dass
ein und dasselbe Verhalten „Schlimm-Sein" bedeute,
wenn Fremde zugegen, aber, wenn schon nicht gebilligt,

so doch geduldet werde, wenn die Familie unter
Bich sei. Dass die Normen von Recht und Unrecht
dadurch andere werden sollten, dass ein Besuch da
sei, oder dass zu Hause Erlaubtes unter Fremden, oder
auf der Strasse verboten sei, kann das für solche
Gepflogenheiten jeglichen Verständnisses ermangelnde
natürlichgerade Denken des Kindes nie sich zu eigen
machen.

Die Strafe muss auch hinsichtlich Höhe upd —
was besonders bedeutungsvoll — Dauer dem;
kindlichen Erleben angepasst sein.. Die Psychologe^ des

Kindesalters wie alle Beobachter, die sich eingehpncjer
mit Kindern befasst haben, haben stets bemerkt;,!dass
das Kind vornehmlich im Augenblick lebe. Eis ist Jauch

die Art und Weise des Zeiterlebens der Kinder,'V?ahi--
6cheinlich infolge des noch nicht entwickelten.' o4er. zu
oft enttäuschten „Vertrauens in die

1-3

H-
c+

CO

O

£
cd

H-
N

tdp-
CD

CD CQ

a1

a1
\—'
H-
O
et'



Seite 200 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 23

der Welt" ein ganz anderes. Im grossen und ganzen
kann man sagen, dass kindlichem Erleben die
Auffassung entspreche: einmalige Untat — einmalige
Strafe. Dass ein einmaliges Vergehen geahndet werde
durch einen über Tage und Wochen sich erstreckenden
Strafzustand, verstehen die Kinder jedoch nicht.

Es ist aber äusserst wichtig, dass den Kindern
die Strafe überhaupt und in jedem besondern Falle
einsichtig werde. Geschieht dies nicht, so können drei
schwerwiegende Folgen eintreten, wie das leider nur
allzuoft beobachtet werden kann. Das Kind verliert
nämlich so das Verständnis für Strafe und deren
Notwendigkeit mehr oder weniger vollständig. Es verliert
das Vertrauen in die Strafgerechtigkeit der Erzieher
und wird daher in die Haltung des Verheimlichens
gedrängt. Fast alle bewusste Lüge ist zunächst Lüge
aus Angst vor Strafe und insofern ein Produkt
ungeschickter Erziehung. Und es verliert das Vertrauen in
die Erzieher überhaupt, wodurch die Distanz zwischen
Kind und Erwachsenem unheilvoll vergrössert, der
Erziehung unendliche Schwierigkeiten (so insbesondere
auch in den kritischen Jahren der Pubertät) bereitet
und die Lebenssicherheit des heranwachsenden
Menschen eine vielleicht niemals völlig auszugleichende
Erschütterug erfährt.

Die Strafe muss ferner erkenntlich sein als ein
Vertrauensbeweis. Das klingt paradox und ist doch
eine nur oftvergessene Selbstverständlichkeit. Kein
Mensch würde strafen oder ermahnen, wenn er nicht
an die Besserungsfähigkeit des Täters glaubt. Dieser
Gedanke aber besagt nichts anderes als die Ueberzeu-
gung, der Betreffende sei seinem innern und wahren
Wesen nach besser, als er in seinem Tun erscheine.

Ich bin mir bewusst, im Gegensatz zu landläufigen

Ansichten zu stehen, wenn ich aus dem Angemerkten
die Verwerflichkeit aller demütigenden Strafe

folgere. Es mag wohl sein, dass solche in dem einen oder
andern Falle eine wirksame „Abschreckung" erreicht.
In sehr vielen Fällen wird aber neben der angestrebten
Wirkung eine durchaus unerwünschte, nämlich die
Untergrabung und schliessliche Vernichtung des
Selbstwertgefühles erzielt.

2. Die allgemein missbilligende Haltung ist, wenn
irgend etwas, angetan, die Entwicklung eines gesunden,

Lebenstüchtigkeit begründenden Selbstwertgefühls

zu verhindern. Wenn anstelle des eigentlich
selbstverständlichen und sohin auch ganz unreflektiert
vom Kinde erwarteten Vertrauens das ständige
Misstrauen tritt, kann die kleine, im Wirrsal ihrer Welt
ohnehin alle Sicherheit verlierende Seele zu keinem
Gefühle eigenen Wertes, eigener Berufung und
Leistungsfähigkeit gelangen. Dass es den Eltern oder
Erziehern etwas gelte, dass diese an es und seinen Wert
glaubten, ist eine Lebensnotwendigkeit für das kleinere

wie schon für das ältere Kind. Es muss die
Gewissheit haben, dass auch hinter Tadel und Strafe die
unerschütterliche und unverlierbare Liebe der Eltern
stehe.

Das Misstrauen, das so oft in den Köpfen der
Erzieher sein Unwesen treibt, ist recht eigentlich eine
Frucht jenes so durchaus unkatholischen Glaubens an
das „Radikal-Böse" im Menschen, ein Fremdkörper
innerhalb katholischer Welt- und Lebensanschauung,
.Kind einer Denkweise, welche von der „wunderbaren

Wiederherstellung der Würde menschlichen Wesens"
nichts wissen, die seinswandelnde Kraft der Gnade
nicht kennen will, — ein Wechselbalg häretischer
Herkunft. Wer in katholischem Sinne daran glaubt, dass
die Taufgnade und die mit ihr uns geschenkte Gottes-
kindschaft die Erbschuld nicht nur „zudecke", sondern
wahrhaft, auf Grund des Erlösungswerkes Christi, tilge,

kann und darf dieser Anschauung vom Radikal-Bösen

im Menschen nicht huldigen. Und wo soll diese
wunderbar wiederhergestellte menschliche Natur, wo
soll deren Würde eher angetroffen werden können als
in den kleinen Kindern, die ihrer Taufgnade verlustig
zu gehen und sie durch schwere Sünde zu gefährden,
Gelegenheit noch überhaupt gar nicht gefunden haben
können?

Vielmehr entspräche es echter Einsicht in die
natürlichen Bedingungen menschlichen Seins und Lebens,
wenn wir den Kindern weitgehender vertrauten als
andern Menschen. Dieses Zutrauen zu den Kindern setzt
auch allein den Erzieher instand, es cinzubekennen,
wenn er im Unrecht gewesen. Und das kommt vor, gar
nicht selten. Eitelkeit aber, der Glaube an die eigene
Erhabenheit und Unfehlbarkeit, die nicht zuletzt aus
jenem Misstrauen entsprungene Meinung, „sich nichts
vergeben zu dürfen", und die Neigung, eigenes Handeln

noch immer durch die innere Bosheit des Kindes
gerechtfertigt anzusehen, lassen in dem Kinde, das

ja doch genau weiss, wann es im Rechte und wann es
im Unrechte ist, seinerseits Misstrauen, damit Abneigung

gegen die Erzieher, Verschlossenheit, Trotz, Lüge

entstehen.
3. In der Person des Erziehers entspricht dieser

Einstellung grundsätzlicher Missbilligung auch die
Unterlassung jeglichen Lobes. Für den Zögling, das
Kind aber bedeutet blosse Missbilligung noch immer
weniger, als auch der gelegentlichen Anerkennung ent-
raten zu müssen. Es ist nicht ausreichend, um das
Selbstwertgefühl des kleinen oder heranwachsenden
Menschen zu erhalten, wenn beharrliches Tadeln oder,
was noch ärger, die grundsätzlich absprechende
Gesinnung ausgeschaltet werden. Es ist notwendig, dass
das durch die Situation der Kindheit überhaupt und
durch mannigfache und sehr häufige Varianten ihr
ständig bedrohtes Selbstwertgefühl durch Anerkennung,

wo immer solche sachlich begründet sein mag,
gepflegt und gefestigt werde.

Gegen diese Forderung nach Lob und Anerkennung,

die dem Kinde zuteil werden 6olle, pflegt man
.nicht so selten den Einwand zu erheben, es werde
dadurch der Selbstgefälligkeit, Aufgeblasenheit, Eitelkeit

usw. Vorschub geleistet. Die Gefahr solcher
unerfreulicher Folgen einer vernünftigen, d. h. sachlich
begründeten Anerkennung, ist aber erstens bei weitem
nicht so gross, wie sie zuweilen hingestellt wird.
Zweitens ist die mit der gegenteiligen Haltung
verbundene Gefahr sehr viel grösser. Es ist wahr, dass
eine Neigung zur Selbstüberschätzung Kindern und
Jugendlichen eignet. Aber bei normaler Entwicklung
gleicht sich dies durch den Kontakt mit der Wirklichkeit

des Lebens aus. So paradox es im ersten Augenblick

klingen mag: unmässige Selbstüberschätzung,
Eitelkeit und alle ihre Schattierungen entstehen weit
leichter infolge des Mangels an Anerkennung als
durch ein Zuviel davon.



Nr. 23 SCHWEIZER-SCHULE Seite 201

4. Dagegen verdient die Frage nach der Bedeutung

der Zärtlichkeit einige Beachtung. Hierbei ist
zu unterscheiden die. dem Kinde und die von ihm uns
entgegengebrachte Zärtlichkeit. Beide sind wichtig,
die zweitgenannte vielleicht noch mehr als die erste.
Das Kind erwartet Zärtlichkeit, denn sie ist es, die
ihm das Wissen um Geliebt- und Geschätztwerden,
also um das Bestehen seines Selbstwertes verleiht, da
es doch auf Bewährung dieses innerlich ständig in
Frage gestellten Wertes, da es auf Leistungen nicht
hinweisen kann.

Deshalb ist auch Lob von solcher Wichtigkeit.
Denn dadurch wird die Gewissheit, doch irgendwie
innerhalb einer, wenn auch enggezogenen Umgrenzung,
Leistung vollbracht zu haben, wachgerufen. Zärtlichkeit,

die das Kind erfährt, ist ihm auch Zeichen und
Gewähr jener Geborgenheit, deren es angesichts der
Schwierigkeit seiner Lebensbedingungen bedarf.

Es ist irrig, wenn man in der den Kindern, —
zumal den kleinen — erwiesenen Zärtlichkeit irgend
eine Gefahr zu erblicken vermeint, etwa befürchtend,
dadurch ein frühzeitiges Erwachen der Sexualität
herbeizuführen. Wenn etwas, so zieht eher das gegenteilige

Verhalten solche Gefahr mit sich, weil zwischen
Angst und geschlechtlicher Erregung nahe, besonders
auch physiologisch begründete Beziehungen bestehen.
Erfahrung des Alltags wie wissenschaftlicher Versuch
belehren uns nämlich dahin, dass der Angstaffekt mit
einer Verengung der Blutgefässe der äussern Körperteile

(Haut und Muskeln) und einer Blutüberfüllung
der innern, vor allem der Organe der Bauchhöhle,
einhergehe. Da nun die physiologische Grundlage sexualer

Erregung eine stärkere Durchblutung der betreffenden

Organe ist, diese von Blutgefässen versorgt
werden, die dem Bezirke der Bauch- und Beckengefässe
angehören, ist das Zusammentreffen von Ang6t und
Sexualerregung physiologisch verständlich. In der
Tat wird ausserordentlich oft berichtet, dass die
ersten Sexualerregungen in angstvollen Situationen
(Straferwartung, Prüfung, Gefahr u. dgl.) aufgetreten

seien. Ob zwischen dem eigentlichen Sexualaffekt
und jenem der Angst eine innere (psychologische)
Beziehung obwalte, sei hier nicht weiter untersucht.
Bemerkt sei nur, dass die früher von der Psychoanalyse
vertretene Auffassung, Angst sei irgendwie ein
Umwandlungsprodukt von Sexualspannungen — libidinö-
sen Ursprungs — von dem Begründer dieser Lehre
selbst unlängst als unhaltbar verworfen worden ist.

Noch bedeutsamer ist die Zurückweisung jener
Zärtlichkeitsbezeigungen, mit denen das Kind den
Erwachsenen zu nahen ein natürliches Bedürfnis empfindet.

Nicht nur, dass es unbedingt von Uebel sein

muss, den selbstverständlichen Ausdruck einer an sich
positiv zu Wertenden Tendenz — wes das Herz voll,
des gehet" der Mund über — zu unterdrücken. Es
geschieht dem Kinde dadurch beträchtlich Unrecht, und
es wird ihm ein nicht selten dauernder Schaden zugefügt.

Denn das kleine Kind, von dem hier in erster
Linie die Rede ist, hat keine Leistungen aufzuweisen,
es verfügt über keinen Besitz, es vermag nichts zu
schenken als allein seine naive und zutrauliche Liebe,
und es schenkt sie, indem es zärtlich ist. Weist man
aber dieses zwar unreflektiert,, aber darum desto
liebenswürdiger, „ex plenitudine cordis" dargebrachte

Geschenk zurück, so ist dies etwa so, als ob man dem
kleinen Wesen sagte, dass es nichts, aber auch gar
nichts zu geben habe, arm sei im ärgsten Sinne des
Wortes. Und wie nahe liegt es da dem Empfinden des
Kindes, dass es sich angesichts solchen Misserfolges
seiner ersten Versuche, zu geben, sich zu geben,
verschüchtert in sich verkrieche, zu der — wie immer
nicht durchdachten, darum aber nicht minder
folgenschweren — Meinung gelange, nichts zu sein, nichts
wert zu sein, weil es eben nichts zu geben habe als
sich und seine Liebe, und die offensichtlich nichts
gelte.

Man kann wohl die üblen Folgen solcher Fehler,
die in unserm Betragen den Kindern gegenüber
unterlaufen, später in vielen Fällen gutmachen. Was aber
nie gutzumachen ist, das ist der uneinbringliche
Verlust, der dem Menschen durch eine nicht richtig
geführte Kindheit erwuchs. Niemandem kann man die
Vergangenheit wieder geben, wenn man ihn auch lehren

kann, sie mit andern Augen anzusehen und ihr im
Gesamtzusammenhange des Lebens eine andere
Stellung, eine andere Bedeutung zuzuerkennen.

Dabei muss überdies bemerkt werden, dass sich
die meisten Erzieher die gedachten Fehler zuschulden
kommen lassen, nicht auf Grund einer bestimmten
IJeberzeugung, die, wenn auch irrig, doch vom
subjektiven Standpunkt aus immerhin noch positiv
gewertet werden darf, sondern infolge einer nicht genügend

ernsten Auffassung von der Aufgabe der Erziehung

und einer ungenügenden Beachtung des Kindes.
Unendlich oft ist es üble Laune, noch öfter
wahrscheinlich die Meinung, etwas Wichtigeres zu tun zu
haben, als dass man sich gerade in diesem Augenblick
mit dem Kinde abgeben könnte. Zuweilen mag dieser
Gedanke ja zutreffen. In der weitaus überwiegenden
Mehrzahl derartiger Ereignisse aber sind zumeist die
Dingo, durch die die Eltern sich genötigt glauben, des
Kindes Zärtlichkeit oder auch sein Verlangen, solche
zu erfahren, zurückzuweisen, sehr nichtig und könnten
ebensowohl einige Minuten später erledigt werden.
Besonders die „tüchtigen Hausfrauen" vergessen nur
zu leicht über dem Haushalt, seinen Bestandteilen
und Erfordernissen die Rechte der. Kinder.

Allerdings müss eine Einschränkung ausdrücklich
gemacht werden. Manche Kinder bedienen sich "der

Zärtlichkeit, der sowohl, die sie begehren, als auch
der, welche sie erweisen möchten, um ihre Umgebung,
die Eltern zumal, zu tyrannisieren. Sie werden
gerade dann ihre Wünsche, auch anderer Art, äussern,
wenn sie sehen, dass die Mutter anderes zu tun hat,
gewissermassen, als wollten sie sagen : Du bist in
meiner Gewalt, du darfst deiner Arbeit " nur nachgehen,

wenn ich es erlaube. Dass einzige Kinder, solehe
insbesondere, welche einen andern Umgang als nur
den der Eltern nicht haben, leicht in eine solche
Haltung verfallen, ist begreiflich. Aber auch bei anders
gestellten kommt sie vor. Das gehört aber bereits lfi
den Rahmen der Verwöhnung.

So gewiss Verwöhnung den jungen Menschen
mangelhaft auf das wirkliche und selbstverantwortliche
Leben vorbereitet, so gewiss auch sie unter Umständen

weitgehende und bedenkliche Verlegungen des

Charakters zu zeitigen imstande ist, so sind doch im
allgemeinen diese Folgen weniger schwerwiegend und



Seite 202 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 23

auch leichter zu korrigieren, als die durch übermässige

Strenge oder lieblose Erziehung gesetzten. Denn
Strenge bricht den Lebensmut des Menschen, weil sie
ihn seines Selbstwertgefühles beraubt. Verwöhnung
trainiert ihn nicht auf die Schwierigkeiten der
Wirklichkeit und lässt ihn an billig zu habende Erfolge
glauben. Es ist aber weit schwerer, das unterdrückte
oder vernichtete Selbstwertgefühl wiederherzustellen,
als durch nachträgliche Uebung das in den Kinderjahren

an Lebensvorbereitung Versäumte nachzuholen.
Steht hinter der strengen Einstellung des Erziehers

nicht selten ein in verfehlter Weise übersteigertes
Verantwortungsbewusstsein oder sogar eine

Verantwortungsangst, die nichts versäumt haben will,
sowie eine zuweilen zur Groteske aufgeblasene
unangemessene Meinung von der eigenen Bedeutung und
Vollkommenheit, die sich eine richtige Entwicklung
anders als nach dem Muster des eigenen köstlichen
Ich gar nicht vorzustellen vermag, so sind die Wurzeln

der entgegengesetzten Haltung oft Bequemlichkeit
und Mangel an Verantwortungsgefühl, eine

Bequemlichkeit, die nach Art gewisser Kinderfrauen
lieber nachgibt, als durch Bitten und Tränen beunruhigt
zu werden, eine sentimentale Weichlichkeit, die sich
als Mitleid und Güte maskiert, eine Eitelkeit, die an
die Möglichkeit von Fehlern bei dem eigenen Kinde
nicht glaubt.

Zur Entschuldigung vieler Fälle unvernünftiger
Strenge und Weichheit kann freilich gesagt worden,
wie für sehr viele andere Erziehungsfehler auch, dass
zwei Mächte am Werke sind, denen die Menschen
ausgeliefert sind: der einen fast ohne Möglichkeit einer
Abhilfe, und das ist die Dummheit; gegen die andere
gibt es wohl Mittel, aber diejenigen, die sie anwenden
können, sind noch zu wenige, und ihr Einfluss ist
gering, und das ist die Tradition der Familie, des Standes,

der ganzen Kultur. Nicht nur „Gesetz und Recht
erben sich gleich einer ewigen Krankheit fort", —
auch die Fehler, die bei Erziehung der Eltern gemacht
wurden, rächen sich an deren Kindern. Um so grösser
ist die Verantwortung der Erzieher.

Zum pädagogischen Wollen und Wirken des hl.
Augustinus.

Der hl. Augustinus wählte nach Abschluss seiner
Studien als Beruf den Lehrerberuf. Mit 20 Jahren (so
schreibt P. Wilh. Wesseling S. J. dem „Basl. Volksblatt",
dem wir diesen Artikel entnehmen) wurde er Lehrer der
Rhetorik und lehrte etwa 12 Jahre lang in den Schulen
zu Tagaste, Karthago, Rom und Mailand. Aber so wenig,
wie ihn die vielen Irrtümer seiner Zeit befriedigen konnten,

ebenso wenig fand er Befriedigung in dem oberflächlichen

heidnisch-römischen Bildungsideal, der „Schule der
Geschwätzigkeit", wie er sie später nannte. Er brauchte
etwas Tieferes und Höheres, ein Ideal, das seinem grossen

Herzen entsprach.
Dieses Ideal glaubte er gefunden zu haben in den

Tagen seiner Bekehrung. Er hatte Gott gefunden, und
Gott war es von jetzt ab, über den er die Jugend belehren,
für den er sie erziehen, zu dem er sie führen wollte.
Sofort ging er daran, sein neues pädagogisches Ideal zu
verwirklichen. Weil das öffentliche Bildungswesen ganz
vom heidnischen Geiste beherrscht war, legte er sein Lehramt

nieder und gründete selbst eine Schule auf einem

Gute in der Nähe von Mailand, ein Landerziehungsheim.
Hier unterrichtete er in der Zeit zwischen seiner Bekehrung

und Taufe, etwa von August 386 bis Ostern 387. Es

war eine wahre Lebens- und Arbeits-, eine Erziehungsge-
gemeinschaft. Augustinus weilte Tag und Nacht bei seinen
Schülern, die für ihren Meister ganz begeistert waren.
Die heilige Monika sorgte als gute Mutter für die kleine
Gemeinde und nahm sogar bisweilen an den philosophischen

Unterhaltungen teil. Philosophische Unterhaltung
und Disputation, bei schönem Wetter in Gottes freier Natur,

war ihm nämlich das Hauptunterrichtsmittel zur
Erreichung seines Bildungszieles. Die jungen Leute sollten
durch wissenschaftliche Arbeit und ernstes sittliches Streben

sich vorbereiten für die Philosophie, um dann durch
sie, die „Weisheit" zu Gott zu gelangen. Er hoffte sogar,
sie führen zu können bis zur unmittelbaren Anschauung
Gottes. Vor allem verlangte er neben dem Streben nach
Wissenschaft und Weisheit eine ständige sittliche Läuterung

; denn, schreibt er um diese Zeit, „Gott, du hast
gewollt, dass nur die Reinen die Wahrheit schauen."

Mit diesem neuen Bildungsideal hatte er aber noch
nicht das Richtige gefunden, wie er bald erkannte. Es
gründete sich auf die falsche Ansicht, dass der Mensch
schon auf dieser Welt zu einem „glückseligen Leben" in
unmittelbarer Gottesschau gelangen könne. Er fusste zu
sehr auf der rein natürlichen Philosophie und stützte sich
zu wenig auf den Glauben. Er hatte noch nicht das eigentliche

katholische Bildungsideal gefunden, das auch die
Wahrheiten und Geheimnisse des Glaubens und der
Uebernatur mit hineinstellt in die Pädagogik. Das war
anders geworden, als der hl. Augustinus Priester und
Bischof wurde. Er war immer tiefer eingedrungen in die
katholischen Wahrheiten und hatte ihre grosse Bedeutung
für die Erziehung erkannt. Aus dem Glauben heraus
konnte er denn auch die schweren Erziehungsaufgaben
lösen, die jetzt an ihn herantraten. So löste er die schwierige,

zu seiner Zeit im Abendland sehr umstrittene Frage
wie der Christ sich zu den heidnischen Bildungsgütern zu
stellen habe, und überwand durch seine Ideen die damals
noch alles beherrschende heidnische Schule. Seine
Anweisungen bildeten das ganze Mittelalter hindurch die
Grundlage für Unterricht und Erziehung an den Dom-
und Klosterschulen. Für die Ausbildung des Klerus schuf
er das erste Priesterseminar und schrieb eine Anleitung
zum Studium und zur Verkündung der christlichen
Wahrheit. Ueber eine seiner wichtigsten Arbeiten, die
Katechese, hat er ein eigenes Werkchen geschrieben:
„Ueber den katechetischen Unterricht für Anfänger." Er
wurde nämlich gleich nach seiner Priesterweihe auch
„Vorsteher des Taufbrunnens". Als solcher hatte er die
Taufbewerber einzuführen in christliches Denken, Wollen
und Leben. In dem Werkchen hat er wohl am schönsten
sein katholisches Bildungsideal gezeichnet, und damit sich
selbst als Lehrer und Erzieher. Der Unterricht soll
hervorgehen „aus der Fülle der Liebe, mit Lust und Freude"
(n. 22). In demütiger Herablassung und liebevoller
Anpassung soll der Katechet „allen alles werden". Die Gottes-

und Nächstenliebe, die sich betätigt in einem besseren

Leben und in treuer Beobachtung der Gebote, ist ihm
das grosse Einheitsziel all seines pädagogischen Wollens
und Wirkens. „Die Liebe setze dir. als höchstes Ziel,
worauf deine ganze Rede abzielen muss, und dann halte
deinen Vortrag so, dass dein Schüler durch Hören zum
Glauben, durch den Glauben zur Hoffnung, durch die

Hoffnung aber zur Liebe gelange" (n. 8). „Auch auf dem
Grunde der göttlichen Strafgerechtigkeit, wodurch das

Herz der Sterblichen von einem ganz heilsamen Schrecken
erschüttert wird, muss man die Liebe aufbauen, sodass

der Schüler in seiner Freude darüber, dass er von dem

nämlichen Gott, vor dem er sich fürchtete, geliebt wird, ihn


	Ueber Strenge, Autorität, Strafe und Verwöhnung (Schluss)

