
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 16 (1930)

Heft: 16

Artikel: Die pädagogische Weltkonferenz in Helsingör und die "geschlossene
Weltanschauung"

Autor: Würth, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖLTEN, 17. April 1930 Nr. 16 16. Jahrgang

SCHWEIZER-SCHULE
WOCHENBLATT DER KATHOL SCHULVEREINIGUNGEN DER SCHWEIZ

DERrPADAGOGISCHEN BLÄTTER" 37. JAHRGANG

BEILAGEN? VOLKSSCHULE - MITTELSCHULE - DIE LEHRERIN
FÜR DIE SCHRIFTLEITUNB DES WOCHENBUTTES: J. TROXLER, PROFESSOR, LUZERN, VILLEN STRASSE 14, TELEPHON 21.66
ABONNEMENTS-JAHRESPREIS FR. 10.—(CHECK Vb 92), BEI DER POST BESTEILT FR. 10.20. AUSLAND PORTOZUSCHLAB
INSERATEN-ANNAHME, DRUCK UND VERSAND DURCH DEN VERLAQ OTTO WALTER A.-B., ÖLTEN - INSEKTIONSPREIS: NACH SPEZIALTARIF

INHALT, Die "pAdagog. Weltkonferenz In Helsingör— Wl« eis In Panama bei einer Schulprüfung zugeht — Schul¬
nachrichten — Konferenzchronik — Lehrerzimmer — BEILAGE, Volksschule Nr. 6.

Die pädagogische Weltkonferenz in Helsingör und

die „geschlossene Weltanschauung"
Von C. E. Wurth.

Dr. Elisabeth Rotten, Dresden, schreibt im
Dezemberheft der „Schweizer Erziehungs-Rundschau"
in einem Bericht über „die pädagogische Weltkonferenz
'in Helsingör" u. a, folgendes:

„Festnagelung der neuen Erziehung auf eine
geschlossene Weltanschauung im Sinne eines kirchlichen
oder parteidogmatischen. Bekenntnisses müssen wir
ablehnen — umso mehr, als diese Bekenntnisse für
die meisten ja doch nur überkommene Begriffsschemata
und nur selten ein selbsterarbeitetcr und erlebter
.Glaube sind. In unserer Bewegung liegt der Ton und
der Wert auf dem „Selbst" im Sinne der eigenen
Anstrengung, der persönlichen Hingabe und Verantwor-

J tung, der Erweiterung des kleinen. Selbst durch
Erfühlen und Erkennen dessen,was-,im andern, oft im
ganz andern, dem unsrigen ebenbürtig und verwandt.

: ist."
Hiezu — nicht im Sinne einer zum voraus zur

' Unfruchtbarkeit verdammten Kontroverse, wohl aber
im Sinne einer grundsätzlichen Orientierung, der Leser
der „Schweizer-Schule" — folgende Bemerkungen:

[ Es ist vor allem interessant, dass Dr. Elisabeth
Rotten die „Festnagelung der neuen Erziehung auf

^eine geschlossene Weltanschauung" nur „im Sinne
ettes kirchlichen oder parteidogmatischen ßekennt-

: nisses" ablehnt. Wariim lehnt Dr. E. R. die
„Festnagelung der neuen Erziehung auf eine geschlossene

' Weltanschauung" nicht absolut ab? Wohl deshalb,
weil die Herausgebern der Monatsschrift „Das
werdende Zeitalter" selbst einsieht, dass Erziehung

; planmässige Einwirkung auf die Entwicklung des

Kindes,, siehe Meyer's Handlexikon) überhaupt-nieht
'mögljkdr:ist, es sei denn, dass ihr ein Programm und
damit auch irgend eine „Weltanschauung": zu" Grunde
liegt. Selbst die rein homozentrisch aufgefasste Er-

f Ziehung hat das zukünftige Glück des Zöglings zum
Zweck; Wir schliessen in diese unsere vorläufige
Zweckbestimmung der Erziehung durchaus ein, dass

< der Zögling „im Sinne der eigenen Anstrengung, der
persönlichen Hingabe und Verantwortung des kleinen

: Seihst" (Dr. Elisabeth Rotten), also; nicht nur gemäss
der Auffassung seines Erziehers, glücklich werdensoll.

Ja. wir haben in unserm Buche „Die psycholo¬

gischen Grundlagen der Gewissensbildung" (Verlag
Otto Walter A.-G., Ölten), unabhängig vom Aufsatz
der genannten Autorin, auch unsererseits betont, dass
die Gewissensbildung darauf ausgehen müsse, dass
das Kind lerne, kraft seiner eigenen Entschliessung
sittlich gut zu handeln (S. 174). Es ist aber gleichwohl

zu bemerken, dass das im Vernunftgebrauch
noch keineswegs selbständige Kind naturgemäße kein
genügendes und sicheres Eigen-Urteil darüber hat,
was zu seinem spätem Glück führen kann lind waB
nicht.

So mag sich denn der Führer des Kindes zwar
bemühen, seinem Zögling eine auf eigener Miteinsicht
boruhendc Willensrichtung zu geben; er wird aber,
gerade als Wegleiter zu einem bestimmten, aber noch
fernen Ziel, doch selbst eine bestimmte, geschlossene
und weitausholende Weltanschauung darüber haben
müssen,: was der- Zukunft des ihm anvertrauten

'Jugendlichen frömmt,, und was nicht. Und wehn auch
eine stufenweise Aufklärung des Kindes über das, was
man eigentlich mit ihm vorhat, verlangt werden muss,
so wird doch der Erzieher auf Grund seiner eigenen
bereits abgeklärten „Weltanschauung" im Handeln des
Kindes noch gar manches mitvorsehen müssen, was
dem Jugendlichen erst später als wirklich notwendig
und erspriesslich einleuchten wird. (So wird z. B; im
Musikinstrumehtalunterricht ein wirklicher Virtuose
auch eine wesentlich bessere Elementarunterweisung
zu geben vermögen als ein Dilettant, der über die Ziele
der eigentlichen Künstlertätigkeit nicht orientiert ist
und deshalb hinsichtlich derselben auch keine eigene
„Anschauung" haben, noch vermitteln kann.) Zudem
handelt es sich in "der Erziehung nicht nur darum, im

: Kinde Ueberzeuguttgen zu schaffen. Das Kind muss
auch zum andauernden Handeln nach der üeberzeugung
angeleitet werden. Ja, noch, mehr, das Kind muss selbst
in ^Kunstgriffen"-geübt werden, deren Bedeutung es
erst später einsehen wird und einsehen kann. (So wird
z. B. ein Violinsehüler die ganze Tragweite eiher
richtigen Haltung' des Instrumentes mit der linked Hand
erst Voll und ganz einsehen, wenn'er''zu den ;,Lagen",
also zu einer Studiehstufe kommt, ntit der er im
Anfang überhaupt noch nichts zu tun hat.) So wie aber
ein Lehrer, der seine „Anschauungen" über
die'Unterrichtsmethode in wesentlichen-Punkten noch Tag für
Tag ändert, kein tüchtiger Zielsetzer und noch weniger
ein tüchtiger FüHrer ; zum konsequenten Handeln sein

kann, so vermag auch ein Erzieher in'seinen-Zöglingen



Seite 138 SCHWEIZER-SCHULE Nr. 16

niemals eine andauernd zuverlässige, sittliche Tat
hervorzubringen, es sei denn, dass er schon im Beginn
seiner Erziehertätigkeit eine bestimmte „Weltanschauung"

darüber hat, was sittlich gut und was sittlich
schlecht ist. Wir sehen also: Auch die moderne Pädagogik

kann ohne „geschlossene Weltanschauung" der
Erzieher nicht auskommen, weil schliesslich jeder
Erziehung ein Plan zu Grunde gelegt werden muss, jeder
Plan aber auf einer im wesentlichen bestimmten
„Weltanschauung" beruht. Man mag „parteidogmatisch" unter

den in erster Linie „homozentrisch" orientierten
Pädagogen darüber streiten, welche „Weltanschauung"
sich besser und welche sich weniger gut als Fundament
für ein bestimmtes Erziehungsprogramm eigne. Irgendeine

„Weltanschauung" aber gehört so wesentlich zu
jeder Erziehung wie ein „Programm", nach welchem
eine planmässige Einwirkung auf die Entwicklung des
Kindes allein erfolgen kann.

Haben wir in unsern bisherigen Ausführungen einzig

die Erziehung des Einzelnen zur Schaffung seines
eigenen — persönlichen Glückes im Auge gehabt, so
möchten wir im folgenden auf die Tatsache hinweisen,
dass das Kind auch zum Glücksbereiter seiner Umgebung

— zu einem nützlichen Glied der menschlichen
Gesellschaft herangebildet werden soll. Jeder Pädagoge
wird sich deshalb auch darüber klar sein müssen, nach
welchen Richtlinien er in seinen Schülern das „animal
sociale" zur Entfaltung führen will. Und mag ein rein
weltlich orientierter Erzieher von der Kirche die
Auffassung haben, dass sie nur ein unwesentlicher Faktor
des menschlichen Gemeinschaftslebens sei (Dr. Elisabeth

Rotten ist der Ansicht, dass eine hohe Auffassung
des Erzieherberufes „durch die Konfessionen hindurchgehen

kann", also nicht „hindurchgehen muss"), so
wird doch jeder Pädagoge wenigstens eine bestimmte
„Weltanschauung" darüber haben müssen, unter
welchen Gesichtspunkten er seine Schutzbefohlenen zu
nützlichen Gliedern der Familie und des Staates heranbilden

will. Dabei verlangt auch das Gemeinschaftsproblem

vom Lehrer in jedem Fall das Ueben des
Jugendlichen in Fertigkeiten, deren Wichtigkeit er dem
Schüler erst zum Teil verständlich machen kann. Mit
andern Worten: Es ist wichtig, dass der Zögling das
Vertrauen aufbringe, dass sein Erzieher auf Grund der
von ihm genossenen Bildung und der von ihm gemachten

Lebenserfahrungen auch in jenen Fragen bereits
eine „geschlossene" und zuverlässige „Weltanschauung"

besitze, bezüglich denen ihm selbst nur stufenweise

eine eigentliche Aufklärung geboten werden kann.
Und hat der Knabe, und hat das Mädchen dieses
Vertrauen zu Eltern, Seelsorgern und Lehrern, dann werden

sie auch jene Uebungen willig auf sich nehmen,
deren Wichtigkeit ihnen vorläufig nur wenig oder
vielleicht überhaupt noch nicht einleuchtet.

Der Gehorsam auch in diesen Dingen geht dem
Jugendlichen leichter, wenn er sieht, dass der Erzieher die
an seine Zöglinge gestellten Forderungen auch in
seinem persönlichen Leben restlos erfüllt. Was sind aber
die vom Lehrer selbst strikte eingehaltenen
Lebensgewohnheiten anders als ein Ueberfliessen seiner
„Weltanschauung" in alles das, was er redet und tut?

Der Jugendliche verlangt aber von seinem
Erzieher nicht nur eine Antwort auf jene Einzelfragen,

die das irdische Wohl betreffen, sondern auch Antwort
auf die Frage nach dem, was in letzter Instanz über
die Güte oder die Bosheit der menschlichen Handlungen

entscheidet, auf die Frage nach dem, was den
Wesenskern der Sittlichkeit ausmacht. Ist es einfach die
„Ehrfurcht vor der Heiligkeit des Lebens" (Dr. Elisabeth

Rotten) oder ist es die Ehrfurcht vor Dem,
welcher den Menschen als Einzelwesen, und die Menschheit,

als Gesellschaft, ins Dasein gerufen und für das
diesseitige und das ewige Leben zugleich vorherbestimmt

hat — — die Ehrfurcht vor Gott? Mögen
schliesslich die einzelnen Lehrer und Erzieher diese
Frage wie immer beantworten, ihre Antwort bedeutet
in jedem Fall ein Bekenntnis zu einer
„Weltanschauung".

Wir selbst hatten in unserer Kindheit einen
Laienlehrer, von dem wir wussten, dass er sich in
religiösen Fragen weder an un6ern Glauben, noch sonst
an irgend eine „Konfession" gebunden fühlte. Wir
liebten ihn aber gleichwohl, da er sich seinem Unterricht

restlos widmete und uns so unvergesslich schöne
Stunden schenkte. Aber eben gerade deshalb, weil wir
von ihm wussten, dass er sich bezüglich religiöser
Dinge eine höchst persönliche Ansicht gebildet,
verlangten wir umso mehr darnach, seine
„Weltanschauung" auch über Gott und die letzten Dinge des
Menschen zu erfahren. Und siehe da: Der betreffende
Lehrer fühlte selbst, dass er seinen Schülern wenigstens

irgendwelche Antwort auf diese Fragen schulde.
Und was tat er? Er liess kaum je einen christlichen
Hochfeiertag vorübergehen, ohne dass er ihm, sei es
in Form einer Bildbesprechung oder- in Form der
Rezitation eines einschlägigen Gedichtes, positiv
Aufmerksamkeit schenkte. Auch dem Hinschied eines
Schulkameraden widmete der Lehrer eine eingehende
Betrachtimg über den Sinn des Menschenlebens. Wenn
wir auch aus all dem, was der betreffende Pädagoge
sagte, nur vermuten konnten, was für ein „Glaube"
eigentlich der seine sei, so hatte die genannte
Einstellung doch den Erfolg, dass wir ihn wenigstens
nicht als ausgesprochenen Gegner jener religiösen
„Weltanschauung" betrachteten, die uns vom Elternhause

lieb und teuer gemacht wurde. Das Fehlen der
letzten Brücke zwischen ihm und seinen Schülern
haben aber der Lehrer selbst und seine Zöglinge je
und je als Lücke empfunden. Der Gefahr einer eigentlichen

innern und äussern Explosion sind Lehrer und
Schüler gleichwohl nur schwer entronnen, trotzde/11
sich dieser Erzieher bemühte, seinen eigenen Atheismus
vor uns zu verbergen. Wir selbst verdankten es
vorzüglich der weitsichtigen Klugheit unseres Vaters,
dass wir ohne dauernden Zwiespalt im eigenen Herzen
vom Wechselspiel der eben doch verschiedenartig
gerichteten Einflüsse einer interkonfessionellen Schule
Abschied nehmen durften. Die Erinnerung an jene
Zeit aber hat uns später die Vorzüge der konfessionellen

Schule, als einer Schule mit „geschlossener
Weltanschauung" auch auf religiösem Gebiete, mit
besonderm Nachdruck zum Bewusstsein kommen
lassen.

Doch weiter: Wie stellt sich die Erziehung
überhaupt zu den „kirchlichen" oder „parteidogmatischen"
Bekenntnissen? Da ist vor allem zu beachten, dass,
wenn auch nach der Ansicht von Dr. Elisabeth Rotten



Nr. 16 SCHWEIZER-SCHULE Seite 139

„diese Bekenntnisse für die meisten (von uns gesperrt.
Der Verf.) ja doch nur überkommene Bejgriffsschemata
und nur selten ein selbsterarbeiteter Glaube sind,"
fragliche Autorin doch nicht zu behaupten wagt, dass
diese Bekenntnisse für alle einzig überkommene
„Begriffsschemata" zu bedeuten haben. Wenn aber auch
nur eine gewisse Zahl von Jugendlichen die
„Begriffsschemata" ihres Glaubens selbst erarbeiten und
„erleben", so ist eben doch der Beweis geleistet, dass sich
auch die „Begriffsschemata" kirchlicher Bekenntnisse,
unter Anleitung tüchtiger Religionslehrer bis zu
einem gewissen Grade selbst erarbeiten und auch
„erleben" lassen.

Der Kampf Dr. Elisabeth Rottens gegen die
„Begriffsschemata" in Glaubenssachen ist aber, auch
wenn dies im fraglichen Aufsatz nicht ausdrücklich
gesagt wird, Vor allem ein Kampf gegen die römisch-
kath. Kirche, da ja „der Protestantismus in seinem
Ursprung und Wesen irratiomlistisch" (Friedrich
Paulsen, philosophia militans, S. 38, Berlin 1901). und
damit auch ohne weiteres sowohl „unbegrifflich" als
auch „undogmati6ch" ist. Die Tatsache, dass die
römisch-kath. Kirche in ihrem Glaubensbekenntnis mit
bestimmten „Begriffen" und Definitionen operiert,
sagt nun, psychologisch gesprochen, jedenfalls nichts
anderes, als dass eine Selbsterarbeitung dieser Begriffe
vor allem auf dem Wege der Vernunfttätigkeit zu
erfolgen hat. (Vgl. „Psychologie und Pädagogik der
religiösen Begriffe", von Dr. Joseph Engert, Berlin
1924, Ferd. Dümmlers Verlagsbuchhandlung).
Vernunfttätigkeit aber vermittelt jedenfalls klarere
Einsichten und bestimmtere Zielsetzung für das sittliche
Handeln als ein rein gefühlsmässiges „Erlebnis" der
Religion, wie ein solches das Ideal der Dr. Elisabeth
Rotten zu sein scheint.

Zugegebenermassen ist aber die vornunftgemässe
Einsicht des Einzelnen, sei es nun eines Jugendlichen
oder eines Erwachsenen, nach röm.-kath. Auffassung
keineswegs die oberste Norm der objektiven Wertung
unserer religiösen „Begriffe". Vielmehr glauben wir,
was wir glauben, letzterdings auf Grund der Autorität

des sich offenbarenden Gottes, der weder irren
noch in Irrtum führen kann (Vgl. No. 1789 und
folgende No8. von Denzinger „Enchiridion Symbolorum
et Definitionum", Verlag Herder, Freiburg i. Br.).
Das Vertrauen auf die absolute Autorität Gottes aber
ist — vor allem in religiösen Fragen — auch für den
Jugendlichen gerechtfertigter als das Vertrauen auf
die denn noch höchst beschränkte eigene Einsicht oder
auch auf die rein persönliche Einsicht eines menschlichen

Erziehers, der sich den mannigfachen Einflüssen
des Irrtums umso weniger entrücken kann, als er in
der Gottesgelehrsamkeit in den meisten Fällen eben
doch mehr Laie als Fachmann ist. Eben darum spricht
auch die Thomastheologie (vgl. S. Th. Pr. qu. 1. a 1.)

direkt von einer hypothetischen Notwendigkeit der
Offenbarung, und dies nicht nur im Hinblick auf das
übernatürliche Lebensziel des Menschen, sondern auch
im Hinblick auf jene religiösen Wahrheiten, die (wie
z. B. die Wahrheit der Existenz Gottes) auch vom
natürlichenLicht der Vernunft erkannt werden können.

Es dürfte nicht wenige der Leser der „Schweizer-
Schule" interessieren, in diesem Zusammenhang die
Ueberlegungen zu erfahren, welche der röm.-kath.
Theologie die an sich selbstverständlich freie Gottestat
der Offenbarung auch auf dem natürlichen Gebiet des
menschlichen Lebens hypothetisch (d. h. bedingungsweise)

notwendig erscheinen lassen.
Hier sind sie:
Selbst die an sich vermittels des Lichtes der

natürlichen Vernunft erkennbaren religiösen Wahrheiten

werden
1. nur von wenigen,
2. erst nach langer Zeit und
3. vielfach nur in Vermischung mit manchen Irr¬

tümern erkannt.
Zu 1.: Vielen fehlt das Talent, und andern, die von

den Sorgen für ihren Unterhalt voll und ganz in
Anspruch genommen sind, die notwendige Müsse.
Wieder andern mangelt der zu einem gedeihlichen
Studium unerlässliche Fleiss.

Zu 2.: Die religiösen Wahrheiten sind Tiefenwahr¬
heiten und setzen bei dem, der sie richtig verstehen

will, gründliche philosophische Vorstudien
voraus. Auch muss die an Affekten überreiche
Jugendzeit gewöhnlich erst vorüber sein, ehe sich
der Geist in Ruhe und Sammlung mit den genannten

Fragen zu befassen vermag. In der Sturmund

Drang-Periode seines
^

Lebens bedarf der
Mensch der Führung durch* die Religion. Eine
objektive Würdigung des Gesetzes, das für den
Jugendlichen einen strammen Zügel bedeutet, darf
von Seite desjenigen, der sich mit seiner
Leidenschaftlichkeit mehr an der Gesetzlosigkeit
interessiert fühlt, kaum erwartet werden.

Zu 3.: Auch der Talentierte verfügt schliesslich nur
über eine beschränkte Verstandeskraft und wird
in seinen Forschungen sowohl von der Tätigkeit
der mitschaffenden Phantasie, als auch von der
Scheinautorität mancher menschlicher Grösse
leicht verwirrt.
Wenn, was wir durchaus zugeben, uns Pädagogen

„Demut vor dem Geheimnis der uns anvertrauten
Menschenseele" geziemt, so darf von der Jugend auch
erwartet werden, dass sie sich mit Ehrfurcht vor Jenem
beuge, von dem der hl. Apostel Paulus im Römerbrief
(11, 33) schreibt: „0 Tiefe des Reichtums, der Weisheit

und der Erkenntnis Gottes! Wie unbegreiflich
sind seine Gerichte, und wie unerforschlich seine
Wege!", und dass sie, nachdem sich der Herr der
Menschheit aus Liebe geoffenbart und in der
Offenbarung jung und alt den Weg zum Himmel gezeigt,
auch bereit sei, das ganze Leben als einen „motus
creaturae rationalis in Deum", als einen Hingang des

vernünftigen Geschöpfes zu Gott, zu betrachten.
Nicht aus Ueberheblichkeit, wohl aber in Treue

zu dem, was uns als Geschenk der göttlichen Huld
geworden, wollen wir auch in Zukunft unser religiöses
Bekenntnis zur „Weltanschauung" Gottes zum Fundament

und zur Krone unserer Erziehungstat machen.
Wenn das Gesetz Gottes in unserm Herzen ist, werden

unsere Schritte nicht wanken! (Ps. 36, 31.)


	Die pädagogische Weltkonferenz in Helsingör und die "geschlossene Weltanschauung"

