
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 14 (1928)

Heft: 8

Artikel: Glauben und Nichtglauben als psychologische Probleme [Teil 6]

Autor: Rogger, L

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OttîN, 23. Februar 1928 Nr. 8 14. Jahrgang

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz

Der „Pädagogischen Blätter" 35. Jahrgang

Für die Schriftleitung des Wochenblattes:
Z Troxler, Pros„Luzen».Billenstr.14,Telephon Sl.SK

Inseraten-Annahme, Druck und Versand durch den

Berlag Otto Walter A.-G. » Ölten
Betlagen zur „Schweizer-Schule":
Bolksschnl« » Mittelschule » Die Lehrerin » Seminar

Ädomirmenli »Zohreeprei» Sr. 10.—, del der Doll deftellt Sr. W.ZO
«Check, Vi> 92> Buelaad Port-zuiihlag

Jnsertionspreis: Nach Spezialtarif

Inhalt: «Stauben und Nichtglauben ats religiöse Prob eme — Der ehrwürdige Don Bosco — Das Palais
des Lernen? — Schulnachrichten — BLcherschau — Beilage: Volksschule Nr. 4.

Glauben und Nichtglauben als psychologische Probleme
Boy L. Rvgger, Seminardirektor.

3. Warum man nicht glauben will.
- Wir haben untersucht, warum der Mensch den

religiös-sittlichen Tatsachen unseres Katechismus,
auch wenn er von den Gründen, auf die sie sich

stützen, hinlänglich Kenntnis erhalten hat, die Zu»
stimmung versagen kann. Weil es sich um nicht
vollkommen evidente Tatsachen (Wahrheiten) han-
delt, wird der Verstand zur Zustimmung nichtge -

nötigt: man kann also die Zustimmung ver-
weigern. Man kann also zustimmen, und man
kann nicht zustimmen — je nachdem man will.
Die Zustimmung oder Nichtzustimmung erfolgt auf
Veranlassung des Willens.

Ader jetzt die weitere, wohl» noch interessantere,
aber auch viel schwierigere Frage: warum will
der eine, und warum will der andere bei der
gleichen soliden Beweisführung nicht? Warum
sagt der eine I a, ich glaube, und warum sagt der
andere Nein, ich glaube nicht? Warum wird
zum Beispiel so mancher Rationalist nicht offen-
barungsgläubig, auch wenn ihm die Gründe für
die Tatsache der Offenbarung lückenlos, fehlerlos
vorgetragen wurden? Warum wird so mancher
Protestant nicht katholisch, auch wenn er sich durch
die solidesten Werke der katholischen Apologetik
durcharbeitete? Warum entsagt so mancher liberale
Katholik seinem Liberalismus nicht, auch wenn ihm
die Beweise für die Unvereinbarkeit von Katholi-
zismus und Liberalismus in — objektiv — überzeu-
gender und in gewinnendster Weise, also nicht nur
logisch und theologisch, sondern auch psychologisch
richtig vorgetragen wurden? — An Gott, an der
Gnade Gottes, kann es nicht fehlen. Denn wenn

Gott von einem etwas verlangt, es unter schwerer
Sünde, unter der Strafe des Ausschlusses von der

ewigen Seligkeit verlangt — und Gott verlangt, daß
der Mensch katholisch und bedingungslos katholisch
werde, sobald ihm die Gründe für die Bekehrung
zur katholischen Religion und zwar zur reinen und
unversehrten katholischen Religion, zur genügenden
Kenntnis gekommen sind — dann muß er ihm auch.
die dazu nötige Gnade geben.

Und warum veranlaßt der Wille diesen und
jenen, politisch liberal zu werden, der doch vorher
bedingungslos katholisch war? Warum fällt ein in
der katholischen Religion gründlich Unterrichteter
und Erzogener später vielleicht zum Protestantis-
mus oder — was wohl mehr vorkommt — zum
Rationalismus oder gar zum Atheismus ab? An
Gottes Gnade kann es auch hier nicht fehlen. Denn
Gott gibt jedem so viel Gnade, daß er auch unter
schweren und schwersten Umständen seinem ange-
stammten katholischen Glauben — vielleicht darf
ich ganz allgemein sagen: seiner angestammten h v-
Hern Form des Glaubens — treu bleiben kann.

Das Nicht- recht -glauben, wo die Gründe für
das Recht-glauben einem zu genügender Kenntnis
gekommen sind, wird vom Willen »er-
anlaßt, sagten wir oben. Auch der Abfall vom
rechten Glauben oder der Abfall von einer höhern
Form des Glaubens zu einer niederern Form geht
auf den Willen zurück. — Aber warum denn

will der eine und will der andere nicht?
Warum will sogar von zwei gleich erzogenen und

gleich unterrichteten und in gleichen Umständen le-



Seite 74 Schweizer-Schule Nr. 8

benden Brüdern der eine und will der andere
nicht?

Wir sehen hier selbstverständlich vom Geheim-
nis der göttlichen Auserwählung oder Vorherde-
stimmung ab; wir reden hier von der Frage nur,
insofern sie eine psychologische ist.

Es hat einst einer gesagt, der Unglaube und
aller Unglaube, auch alles Nicht-recht-glauben sei

Stolz, Hochmut. Hoffart; hinter jedem Nicht-gla-u-
den oder Nicht-recht-glauben, wo die Gründe sür
das Glauben oder das Recht-glauben hinlänglich
zur Kenntnis gekommen seien, stecke etwas von der

ersten Hauptsünde, etwas von der ersten und em-
zigen Sünde im Himmel, etwas von der ersten
und verhängnisvollsten und schwersten Sünde auf
der Weit. Ist es wahr?

So etwa mag — ganz oder wohl meistens

nur halb bewußt — der Atheist arguments-
ren: Wenn Gott existierte, dann hätte er auch

Rechte auf mich, dann wäre auch ich von ihm ab-

hängig und vor ihm verantwortlich. Das mag ich

aber nicht. Schon darum nicht, weil mein Glaube

an ihn das Bekenntnis wäre, daß ich bis dahin
nicht recht gehabt, daß meine Gegner, die Theilten,
im Rechte waren. Und so etwa mag —
ganz oder wohl meistens nur halb be-

wußt — der Rationalist argumentieren:
Wenn Gott sich geoffenbart, das heißt, wenn
er auf übernatürliche Weise sich den Menschen
kund getan hat, dann wäre mein eigener Verstand
nicht mehr die höchste religiös-sittliche Autorität;
dann wäre ich ja verpflichtet, mein religiöses und

sittliches Denken und Leben nach diesen geossenbar-
ten Wahrheiten und Forderungen, also nach einer
außer mir bestehenden Autorität, einzurichten. Das
aber mag ich nicht. Also glaube ich nicht, daß Gott
sich geoffenbart hat. Uebrigens: an die Osfenba-
rung glauben, hieße meinen bisherigen Gegnern
recht geben und das eigene bisherige Unrecht ein-
gestehen. Und so etwa argumentiert — bewußt
oder wohl meistens nur halb bewußt — der P ro -
test a nt: Wenn die katholische Kirche wirklich die

von Christus gestiftete und die allein von Gott ge°
wollte Form des Christentums wäre — diese Kirche
mit ihrem Lehramte und ihrem Papste —, dann
wäre ich ja verpflichtet, mein religiöses und sittli-
ches Denken und Wollen und Leben nach den Wei-
fungen dieses Lehramtes und dieses Papstes einzu-
richten. Das mag ich aber nicht; denn mir gefällt
das Gesetz Luthers bester: „Jeder hat das Recht,
zu schmecken, was da Recht und Unrecht ist im
Glauben. Jeder soll die Hl. Schrift nach seinem
gläubigen Verstände auslegen." Und zudem: katho-
lisch werden hieße erklären, daß ich bis dahin un-
recht gehabt. Das aber mag ich nicht. Und so etwa
argumentiert — bewußt oder wohl meistens nur
halb bewußt — berliberaleKatholik, dem

die Gründe sür die Unvereinbarkeit von Katholl-
zismuH und Liberalismus genügend zur Kenntnis
gekommen sind. Wenn es so wäre, wie der Psar-
rer und der Kaplan behaupten, da» heißt, wenn
der Satz Pius X. wahr ist: „Alle Handlungen des
Menschen, sofern sie gut oder bvs sind, das heißt
sofern sie mit dem Naturgesetze oder dem positiv-
göttlichen Gesetze übereinstimmen oder nicht, sind
dem Urteile und dem Richteramte der Kirche un-
terworfen" und wenn der Satz Leos XIII. wahr ist:
„Es ist nicht erlaubt, zu unterscheiden zwischen den
Pflichten des Privatmannes und den Pflichten des
Staatsbürgers, so zwar, daß die kirchliche Autori-
tät wohl Geltung habe im Privatleben, im öfsent-
lichen (politischen) Lebxn aber nicht" — wenn
diese Sätze wirklich das sagen wollten, was die
Klerikalen, die Ultramontanen daraus herauslesen,
dann wäre es ja tatsächlich Sünde, sogar schwere
Sünde, bewußt und freiwillig liberal zu sein; dann
dürfte ich ja nicht mehr liberal sein, dann hätte ich

ja nicht recht, dann hätte schon mein Vater nicht
recht gehabt, dann hätten alle meine politischen
Freunde nicht recht, dann müßte ich — in
diesem Punkte wenigstens — denen recht ge-
den, deren politische Grundsätze ich bis dahin so

erbittert bekämpfte. Das aber darf nicht sein, das
mag ich nicht. Also, glaube ich nicht an die Unver-
einbarkeit von Katholizismus und Liberalismus. —
Es wird also wohl so sein, daß hinter jedem dieser
„Ich mag nicht, also glaube ich nicht" etwas vom
ersten stolzen Non serviain, also etwas von der
ersten Hauptsünde lauert.

Damit aber haben wir das psychologische Rätsel
des Nicht-glaubens und des Nicht-recht-glaubens,
wo es vernünftig und Pflicht wäre, zu glauben und
recht zu glauben, noch nicht gelöst. Die Gründe,
warum man im einzelnen Falle nicht glaubt oder
nicht recht glaubt, stnd Legion. Sie sind so zahlreich,
wie die Neigungen des menschlichen Herzens. Und
die Neigungen des menschlichen Heizens sind so

zahlreich, wie die Güter, die wirklichen Güter und
die Scheingüter, die das Menschenherz wünschen,
erstreden kann. Und es gibt ja nichte, im Himmel
und aus Erden, was das Menschenherz nicht er-
streben kann, vorausgesetzt, daß es davon Kennt-
nis bekam. Der Hochmut, der Stolz ist wohl eine
der wichtigsten, der verhängnisvollsten dieser Nei-
gungen und darum wohl auch häufigste Ursache
der Nichtzustimmung, wo man zustimmen sollte,
und wohl auch meistens mit jeder andern Ursache

verbunden, aber er ist nicht die einzige Ursache.

Wir müssen das näher erklären.

Von Pestalozzi stammt der Satz: „Niemand
läßt sich von etwas überzeugen, das
nicht in seinen Kram paßt." Warum
also veranlaßt — nach diesem Worte — der Wille
des Menschen den Verstand, Nicht zuzustimmen-



Nr. 8 Schweizer-Schule Seite 7ö

auch wo der Verstand allen Grund hätte, zuzu-
stimmen, wo das Nichtizustimmen eigentlich un-
vernünftig ist? Weil das Zustimmen diesem Men-
jchen in diesem Falle nicht in den Kram
patzt. In diesem Satze Pestalozzis liegt wohl die

tiefste Lösung des psychologischen Rätsels, warum
der eine glaubt und der andere nicht glaubt, trotz-
dem beiden die gleichen überwältigenden Gründe
für das Glauben in der gleichen gewinnenden Form
entgegentraten. Darum also glauben so viele, trotz
aller Gründe und aller Beweise, nicht: es patzt
ihnen nicht in den Kram.

Warum zum Beispiel zweifelt einer an der ge-
schichtlichen Tatsache des Lebens Jesu und an den

Wundern Jesu, während er an andern geschichtli-
chen Tatsachen, die weniger solid bezeugt sind, nicht
im geringsten zweifelt? Es patzt ihm eben die erste
geschichtliche Tatsache nicht in den Kram. Und sie

patzt ihm darum nicht in den Kram, weil sich

daraus, bestimmte, unlustbetonte Folgerungen er-
gäben für sein Denken und sein Leben, während eine
andere, weniger gut bezeugte geschichtliche Tatsache
für sein weltanschauliches Denken und sein Leben
vielleicht ganz ohne Belang ist.

Ein Beispiel aus einem Gebiete, für das eine

Glaubenspflicht gar nicht besteht. Warum glauben
gläubige Katholiken leichter, bereitwilliger als
Nichtkatholiken an Zeitungsberichte über neue
Wunder von Lourdes? Weil ihnen diese Wunder
besier in den Kram passen als den andern. Aber
auch unter den gläubigen Katholiken gibt es wie-
der solche, die viel rascher und lauter über neue
Wunderberichte jubeln, als andere Glaubensge-
nossen. Warum? Vielleicht, weil sie an. und für sich

gieriger sind nach Wundern als diese andern. Und
sie sind vielleicht darum gieriger darnach, weil sie

überhaupt bei ihrer ganzen Glaubensüberzeugung
mehr an die äutzern Beweggründe für den ka-
tholischen Glauben denken, also an die Wunder,
durch die Gott seine Gesandten bezeugte, während
den andern beim Glaubensakte mehr die inne-
ren Beweggründe im Vordergrunde des Bewutzt-
seins stehen, also etwa die Erwägung, datz die ka»

tholische Religion und jeder Glaubenssatz und je-
des Gebot und jedes Gnadenmittel darin der
menschlichen Natur so durchaus angepatzt seien, im
Sinne des Wortes von Tertullian: ,Anima nàrs-
liter cbristiana (catkolica) — Die Menschenseele
ist von Natur aus katholisch." —

„Niemand lätzt sich von etwas überzeugen, das

ihm nicht in den Kram patzt". Warum also wird so

mancher Rationalist nicht offenbarungsgläubig, so

mancher Protestant nicht katholisch, so mancher li-
berale Katholik nicht bedingungslos katholisch,
während ein anderer bei der gleichen Beweisfüh-
rung es wird? Weil es ihm nicht in den Kram

patzt. Und warum etwa patzt es ihm nicht in den

Kram? Jede neue Form des Glaubens bedeutet

eine veränderte Einstellung des ganzen Denkens,

bedeutet einen Eingriff in die ganze Lebensweise.

Wer nun beim bisherigen Denken sich wohl fühlte,
und w«n sein bisheriges Leben zur bequemen Ge-

wohnheit geworden ist, der hat schwer, sehr schwer,

sich davon zu trennen? dem patzt eben die neue

Form des Glaubens nicht in den Kram. Darum
lassen so viele aus lauter Konservati-
vismus sich nicht bekehren, wie anderseits auch

viele aus lauter Konservativismus
nicht vom Glauben abfallen, ihrer höhern Form
des Glaubens nicht untreu werden, wo irgend eine

niederere Form um sie wirbt. Ach, wir haben ja
alle schon irgendwie die bequeme Ausrede ge-
braucht, wenn man uns zu etwas Neuem haben
wollte: Ich fange nichts Neues mehr an, ich fühle
mich wohl beim Bisherigen. — Urst» warum steigen

verhältnismätzig so wenige aus niederern Formen
des Glaubens zu höhern Formen auf? Jede
höhere Form des Glaubens (der Religion)
legt Lasten auf, die eine tiefere Form
nicht vorschrieb. Jede höhere Form des Glaubens
(der Religion) verlangt Verzicht auf so man-
ches, das eine niedere Form erlaubte. Wie sagt
nur der göttliche Heiland? „Wer mein Jünger sein

will, verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf
sich und folge mir nach." Und wenn nun einer sich

so gar nicht „veranlagt" fühlt z. B. zum Kreuztra-
gen, wenn einer von Natur aus oder vermöge fal-
scher Erziehung oder aus eigener Schuld, oder aus
allen diesen Ursachen zusammen ein „Luftibus" ist,
ein Lebemenfch, ein Weltmensch: wie schwer mutz
einem solchen die Einsicht in die solideste Beweis-
führung für eine höhere und härtere Form der Re-
ligion und gar für die alleinseligmachende Kirche
werden!

Niemand lätzt sich von etwas überzeugen,
das nicht in seinen Kram patzt! Wir sagten
schon oben, in jeder Bekehrung sei das Geständ-
nis eingeschlossen, datz man bis dahin nicht recht

gehabt, datz die Gegner recht hatten. Aber wie
schwer wird manchem — vermöge seiner ganzen
seelischen Struktur, für die er ja, wie wir unten
hören werden, meistens nur zum Teile selber ver-
antwortlich ist — dieses Eingeständnis! Wie viel
Demut brauchte es vielleicht dazu, und wie schwer

geht vielleicht gerade ihm diese harte Tugend! Oder
ein anderer würde, wenn er sich bekehrte, von sei-

nen bisherigen Freunden und Kampfgenossen nicht
nur nicht mehr geehrt und belobt, sondern verspät-
tet und sogar als Abtrünniger verachtet. Nicht«
aber täte ihm vielleicht — vermöge seiner ganzen
seelischen Struktur — so weh, wie gerade dieser

Verzicht auf Ehre und Anerkennung, als dieser



Seite 76 Schweizer-Schule Nr. L

Spott seiner bisherigen Freunde und als dieler
Vorwurs der Apostasie. Wie schwer wird er darum
sich von den Gründen für die andere Wahrheit
überzeugen lassen! Und ein dritter müßte, wenn
er sich überzeugen ließe und die Folgerungen dar-
aus zöge, mit seiner Familie, vielleicht mit seiner

ganzen Verwandtschaft brechen. Vermöge seiner
seelischen Struktur aber liegt ihm vielleicht nichts
so sehr am Herzen wie diese schöne Eintracht der

Familie. Oder es gibt ein Ehrenamt, nach dem ein
vierter — vermöge seiner ganzen seelischen Struk-
tur — mit heißer Begierde strebt. Er wird es

aber nur erhalten, wenn er seinen bisherigen
Grundsätzen treu bleibt. Oder er hat Aussicht, reich
zu werden, finanziell vorwärts zu kommen — aber

nur, wenn er zu seiner bisherigen Ueberzeugung
steht. Oder ein Vater ist finanziell abhängig und
hat dazu noch für eine große hungrige Familie zu
sorgen. Glaubt er aber und stellt er sich dem neuen
und bessern Glauben entsprechend ein, so wird
ihm der Brotkorb höher gehängt.

Wie schwer ist es in solchen und ähn-
lichen Fällen, die Wucht der Beweise für
das Glauben oder für die neue und hö-
here Form des Glaubens einzusehen! Und endlich:
wie mancher läßt sich von den solidesten Beweisen
für eine höhere Form des Glaubens nicht üderzeu-
gen. weil er sonst mit einer Sünde, einer sündigen
Gewohnheit brechen müßte, mit der er einfach nicht
brechen will, fast nicht brechen kann! Schon der

Heiland sagte, daß viele Menschen die Fin ster -
nis mehr liebten als das Licht, weil ihre Werke
böse seien. „Denn jeder", fährt er weiter, „der
Böses tut, haßt das Licht und geht nicht an das
Licht, damit seine Werke nichr gerügt werden."
(Ioh. 3, 20, 21). Und wie oft ist das gleiche der
Grund für den Glaubens a b f a Il des Katholiken!
Wie oft ist es eine Sünde, mit der er Freundschaft
geschlossen, ein verborgener Hang des Herzens,
die ihn wünschen lassen, es möchte das und jenes an
seiner Religion nicht wahr sein! Und dann redet er
sich ein, es sei tatsächlich nicht wahr, es wäre also
unvernünftig, es weiter zu glauben! I. I. Nous-
seau gibt seinem Emil einen klassischen Rat
mit auf den Lebensweg, um ihn dauernd gottesgläu-
big zu erhalten. „Halte dein Gemüt", sagt
er ihm, „stets in der Verfassung, daß
eswünschenkann, es gäbe einenGott,
und du wir st nie anseinemDasein
zweifeln." Die gleiche Psychologie gilt wohl
für jeden Abfall von einer höhern Form des Glau-
bens zu einer tiefern: wer treu, gewissenhaft nach
seiner höhern Form des Glaubens lebt, wird Nicht
ernstlich in Versuchung kommen, zu einer niederern
Form abzufallen.

Es ist eine alte Geschichte: der erste Schritt

vom Glauben zum Abfall vom Glauben ist nicht
ein Akt des Verstandes, sondern ein Wunsch
des Herzens — des „Gemütes", würde Rous-
seau sagen. Es ist eine gefährliche oder sündhafte
Neigung des Herzens, gegen die man sich zu wenig
wehrt. Und diese Neigung, diese gefühlsmäßige
Einstellung, diese Stimme aus dem untern
Teile der Seele wirft dann auch auf den obern
Teil, auf den Verstand, auf das Urteilen ein, be-

wirkt, daß man die Gründe, die für das Glauben
sprechen, nicht mehr klar einsieht. „W i r u r t ei -
len in der Regel über eine Sache so,
wie wir gegen sie gestimmt sind",
schreibt aus tiefer Seelenkenntnis heraus der Ver-
fasser der „Nachfolge Christi". Wenn man jetzt
einerseits die Gründe für das Glauben nicht mehr
klar einsieht, weil die Motive aus dem untern
Teile der Seele, die gegen das Glauben sprechen,

gewaltig locken: muß man sich dann noch wundern^
wenn schließlich der Wille gegen das Glauben
entscheidet, das heißt, wenn schließlich der Wille
den Verstand veranlaßt, den Gründen für das
Glauben, der Stimme von oben also, nicht zu-
z u st i m m e n?

Der erste Schritt vom Glauben zum Nicht-
glauben, von einer höhern Form des Glaubens zu
einer tiefern Form ist also wohl immer nicht ein
Akt des Verstandes, sondern ein Wunsch des

Herzens, eine gefährliche oder sündhafte Neigung
des Herzens. Und das beste Mittel, seinen Glau-
den zu bewahren, ist darum das Bravsein,
das Leben nach dem Glauben. Halte dein Gemüt
stets in der Verfassung, daß es wünschen kann, es

möchte das, was du glaubst, wahr sein, und du
wirst nie ernstlich und dauernd daran zweifeln.
„Tut zuerst meine Lehre, dann wer-
det ihr erkennen, daß sieausGott
ist", sagte der Heiland seinen zweifelnden Zuhö-
rern. — Und die beste Vorbereitung zum
Glauben, die beste Vorbereitung, um von einer tie-
fern zu einer höhern Form des Glaubens und schließ-
lich zum „reinen und unversehrten" katholischen
Glauben zu kommen, ist immer eine gewisse s itt -
liche Höhe, eine gewisse Freiheit und
Reinheit des Herzens. „Selig, die ein
reines Herz haben, denn sie werden Gott an-
schauen", heißt es bei den acht Seligkeiten. Nur
wenn das Herz geordnet ist, kann man zur rech-
ten Erkenntnis Gottes und göttlicher Dinge kom-
men. Das Suchen nach der Wahrheit, nach dem

rechten Glauben ist demnach zuallererst und zu-
tiefst nicht eine logische Angelegenheit, eine

Angelegenheit des Verstandes, sondern eine

moralische, à Angelegenheit des Herzens,
des Willens.. Nur wer will, kann zum wahren
Glauben kommen. Und um ein so hohes Wollen



Nr. 8 Schweizer-Schule Seite 77

aufzubringen, muh man zuerst etwas Rechtes
und Braves fein.

AIs kürzlich irgendwo im Schweizerlande ein
tüchtiger und angesehener katholischer Geistlicher
im Begriffe war, vom Priestertum und von der
katholischen Religion abzufallen, berief ihn sein

Bischof zu sich, um in väterlicher Weise ihm zuzu-
reden. Bei dieser Unterredung soll der Geistliche
ungefähr folgenden Standpunkt vertreten haben:
„Sehen Sie, Gnädiger Herr, die Wissenschaft ver-
bietet mir, weiter Priester und Katholik zu blei-

Der ehrwürdige Don
Ein vorbildli

5 W. Gm

b) Seine Erziehungsmethode.
„Wollt ihr die Pädagogik auf vorb.ldliche

Weise in die Tat umgesetzt sehen, so gehet in das
Oratorium zum heiligen Franz von Sales und
beobachtet Don Bosco". — So sprach Professor
Rayneri, Dozent der Pädagogik an der königlichen
Universität in Turin, zu seinen Schülern.

Don Bosco hatte seine Methode als die P r ä-

ventivwethode — Vorbeugemethode —
bezeichnet. Bei dieser Methode wird der Zögling
bewacht und nach Möglichkeit vor Uebertretung be-
schützt — bewahrt. Und zwar soll dies in liebevol-
ler, aufmunternder Hingabe geschehen. Der
Schützling soll aufgemuntert werden.

Bei der sogenannten repressiven (rückwirkend
strafenden) Methode dagegen wird nicht so sehr

auf Bewachung gesehen — sondern nach dem

Uebertritte bestrast.

Don Bosco aber konnte mit seiner Methode
die Herzen der Zöglinge gewinnen. Kinder sind
gewöhnlich viel feinfühlender, als manche Erwach-
sene glauben, merken es bald, wenn ihr Erzieher
Schmerzen — auch Seelenschmerzen — duldet.

Das benutzte Don Bosco in seiner Methode.
Er wußte, daß manches Kind in der Unachtsam-
keit einen Fehltritt tut. Wird es dann bestraft, so

wird das Kind gewöhnlich verbittert, vergrämt. —
Und wohl manches Kind hätte den Fehltritt nicht
getan, wäre es beizeiten gewarnt und von einem

Beschützer gehütet worden. —
Schon oft konnte man beobachten, daß Iüng-

linge die Strafen nicht vergessen hatten, die sie in
früheren Iahren erhielten, sich vielleicht sogar zu
rächen versuchten. Die Erinnerungen der Jugend
bleiben gewöhnlich haften, erfreuliche wie uner-
freuliche Erlebnisse. Gibt es nicht Fälle, in denen
sich Mere Leute noch erbittern an den harten
Strafen oder Worten, die sie in der Schule erhal-
ten haben?

den. Ich habe mich überzeugt, daß das Credo
des Katholiken und daß namentlich das Gesetzbuch

für den katholischen Priester vor den gesl-
cherten Resultaten der Wissen-
schaft nicht standhalten können."
Darauf soll der Bischof geantwortet haben:
„Hochwürden, ich fürchte, daß, bevor sie zu die-
ser Ueberzeugung des Verstandes kamen, m
Ihrem Herzen etwas nicht standgehalten
habe."

(Schluß folgt.)

Bosco (181S-1888)
cher Erzieher
under «Fortsetzung^

Don Bosco aber suchte wenn immer mög-
lich nicht zu verbittern, sondern aufzumuntern, auf-
zurichten, aufzubauen. In der Anwendung seiner

Präventivmethode benutzte er, was er konnte. Er
gab seinen Zöglingen so viel wie möglich Freiheit
daß sie sich tummeln und erholen konnten. Musik
und Deklamationen wurden gepflegt, Spaziergänge
unternommen und ein kleineres Theater wurde
eingeführt. Vor allem aber suchte Don Bosco
seine Zöglinge dahin zu bringen, daß sie zum Herrn
im allerheiligsten Altarsakramente gingen und sich

nährten mit der „Speise des Lebens." Da hat ja
die Seele, was sie verlangt, das Brot der Stärkung
und das Brot des Lebens.

So konnte er den Ausspruch tun: „Ich bin in
der Tat selten gezwungen, einen jungen Menschen
als absolut nicht zu zähmen und als unverbesserlich

zu entlasten." Die Entlassung war die härteste
Strafe. Prügel oder Schläge gab es keine. Der
Blick und das Wort waren Strafe genug, aber
das liebende Wort.

Das Präventivsystem sucht den Zögling von
der zarten Seite anzupacken. Denn, die kindliche
Seele ist empfänglich und die Strafe ist schnell zu
hart. Die Liebe erwärmt, frischt auf, macht eifrig
und tätig. Die Härte dagegen macht kalt und

stumpft ab. — Wie viel vermag ein Blick, ein

Wink, eine Handbewegung, Lob oder Tadel!

Don Bosco selbst berichtete: Seit 40 Iahren
gebe ich mich mit der Jugend ab, und ich kann mich

nicht erinnern, jemals die Peitsche oder ähnliche

Strafmittel angewendet zu haben; dennoch habe ich

mit Gottes Hilfe nicht allein das erreicht, was ich

wünschte, und das selbst bei denen, für welche ich

jede Hoffnung auf Erfolg aufgegeben hatte."
Don Bosco flößte seinen Zöglingen Vertrauen

ein und er selbst schenkte ihnen Vertrauen, viel, sehr
viel Vertrauen. So gewann er die Jungen. Und

mehrere reisten heran zu wahren Heldengestalten.

Mit dieser Vertrauens- und Vorbeugungsmethode


	Glauben und Nichtglauben als psychologische Probleme [Teil 6]

