
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 13 (1927)

Heft: 6

Artikel: Pestalozzi und wir : (Schluss)

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ölten, 10. Februar 1927 Nr. 6 13. Jahrgang

Schweizer-Schule
Wochenblatt öer katholischen Schuwereinisungen öev Schweiz

Der „Pädagogischen Blätter" 34. Jahrgang

Für die Schristleitung des Wochenblattes:
Z Tr->xler.Prof..Luz«rn,Billeustr. lt. Telephon 2I.K6

Inserat. n-Annahme, Druck und Versand durch den

Verlag Otto Walter A.»v. - Ölten
Beilagen zur „Schweizer-Schule":
Volksschule » Mittelschule » Die Lehreri« Seminar

Abonnements - Iahrespreis Fr. lv.—, bei der Poft beîcllt Fr. 10.29
Vk 9î) A»sl»lld Portozuschlag

Insertionspre.is Nach Spezialtaris

Inhalt: Pestalozzi und wir — f Staatsrat Georg Python, Erziehungsdirektor des Kts.Freiburg 1886—1927
Beilage: Volksschule Nr. 3 —

Pestalozzi und wir
(Schluß).

Pestalozzis Weltanschauung.
„Du sollst an einen Gott glauben, du mußt Re°

iigion haben!" — das ist die erste grundlegende
Forderung unseres Katechismus. Pestalozzi glaubte
— wahrscheinlich — an einen persönlichen So l,
freilich auf seine Art. Pestalozzi war auch religiös,
allerdings auch hier wieder auf besondere Weise,
"pestalozzi verlangt — als Politiker, als Menschen-
freund, als Pädagoge — auch von andern Men-
schen Religion und Religiösität, damit sie brav
seien und es ihnen wohlergehe auf Erden.

Aber mit diesen Feststellungen haben wir das
Kapitel über die Weltanschauung Pestalozzis noch
nicht beendet. Das sagt eigenliich noch nicht sehr
viel. Auch der Hà, auch der Mohammedaner
glaubt an einen Gott, ist vielleicht sehr religiös und
erzieht sein« Kinder zur Religiösität und zur Treue
gegen sein Sittengesetz.

Es gibt aber in unserm Katechismus nicht nur
emen ersten Glaubensartikel und ein natür-
liches Sittengesetz. Es gibt barin auch einen

zweiten Glaubensartikel und noch zehn an-
dere dazu, und es gibt darin im zweiten
Hauptstück ein christliches Sittengesetz und im
dritten Hauptstück — neben dem Gebet — auch
eine Gnànlchre und eine Sakramenten-
lehre. Darum heißt die zweite Grundforderung
unseres Katechismus: du mußt Christ sein!

War Pestalozzi ein Christ?
In der Grabschrift, die ihm „der dankbare

Aargau" setzte, und deren Text Augustin Keller er-

sann, steht dieses hochheilige Wort, groß und laut:
„Mensch, Christ, Bürger!"

War Pestalozzi ein Ehrist?
Wir dürfen und müssen auch diese Frage stel-

len. Und wir stellen sie, falls wir auch hier ein«

Entschuldigung brauchen, im Auftrage Pestalvzz.s
selber. In seinem XXXIV. Briefe an seinen ettgli-
schen Freund Greaves lädt er die „christliche Mut-
ter" Englands à, zu prüfen, ob sein? Richllin.cn
und Grundsätze mit „wahrhaft christlichen Grund-
sähen" im Einklänge stehen, ob sie verdienen, die
ersten vorbereitenden Schritte einer „wirklich christ-
lichen Erziehung" genannt zu werben. Und dann
schreibt er weiter: „Wenn ihre Antwort verneincnd
ausfällt, wenn ihr Herz sie warnt und reifliche
Ueberlegung bekräftigt, daß diese Grundsätze n i Hr
christlich sind, dann sollen sie verwor-
sen und nicht mehr erwähnt werden."
Diese Einladung gilt naturgemäß in bezug auf das

ganz: Erziehungswerk Pestalozzis für alle Ehrgien,
denen, wie der christlichen Mutter, das heilige
Werk der Erziehung von Kindern anvertraut ist.

War Pestalozzi ein Christ? Darf seine Päda-
gogik als christliche Pädagogik angesprochen wenden?

Wir müssen zuerst über den Begriff Ehrist
reden.

Wer ist ein Christ? Wer hat darum das
Recht, sich diesen stolzesten und zugleich demü.ig-
sten Namen, den « gibt, beizulegen?

Der katholische Dogmatiker taust mit diesem hl.
Worte im strengsten Sinne nur denjenigen, der den



Seite 54 Schweize r - S ch ul « Nr. f.

ganzen Chrisws annimmt, der also berett ist, alles
zu glauben und zu tun, was ix« ta.holische K-rche
— à Namen Jesu Christi selber — zu glauben
und zu tun vorschreibt. Demnach wären äußer-
lich Christ«« d« Kathlttiken, innerlich —
«eben ben guten Kachvliken — alle die-
sengen, die unverschuldet außerhalb der kathvli-
schen Kirche stehen und im übrigen „guten Willens"
sind. Wir wenden hier das Wort nicht in diesem
Sinne an. Pestalozzi gehörte ja äußer! ch nie zur
katholischen Kirch?, und ob er innerlich dazu ge-
hörte, steht in diesem Kapitel nicht in Diskussion.

Wer ist ein Christ? Wir soffen hier das Wort
im weiern, im allgemeinen Sinne auf. Allgemein
bezeichnet man als Christ nur denjenigen, der an
d e Ofjmbarung glaubt, an die Ofsenbcrungswahr-
heilen und Osfendarungsgebvte, und der darum ein
überna ürliches Ienseitsziel annimmt; der darum
auch an die Dreifaltigkeit glaubt; der die Hl.
Schrift als inspiriertes Gottesbuch annimmt; er an
die Gottheit Jesu Christi glaubt im Sinne des Ni-
cänums; der an die Er'ösung der Menschen von der
Erbsünde und den persönlichen Sünden durch Jesus
Christus glaubt; der an die Notwendigkeit der
Gnade, der heiligmachenden und der helfenden
Gnade und an die Gnadenmittel glaubt.

War Pestalozzi in diesem Sinne Christ? Man
wird die Frage rundweg mit einem Nein beant-
Worten müssen.

War Pestalozzi Christ?
Es gibt Tausende und Millionen, die sich Chri-

sten nennen, trotzdnn sie keine der eben genannten
christlichen Grundwahrheiten annehmen, wenigstens
sie nicht im Sinne des positiven Christentums an-
nehmen. Wohl ist auch ihnen die Hl. Schrift das
tiefste und reinste Neligionebuch, ad r es enthält
halt doch nur Menschenroeisheit. Sie nennen
Christus wohl das „absolute religiöse Genie" und
seine Gsdurtsstunde „das wichtigste Da um der
Weltg schich e", aber sie glauben nicht an sein«
Got heit im Sinn« d:s nicänischen Glaubensbe-
kenn'nisses, a'so im Sinne des katholischen und des

g'äubg-pro'estantischen Ka'echismus. Sie nenn«n
Chr.stus sogar Erlöser, dabei aber denken si? nicht
an das Genug uungswerk von Kaivaria für die
Erdsünde und alle persönlichen Sünden der Men-
schen, sondern nur daran, daß seine Lehre und sein
Beispiel g:eignet seien wie nich's anders, was
je Menschen dachten und lebten, den Menschen
aus seinem Elend hcrauszusühren. .Sie haben
Wor'e höchster Bewunderung üb.r „die Hoheit
und die sittliche Kultur des Christentums", über die
unsere Menschheit nie hinauskommen werde; aber

dà ist ihnen das Christentum doch nur Produkt
und zugleich höchste und reinste Form der Huma-
nitch. Si? n nnen sich Christen, besonders darum,
wo.l sie bei ber Sitâlehre Jesu Christi und be-

sonders bei der Bergpredigt wertvolle Anleihen ge-
macht habe«; diese St.tenlehre betrachten sie nicht
als direkt, auf übernatürliche Weise von Gott ge-
offenbart, sondern nur als höchste und reinste
Aeußerungen der von Gott geoffenbarten Men-
schennatur.

War Pestalozzi Christ in diesem Sinne? Ich
glaube: I a

Aber verdient diese Art „Christ" wirklich den

Namen Chr.st — ohne Anführungszeichen? Free-
lich, wir haben kein gesetzliches Mittel, zu ver-
hindern, daß man sich so nenn?; aber wir können

uns romigstins weigern, selber ihnen diesen Namen
zu geben. Und wir können wenigstens protestieren
gegen den Mißbrauch des Namens.

Pestalozzi ein Christ?
Gewiß, auch «r hat Worte höchster Anerken-

nung und Bewunderung für Christus und das
Christentum. Aber was ist ihm Christus? Ein Re-
lig.onsstifter, der „die Religion in ihrer höchsten
persönlichen Ausprägung darstellt
undauf diereinenKräftedermensch-
lichen Natur gründet", sagt Pestalozzi in sei-

ner Lenzburger Rede. Und was ist ihm das Chri-
stentum? In seinem viel genannten Briefe an den

preußischen Minister Nicolovius legt er folgendes
Bekenntnis darüber ab: „Von meinem Schichal
also geführt, halte ich das Christentum für nich t s

anderes, als für die reinste und edelste Modi-
sikation der Lehre von der Erhebung des mensch-
lichen Geistes über das Fleisch und diese Lehre sür
das große Gche^mnis und das einzig: Mittel, un-
sere Nàr im Innersten ihres Wesens ihrer wahren
Veredelung näher zu bringen. Das, glaube ich,
sei das Wesen des Christentums". Das
ist nun an und für sich ganz schön gesagt, ist alles
auch durchaus wahr. Es ist eigentlich nur die
Umkehrung eines alten christlichen Gedankens, dem
Tertullian die klassisch« Form gegeben hat ln s.i-
nem Worte von der — siàs nàrsliter cttri-
stians. Aber das ist nicht alles. Das Christentum
ist uns unendlich mehr. Das Wesen des Christen-
tums ist uns etwas ganz anderes. Das Christen-
tum Pestalozzis aber ist wesentlich ra-
tionaiistischer, naturalistischer Art.

War Pestalozzi ein Christ? Der hochverdiente
katholische Schulmann Lorenz Kellner meinte ein-
mal, wohl in Berücksichtigung so schöner und er-
baulia^er Geständnisse: Pestalozzi sei wohl
außerchristlich, abernichtwiderchri st-

lich. Wir meinen, abgesehen davon, daß Pesta-
lozzi dem einzelnen Christen, gleich weiches Be-
kenntniffts, immer mit Hochachtung entgegentrat,
wenn dieser nur in seinem persönlichen Leben den

Ge st des Christentums in sich trug; abgesehen da-
von sei dieser milde Satz von Kellner — wenig-
stens in seinem zweiten Teile— nur in sehr be-



Nr. K Schmelze r- Schu le Seite R

schränkten, Maße richtig. Wn eine Weltanschau-
ung vertritt und für deren Ausbreitung sein Leben

lang tätig ist. die das Wesentliche des Chri-
sten.ums nicht enhält, ist eben nicht nur archer-
christlich, er ist tatsächlich ein gefährlicher Geg»
ner des positiven, des wahren Christentums,
auch wenn er diese nicht direkt bekämpft.

Damit haben wir eigentlich auch schon die an-
lere naheliegende Frage entschieden: wie sich Pe»
stalozzi zu den einzelnen Konfessionen stelle, die sich

christlich nennen. Pestalozzis Christentum steht

„über den Konfessionen" — um ein L.eb-
lingswort des modernen rationalistischen „Christen-
lums" zu gebrauchen. Sein Christentum ist seinem

Wesen nach Indifferentismus, ähnlich
wie ihn Lessing in seinem Nathan predigt. Denn
das Wort Arners: „Es ist das Los der Menschen,
daß die Wahrheit keiner hat, es haben sie alle, aber
»erteilt. Wer nur bei einem lernt, vernimmt nee,

was die andern wissen", ist auch Anficht Pestaloz-
zis. Und zweimal, in der Aorrà zu „L. u. G."
und dann wicher in „W. G " spricht er seine Ueber-

zeugung dahin aus: „Ich nehme keinen Anteil an
dem Streite der Menschen über ihre Meinungen
(Meinungen ^ religiös« Ansichten, Grundsätze,
Dogmen); aber das, was fromm, brav, treu und
bieder macht, was L'.ebe Gottes und Liede zum
Nächsten in ihr Herz und Segen in ihr Haus brin-
gen kann, das, meine ich, sei ausier allem Streit,
uns allen und für alle in die Herzen gelegt."
Kommt einem da nicht sofort der Spruch des mo -
dernen „Christen", wie er sich etwa in einer
freisinnigen Aàng oder in einer freisinnigen Par-
teiversammlung zum Worte meldet, in den Sinn:
„Die rechte Religion hat, wer den Seinen, den

Mitmenschen und dem Staate gegenüber seine

Pflicht tut?" Und ist es zum verwundern, wenn,
vor allen andern, die modernen Rationalisten sich

um ein besonders feierliches und gut besuchtes Po-
ltalozzisubiläum bemühen.

Wenn Pestalozzi einmÄ der Kirche als der
Vertreterin eines bestimmten Bekenntnisses zuruft:
„Du entmannest die Söhne des Staates und machst
den Priester zum König", und wenn er gelegentlich
sich empört, dass das Volk wohl einen Begriff
bade für dem Mißbrauch der bürgerlichen Gewalt,
dagegen stumm bleche im Angesicht der im Namen
der Religion ausgeübten Knechtung der Gesinnung
^ so heißt das doch deutlich: er hat für die

Geistlichen, für die offiziellen Vertreter der
Konfessionen, für die Prediger nicht sehr piel übrig.
Nlancher moderne Antiklerikale könnte sich hier bei
Pestalozzl den nötigen Wortschatz gegen den bösen
Klerus und gegen die sogenannten Uedergriffe des
Klerus holen. Nicht daß Pestalozzi im bürgerlichen
Leben dem Geistlichen irgendwie naheträte, ihn
herabsetzte, ihn schlecht zu machen suchte, dafür war

er zu edel. Und daß er für den Geistlichen nach
seinem Sinne hohe Achtung hat, bervo.st ein Worh
das er dam diàrn Iost m „Christoph und Else"
in den Mund legt: „Du kannst sicher sein, daß alle
die Zucht- und Findelhäuser, die Festungen und
alle Hochgerichte zum Glück der Nationen mchl so

viel beitragen, als das stille Tun eines einzigen
Pfarrers, der Kopf und Herz für seinen Post m
recht in Ordnung hat. Aber sein Chr.sten.um braucht
die Kirche und die Geistlichen gar nicht. Man kann
es machen ohne sie. Sie sind einfach üb e r slüs »

s lg. Warum? Die wahre Gotteserkenntnis sei ja
unmittelbar, sie sei nur Sache des Herzens, könn«

und brauche also nicht gelehrt zu werden, mein: Pe-
stalozzi. Die Geistlichen aber meinen, sie seien be-

sonders dazu da, bestimmte religiöse Wahrheiten
zu lehren und deren Richtigkeit zu beweisen, die

Irrtümer anderer aber als solche aufzuzeigen und

zu widerlegen. Noch mehr. Sie sind nach

ihm nicht nur überflüssig, sondern sogar eigentlich

schädlich. „Hart in Kopf eingegrabene Bil-
der von Gott sind... um kein Haar besser und der
menschlichen Natur nicht weniger schädlich als die
steinernen und hölzernen Götzen, die sich d e rohern
Menschen schnitzeln", lehrt er. Und weiter metnl
er, „der Unterricht in den Zankapfeifragen" (das
sind religiöse Lehren, wodurch sich die einzelnen
Religionen von einander unterscheiden) erzeuge nur
„Spruchheilige" und „Maulhelden". Aus diesen
und ähnlichen Erwägungen bloß — sicher nicht
aus persönlicher Abneigung heraus — sind denn
auch die scharfen Ausdrücke zu erklären: „Psasfen-
sinn" das „Maulbrauchen auch auf «der Kanzel"^
„Geist ber Psaffheit", Pfaffenschaden" usw.

Und jetzt noch die wichtige Frage: wie stellt sich

Pestalozzi das Verhältnis vor Mischen Staat
und Religion, zwischen Staat und Kir»
che? Er hatte auch hier, wie in so manch anderer
grundsätzlicher Frage, zu verschiedenen Zeiten sei-

nes Lebens verschieden« Ansichten. Nie aber hat
er, auch in dieser Frage, einen Standpunkt verlre»
ten, der sich mit dem Standpunkt unseres Katechis-
mus deckt. In seiner jüngern Periode — also vor
den 9ver Iahren — lehrt er, daß die Religion der

„höhern Polizei des Staates" unterzuordnen sei.

Der Staat sei der oberste Rclig'tonslchrer. Er solle
alle Erzieher „vom Bischof bis zum letzten Schul-
meister zu vereinigen suchen", um das Volk zu
bilden. Nur so könne ber „Pfaffensinn" seine
schädliche Rolle nicht spielen. Später will er die

Religion rein Sache des einzelnen Menschen sein

lassen: der Staat habe und brauche als solcher kein

Christentum: ihn gehe dies« Frage nichts oder höch-
stens negativ an, in dem Sinne, daß er das
Recht des Individuums, seine eigene Ueberzeugung

zu haben, zu schützen verpflichtet sei. Nach 1793



Seite 56 Schweiz« r » Schule Nr. li

nähert er sich wieder eher der Auffassung, daß der
Staat die Religion zu unterstützen habe.

Pestalozzi «n Christ? Glüphi, das Schatten-
bild Pestalozzis, sagt von sich, er sei ein Suchen-
der, ein Zweifler, ein „frei denken der
Ch ri st". Und Pestalozzi legt im schon erwähnten
Briefe an Nicolovius das Bekenntnis ab: „Du
kennst Glüphis Stimmung, sie ist die meini-
g e" und, an einer andern Stelle des nämlichen
Briefes: „...also ging ich ichwankend zwischen
Gefichlen, die mich zur Religion hinzogen und llr-
teilen, die mich von derselben woglenkten, den toten
Weg meines Zeitalters."

Pestalozzi ein Christ?
Einer der besten schweizerischen Pestalozzllenner

schrieb vor 5 Jahren in der „Schweizerischen Leh-
rcrzeitung" folgendes über diese Frage: „Wahre
Religion, Religion, wie sie Pestalozzi
auffaßte, steht hoch über alleM Dog-
maund über aller Kirche. Soisteszu
begreifen, daß Pestalozzi in seinen
spätern Iahren Gegner der Kirche
wurde, aber dennoch ein eifriger, tie-
fer Christ blieb. Religion ist Pestalozzi das,
was Goethe die Ehrfurcht nennt vor dem, was über

uns, unter uns und in uns ist..." — Wir haben
d efer Darstellung des Christentums Pestalozzis, die
von freisinnig-protestantischer Seite stammt, nichts
beizufügen, als das, daß wir von der „wahren Re-
ligion" und vom „tiefen und eifrigen Christen"
eine andere Auffassung haben; im übrigen wird sie

ziemlich richtig sein. Dann aber müssen wir auch
den scheinbar harten Ausspruch verstehen, den kürz-
sich ein katholischer Führer Deutschlands im An-
gesichte der allgemeinen Rüstungen auf das
Pestalozzi - Jubiläum tat: „Katholischer
Weihrauch paßt schlecht zu Pestaloz-
z i f e i e r n."

Doch, was hat das alles mit dem Pestalozzi-
Jubiläum zu tun? hält man mir entgegen. Wir
feiern ja nicht den Theologen Pestalozzi, sondern
den Lehrer. Wir haben es ja am 17. Horner nicht
mit deinem Katechismus zu tun, für den du so

ängstlich besorgt bist, sondern mit dem „Gründet
der neuern oolksschule", mit dem „Erzieher der
Menschheit".

Aber weiß man denn nicht, daß niemand so we-
nig seine Theologie vergessen kann als der Päda-
gogtker, und oaß niemand so schwer seinen Kale-
ch'smus verleugnen kann wie der Pädagoge? Es
kann einer ein sehr gutes Lehrbuch der Physik oder
der Geometrie schreiben, ohne daß man daraus
von seiner Theologie etwas merkt. Und es kann
einer ein sehr guter Chemieprofessor soin oder ein
prächtiges lyrisches ' Gedicht machen, ohne dabei
seinen Katechismus zu verraten. Aber man kann
kein einigermaßen vernünftiges Lehrbuch der Pä-

dagogik schreiben, ohn« dabei auch von Weltan-
schauungsfragen zu reden. Und es kann einer kein

vollwertiger, ernst zu nehmender Erzieher sein,

ohne seinem Zögling auch etwas von seiner Welt
anschauung zu geben. Der schon einmal genannte
alt Seminardirektor Dr. Th. Wiget in Rorschach
hat letzten Sommer in der „Schweizerischen Leh-
rerzeitung" folgenden schönen und treffenden Satz
geschrieben: „Jede Erzi Hangslehre ist teledogsch,
das heißt nach einem obersten Gesichtspunkt vrien-
tiert. Dieser lautet allerdings bei den führenden
Pädagogen, je nach ihrer Auffassung vom Men-
schen und seiner Bestimmung, verschieden, alle aber

bestimmen darnach die Erziehungsmethode und die

Erziehungsmittel."
Auch Pestalozzi hat, wir haben es eben gehört,

seinen Katechismus, sein« oberstm Gesichtspunkte,
seine besondern Ansichten vom Menschen und seiner

Bestimmung. Und die verleugnet er auch als Pä-
dagogiker und als Pädagoge nicht. Seine jeweilige
Weltanschauung oder Theologie findet immer ihren
Niederschlag in seinem pädagogischen oder allge-
mein volkserzieherischen Schrifttum — anderes hat
er überhaupt nicht geschrieben — und in seinem
jeweiligen pädagogischen Wirken — etwas anderes
wirkte er überhaupt nicht, seit er, zuerst als
Landwirt und dann als Fabrikbirektor, Bankrott
gemacht hatte. Wir erinnern nur ganz flüchtig an

einige besonders charakteristische Tatsachen. Alan
rühmt z. B. so laut und meistens unbedingt Pesta-
lozzis Tätigkeit in St ans. Gewiß, wir wollen
die edlen Absichten des „Vaters der Waisen" nicht
im geringsten bezweifeln. Aber es war denn doch

— wenigstens nach unserm heutigen Empfinden --
eine merkwürdige Ungereimtheit, baß ein „freiben-
lender Christ", bas heigt ein Rationalist, die Er-
zvchung einer Schar ausschließlich katholischer à-
der zu übernehmen hatte, um ihnen, „alles in
a Ile m " zu werden, wie Pestalozzi selber in einem

Briefe an seinen Freund Geßner seine Tätigkei
umschreibt. Man denke ferner daran, daß seine
Erziehungsanstalten in Burgdorf und I fer-
ten interkonfessionell waren, also über den

„Schranken der Konsessionen" standen — um mit
einem meiner „Freunde" zu reden —, und daß die
oben geschilderten, so erbaulichen Hausandachten von
allen Zöglingen besucht wurden, also durchaus inter-
konfessionellen Charak er trugen. Man preist ferner
allgemein das große Werk Pestalozzis, daß er nicht
müde wurde, von der llnersetzlichkeit der Familien-
erziehung und vom Sogen der Muttererziehung zu
reden und zu schreiben. Gewiß! Und sicher hat nie-
mand eindringlicher nach guten Müttern gerufen,
und hat niemand poetischer über das Wir-
ken der Mutter geschrieben als Pestalozzi,
besonders da, wo er sie mit der Sonne
vergleicht. Aber wir dürfen darob nicht ver-



Nr, k Schweiz« r-Sch ul« Seite 57

gessen: die Mutter ist Pestalozzi auch Prie-
ster, einen andern Priester braucht er nicht;
die Familie ist Pestalozzi auch Kirche, eine ändere

Kirche und einen andern Gottesdienst als die

Hausandacht braucht er — nach seinem Systeme
— nicht. Weiter! Wir feiern „L. u. G." als ein
klassisches Erziehungswerk. Gewiß, es hat wun-
derbare Sachen darin, die dem Buche Unsterblich-
keit verleihen. Aber übersehen wir es nicht, daß im
brüten und vierten Teil der Pfarrer Ernst immer
mehr zurücktritt zu Gunsten Glüphis, des Lehrers»
daß Glüphi, als er die verlotterte Schule von Bon-
na! übernimmt, die Bedingung stellt: „Darin allein
Meister sein", und daß Pestalozzi die Gemeinde
schließlich gerettet werden läßt ohne die Kirche
und den Pfarrer, nur durch das Werk der Ger-
trud, glüphis und Arners, das heißt,
durch das WirkenderMutter, des Lehrers
und der Staatsbehörde. Aber das ist doch

ausgesprochen Laizismus in der Schul-
st ube, die L a i e n s ch ule, wie sie im Buche steht,
so ausgesprochen, daß sie vom führenden Vertre-
ter freisinniger Schulpolitik unserer Tage nicht ras-
senreiner verlangt und angestrebt wird. Ob Augu-
stin Keller, nicht auch an diese Seite der Päda-
gogik Pestalozzis gedacht hat, als er ihn in der

Grabschrift „Gründer der neuen Volksschule"
nannte?

Doch, doch, Pestalozzis Theologie wirkt sich

auch in seiner Pädagogik und in seiner Schulstube
aus. Und dieser Geist Pestalozzis wirkt sich noch

heute aus. Mir war zum Beispiel, ich spüre Pe-
stalozzigeist, als ich Ende 1926 in der am meisten
verbreiteten schweizerischen pädagogischen Zeitschrist
in der Iahresrückschau die Feststellung und dm
Wunsch las: „Alt ist der Kampf zwischen Kirche
und Schule. Langsam nur und mancherorts mit
geringem Erfolge gelang es der Lehrerschaft, sich

dem Einfluß der Konfessionen und
ihrer Diener zu entziehen, die Schule
aus dem Schatten der Kirche heraus-
zuführen in die Sonne naturgemäßer
Eigenentwicklun g."

Jetzt sollte ich noch etwas Schweres sagen über
den Fehler Pestalozzis, der von katholischen und
von gläubig-protestantischen Kritikern gewöhnlich
am schärfsten kritisiert wird, über seine Abi eh-
nung des Religionsunterrichtes. Ich
will es möglichst kurz machen. Mir fällt diese seine
Stellung nämlich gar nicht auf. Sie leitet sich ganz
folgerichtig aus seinen bereits geschilderten Grund-
iahen ab. Nach dem kirchlichen Gesetzbuche und
nach der ganzen christlichen Tradition soll der Re-
ligionsunterricht unter allen Schulfächern die erste,
die wichtigste Stelle einnehmen. Gerade das Ge-
genleil verlangt die Pädagogik Pestalozzis. Er
will und braucht gar keinen Religionsunterricht.

Und wenn Pestalozzi in einer grundsätz..cyen Frage
sich sein ganzes Leben und Wirken hindurch tnu
geblieben ist, so ist es in der grundsätzlichen, ent-
schiedenen Ablehnung des eigentlichen
Religionsunterrichtes. Dem widerspricht
nicht die Tatsache, daß an seinem Institute in Burg-
darf und Iferten Religionsunterricht, und zwar
sogar konfessioneller Religionsunterricht, ene.lt
wurde — allerdings nur an Hand der Bibel, wäh-
rend es einen Katechismusunterricht nie gab.
Denn dieser Religionsunterricht war durchaus nicht
im Sinne des Pestalvgzischen Systems, er wider-
spricht ihm eigentlich. Aber Pestalozzi konnte nicht
anders, so sehr es ihm zuwider war. Er mußte,
bei der immer etwas unsichern finanziellen Lage
seiner Anstalten, in dieser Frage — auch gegen
seme innere Ueberzeugung — den Wünschen man-
cher Eltem seiner Zöglinge entgegenkommen, und
mit den Kirchen und ihren Dienern durs e er sich

auch nicht ganz überwerfen; er war ohnehin n cht

besonders gut angeschrieben dort. Grundsätzlich
aber blieb Pestalozzi immer Gegner des Reli-
gionsunterrichtes. Nicht, daß er eine religions-
lose Schule wollte! Und auch Glüphi erzieht, wie
wir schon hörten, seine Schulkinder religiös. Aber
er erzieht sie ohne eigentlichen Religionsunterricht.
Er „läßt von jetzt an keine Meinungen mehr aus-
wendig lernen", und er knüpft — à sein Vorbild,
die Gertrud — „jedes Wort seiner kurzen Reli-
gionslehre an ihr (der Schulkinder) Tun und
Lassen, an ihre Umstände und Berufspflichten" an.
Sein Religionsunterricht ist also nur Gelegenheits-
unterricht. — Wir wollen uns nicht weiter mit die-
ser Frage beschäftigen. Pestalozzis Einstellung zum
Religionsunterricht folgt mit zwingender Logik
aus seinen bereits geschilderten Grundsätzen her-
aus. Er lehnt den Religionsunterricht ab aus
religiösen, aus psychologischen und aus ethischen
Gründen. Aus religiösen, weil die Religion
nicht gelehrt werden kann, da sie ja nicht Sache des

Verstandes, sondern ewig Sache des Herzens sei;

aus p s y ch olo g i s ch en Gründen, weil durch den

Unterricht ja keine klaren Anschauungen erworben
werden können; aus ethischen Gründen, weil
dadurch nur „Spruchheilige" und „Maulhelden"
gezüchtet werden und weil durch solche „Zankapfel-
fragen" die Menschheit ewig nie zum Frieden und

zur Ruhe kommt.

Soviel zur Frage der Weltanschauung
Pe st alo z z i s.

Begreift man jetzt die eingangs erwähnte Zu-
rückHaltung des katholisch-konservativen Staats-
mannes in der Frage des Pestalozzijubiläums?

Und begreift man es jetzt, daß Pestalozzi in den

allerwichtigsten, sagen wir es noch genauer: in den

entscheidenden Erziehungsfragen unser „Meister"
nicht sein kann?



Seite 58 Schweizer-Schule Nr.

Und wird men jetzt auch die »Schweizer-
Schule" begreifen, daß sie das Pestalozziproblem
zuerst von diesem Gesichtspunkt« aus angepackt hat?
Oder wird man sagen: da sieht man wieder, wer es

mit der Eintracht im Lande richtig meint. Aus-
gerechnet eine katholische Zeitschrift ist es, die den
Frieden und die schöne allgemeine vaterländische
Feststimmung aus den 17. Februar hin stören, die
alten religiösen „Zankapfetsragen", gegen die doch

Pestalozzi sein Leben lang kämpfte, mitten in der
schönsten und so notwendigen Ruhe wieder ausgrei-
sen mußte! Da sei man selber doch friedlicher
gewesen. Man solle nur die doch gewiß
reiche, von freisinniger Seite geschriebene Pesta-
lozziliteratur der letzten Ättmate und Wochen durch-
gchm; wie nobel und rücksichtsvoll sei man darin

allen jenen Fragen aus dem Wege gegangen, die
andere verletzen könnten — um des lieben Fric
dens willen!

Wir wollen nicht untersuchen, ob man wirklich rein
aus Liede zu uns und rein um des lieben Friedens
willen diesen grundsätzlichen Fragen, denen man ja
in Pestalozzis Werk doch auf Schritt und Tritt be-

gognet, aus dem Wege gegangen sei. Sei ihm, Mc
ihm wolle: wir dursten nicht daran vorbeigehen
Wir mußten von diesen Fragen reden.

Das ist allerdings nicht das Einzige, was w>r
über Pestalozzi wissen und zu sagen haben. Von
etwas anderm. Schönerem, wollen wir im nächsten

Kapitel etwas erzählen. Aber es mußte unser Erstes
sein, well es uns das Wichtigste, das Entschei -

dende ist. L. R.

î Staatsrat Georges Python, Erziehungsdirektor
des Kantons Freiburg 1886—1927

Ein eindrucksvolleres Leichenbegängnis hat
Freiburg noch nie gesehen, als dasjenige, das am
Mi.rvoch, den 12. Januar 1927, über die neue
Zähringerbrücke zog, der Kathedrale zu, deren ern-
stes Glockengeläute in den Herzen der vielen Tau-
senden widerhallte, die den toten Staatsrat Python
zur irbischen Ruhestätte begleiteten. Andere Män-
ner sind schon mit größerem Pomp: zu Grabe ge-
leitet worden in Stadt und Republik Freiburg, auch
in neuerer Zeit, aber keiner noch mit solcher Teil-
nähme des Volkes. Noch nie ist ein so zahlreiches
Leichengeleite lautlos durch die Straßen gezogen,
an deren Rand sich die ganze Stadtbevvlkerung in
stummer Teilnahme ausgestellt hatte. Der Schmerz
über dm Verlust des Mannes lag aus allen Ge-
sichtern ausgeprägt, und das Voll zeigte durch seine

Haltung deutlich, daß es die Seelengröße und die

Schaffenskrast desjenigen zu ahnen beginnt, der nun
auf seiner letzten Fahrt durch die Straßen der
Htadt zieht, derm Namen er über Land und Meer
getragen hat.

Seine Wiege stand vor 79 (er war gob.
1V. September 1856) Jahren in einem kleinen
Dorfe der Baste-Broye, in Portalban, besten

grüne Matten von ten Wellen des süd-
westlichen Neuenburgersees bespült werden.
Sein Bater betrieb dort ein Geschäft und der kleine
Georges wird sich von frühester Jugend auf an den
Blick in die Ferne gewöhnt haben, wenn er am See-
tzser spielt« und südwärts schauend mit einem Au-
genaustchiag die ganze Kette der Alpen umfaßte,
vom. Mopchlrme bis zur Jungfrau hin- Diesen
Zug in die Weite verriet er bei her Wahl sei-
ves Studienvrtes. Er ging nach Schwyz und er-

lernte dort à Kollegium die deutsche Sprache, ehe

er sich in der Muttersprache vollendete, zugleich
aber schloß er mit schwyzenschen Studienkameraden
ein Freundschaftsbündnis, das sein ganzes Ledm
lang anhielt, und die Brücke bildete zu den führen-
dm Männern der katholischen Innerschweiz, wäh»
rend semer späteren politstchm Lausbahn. Some
Freundschaft mit Mgr. Dr. Georgius Schmid von
Grüneck, Bischof von Chur, datiert von jener Zeit
her. Und Pfarre? Th. Berther in Platta, ein Berg-
pfarrer von seltener Krast und Voiksfreund von be.
währte? Treue im bünbnerischm Medels, wo her
Lukmanierpaß dm Wanderer von Disentis nach dem

Testin und Italien hinüberführt, erzählt dem ein-
kehrenden Gast mit jugendsrischer Erinnerung vom
temperamentvollen Iungfreiburgz? zu Anfang der

Siebziger Jahre des letzten Ichrhunderts. Ein
Glas Beltliner würzt die kurze Plauderstunde, und
beim Weggang steckt der Pfarrherr dem Scheiden-
dm eine Hand voll dürrer Wurzeln von heilkräfii-
gen Alpmkräutern in die Wandertasche. Als ich

zum letzten Male dort war, erhielt ich dazu ein-Herz
voll Grüße an den erkrankten Jugendfreund in

Fillisters.
Die Rhetorik absolvierte Georges Python in

Freiburg und auch die Philosophie und übersiedelte
sofort an die Rechtsschule, die damals im Anschluß
an das Kollegium St. Michael am Lyceum doziert
wurde. Im Jahre 1877 wählten ihn seine Mit-
schüler zum Präsidenten der Nui.honia und anno
1878 fettete er als Zentralpräsident des Schwei-
Milchen Studentenvereins das Zmtralfest in Frei-
bürg und Mgieich die Fahnenweihe der Zentral-
sahne, welche der damalige Kunstjünger und spä-


	Pestalozzi und wir : (Schluss)

