
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 13 (1927)

Heft: 5

Artikel: Pestalozzi und wir : (Schluss folgt)

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ölten, 3. Februar 1927 Nr. 5 13. Jahrgang

Schweizer-Schule
Wochenblatt öer katholischen Schulvereinigungen öer Schweiz

Der „Pädagogischen Blätter" 34. Jahrgang

Für die Schriftleitung des Wochenblattes:
Z Troxler. Pros» Luzern. Villenstr.lt, Telephon 2I.KK

Beilagen zur „Schweizer-Schule":
Volksschule - Mittelschule » Die Lehrerin - Seminar

Zuhält Pestalozzi und wir — Schulnachrichten —
Monat Februar — Hilfskasse — Lehrerzimmer
bist. Ausgabe,

Inserat. n-Annahine, Druck und Versand durch den

Verlag Otto Walter A.-S. - Olt-u
Avonnements» Jahrespreis Fr. !v.—, dei der Post bestellt Fr. lv.20

(Check Vt> 92) Ausland Portozuschlag

Znsertionspreis^ Nach Spezialtarif,
Aus Schüleraufsätzen — Himmelserscheinungen im
— Beilage: Mittelschule Nr. l Philolog.-

Wir — ist hier nicht pluralis mssestslicus.
Und es bedeutet auch nicht etwa nur den Vorstand
des katholischen Lehrervereins. Die ganze kalhvli-
sche Lehrerschaft der Schweiz möchte in den Schutz
dieses kurzen aber schweren Wörtch-ens sich begeben.

Noch mehr! Es bedeutet so viel wie: wir K atho -
liken, wir Katholiken der Schweiz, wir Katho-
liken überhaupt.

Vor einiger Zeit gab's irgendwo in der Schweiz,
zwischen Romanshorn und Freiburg, nicht sehr weit
von mir entfern!, zwischen zwei hochangesehenen
Staatsmännern, die beide im Erziehungswesen
ihres Kan'ons viel zu bedeuten haben, eine eifrige,
aber, wie es so hohen Herren ziemt, sehr höfliche
Aussprache über die Frage, wie bahelm, eben in
diesem Kanton, am 17. Februar 1S27 ber h un -
dertste Todestag von Heinrich Pe-
st alo z zi gefeiert werden solle. Ich habe von der

Auseinandersetzung nur wenig Bestimmtes ausge-
sangen. Ader das wenigstens merkte ich: man war
nich' der gleichen Meinung. Begreiflich! Der ein?
der beiden Staatsmänner war kaholisch-Ionserva-
d-v, der andere ein freisinniger Protestant, Und
noch für etwas glaube ich bürgen zu können, für
folgenden Schlußsatz des katholisch-konservativen
Argumentes: „Sehen Sie, Herr Kollege, wir Ka-
thoüken und wir Katholisch-Konserva'ive haben an
Pestalozzi nicht das gleiche Interesse und bringen
darum für den nächsten 17. F bruar nicht die chei-
che Begeisterung auf. wie Ihr andern, w'' Ihr
Freisinnige und Ibr freisinnige Protestante"," Wor-
auf der andere Staatsmann, der freisinnige Pro-

und wir
testant, etwas erstaunt, etwas resigniert erwiderte:
„Ja? Ist das wirklich so? Muß das so sein?" —
Und ich hörte aus dem Tone dieser Antwort noch

etwas anderes heraus, das mich in der Seeie
freute, das stillschwriger.de Versprechen: ich will
darüber nachdenken, ich will mir Mühe geben, auch

euren Standpunkt zu verstehen.

Ja, so ist es wirklich! Und es muß so sein! Der
katholisch-konservative Siaatsmann hat seinem pro-
testantssch-freisinnigen Kollegen gegenüber den

Standpunkt der Ka'ho!iken überhaupt vertreten. Er
hat nicht gesagt: wir Katholiken haben mit Pesta-
lozzi nichts zu tun, der geht uns nichts an! Pe-
stalozzi hat uns nichts gegeben, wofür wir ihm zu
danken bätten; aber er hat uns viel, sehr viel ge-

nommen, warum wir am 17. Februar schmollend
und schimpf md in sine Ecke stehen. So sagte er
nicht. Er sagte vielmehr — wenn ich sein Wort rich-
tig deute —: Gut. auch wir Katholiken werden am

17.Februar mitfeiern, freilich weniger laut als ihr
Freisinnige, und aus andern Erwägungen heraus
wohl auch als Ihr, Auch wir werden mitkommen
nach Brugg und zum Schulhause in Birr und auf
den Neuhof — wenigstens im Geiste. Auch wir
werden an Burgdorf und Iferten denken und mit
dem, was Pestalozzi dort ausstudiert und prob ert
hat, uns abgeben. Auch wir werden dem edlen

Menschen und dem unermüdlichen Woller unsere

Achtung zollen und dem genialen Methodiker un-
sere Bewunderung nicht versagen. Aber wir wer-
den dabei nicht vergessen, baß Allerwich igstes —
wenigstens nach unserm Katechismus Allerwichtig-



Seite 46 Schweize r-Schule Nr. 5

stes — uns u. Pestalozzi trennt: die Weltanschauung. I

Dab die Pädagogik, von der tvir das Heil erwar-
ten, das ewige Heil und das Heil dieser Erde schon,

dab die Pädagogik, »»ach der wir unsere Kinder er»

ziehen wollen und das Recht haden, zu erziehn,
in wichtigsten Punkten von der Pädagogik Pesta-
lvzzis abweicht. Wir werden als Methodiker zu
manchem, was Pestalozzi gesagt hat. freudig und
dankbar <>a sagen; wir werden aber als Pädagv-
giler und als Pädagogen auch am 17. Februar nicht
vergessen können, dab wir zu sehr vielem, was P:-
stalozzi als Pädagogiker und Pädagoge gesagt und

getan und Unterlasten hat, entschieden, unbarmher-
zig, unbelehrbar Nein sagen müssen.

Im Sinne dieses friedlichen und höflichen
Disputes will auch die Schweizer Schul« anläßlich
der Pestalozzifeier zu Pestalozzi Stellung nehmen.
Sie will einfach dieses Wort des kathvlisch°kons:r-
vativen Staatsmannes etwas näher umschreiben

— für dieeigenen Leute zuerst, damit we-
nigstens wir Katholiken selber wissen, woran wir
sind. Es soll uns aber freuen, wenn auch die an-
dein demon hören oder lesen. Ich erwarte von
ibnen nicht, dab sie sich zu meinem Standpunkte be-
tedren. Ich bin zufrieden, wenn sie, ähnlich dem

odm genannten freisinnigen Staatsmann, von mir
weggehen mit dem Versprechen ich begnüge mich

gerne mit einem stillschweigenden Berspre-
chen —, über unsern Standpunkt und die sich da-
raus ergebenden Folgerungen ruhig und wohlwot-
lend nachdenken zu wollen.

So müssen wir denn zuerst sagen, warum wir
die Pestalozzifeier nicht mitmachen können wie
die andern. Dam» aber wollen wir sofort uns
bereit erklären, das Gute, das Fruchtbare,
das Grotze auch an Pestalozzi anzuerkennen.
Und wir hätten es gem, wenn beide Parteien etwas
von uns lernen wollten. Vielleicht erreichen wir das
am ehesten, wenn wir dann in einem dritten und

verten Kapitel untersuchen, inwiefern w r r und in-
wiefern dieandernan dieser so wichtigen Streit-
frage gesündigt hàn und amwch sündigen.

Bon Pestalozzls Weltanschauung.
Das ist der tiefste, der ureigentliche Grund,

warum wir Katholiken den 17. Februar nächschin,
warum wir überhaupt die Feiern zur Erinnerung
an den 2. Jänner 1746 ober an den 17. Hornung
1827 nicht so begehen können wie die andern: die

Religion Pestalozzis oder, wenn man das andere
Wort lieber hört: seine Weltanschauung.

Dessen müssen wir uns immer bewußt bleiben,
und das dürfen und sollen auch di: andern wissen:
uns kommt immer zuerst und zuletzt die Religion.
Die entscheidend: Frage ist uns immer die reli-
gl'öse. Und diese unsere Einstellung ist nicht vier-
schrötige Eigenbrödclei, ist auch nicht etwa bloß

Kirchengebot. Sie ist mit unserer Natur gegeben.
Jede ander« Einstellung zum Lcheg und zu den Pro-
hlemen des Lebens wär: unnatürlich, wär« Ober-
fläch'.ichkeit. Gott ist das Alpha und das Omega,
der Anfang und das Ende. Bon Golt gehen wir
aus, und zu Gott sollen und wpllen wir wicher zu-
rück. Der Mensch ist auf Erden, um Gott zu dienm
und dadurch in den Himmel zu kommen. Sein« L:-
bensaufgabe ist dämm eine religiöse. Das tiefste,
das e gentlichz, genau genommen das einzige Thema
seines Lebens ist das religiöse.

Und erst recht müssen wir darum dieses Thema
zum Ausgangspunkte nehmen, wenn wir über Er-
Ziehung reden oder schreiben. Erziehen heißt la. dem
Menschen zu jener Ausrüstung verhelfen, die ihn
sähig und geneigt macht, feme Lebensausgade mög-
lichst vollkommen und möglichst selbständig zu er-
füllen, um möglichst vollkommen und möglichst
selbständig sein Mol, sein Lebensziel zu erreichen.
Das erste Kapitel im Erziehungsbuch wird darum
immer vpn der Frage handein: worin besteht dieses

Ziel, dieses Lebmsziel des Mmschen? Und das

wird die zweite Frage des Erziehungsbuches sein:
durch welche Mittel wird dieses Ziel erreicht? Uno

erst jetzt kommt auch noch die andere Frage: wet-
ches ist die beste, die kürzeste, die fruchtbarst: Me-
thode bei der Anwendung dies:r Mi tel?

Das sind die erstm Fragen, gleichsam die Paß-
Worte, die wir an jeden steilen, der als Erzieher
unserer Kinder uns entgegentritt. Und erst recht

müssen wir sie stellen, wenn wir Stellung nehmen
wollen zu dsmjnngen, den eine ganze Welt als
„Erzieher der Menschheit" zu feiern sich anschickt.

Das nämlich ist katholischer Wertmaßstab: wenn
ein Mensch oder ein System das Menschenleben
nach seiner irdischen, vergänglichen Seite noch so

sehr bereicherte oder — genauer — zu bereichern

schiene, dabei aber dem Höhern, dem Religiös-
sittlichen, dem Ewigen schàte, so bedeutete das —
alles in allem — nicht Vorteil, sondern Nachteil,
nicht Segen, sondern Fluch. — Und übrigens, wenn
wir einen Grund hätten, uns wegen dieser Stel-
lungnahme zu entschuldigen: es hat sogar einer von
„den andern" mir das Recht und sogar die Pflicht
zugesprochen, diese Fragen an den Anfang meiner

Abhandlung zu stttlen. Alt Seminardirektor Dr.
Th. Wiget, ein begeisterter Lobredner und ein bester

Kenner Pestalozzis, schrieb selber kürzlich in einem

Pestalozziartikel also: „Für den gläubigen Katho-
liken ist es Bedürfnis und Pflicht, Erzichungs- und

Schulfragen von seinem, religiösen Standpunkt aus

zu beurteilen."

Pestalozzis Religion oder Weltanschau-
ung und unsere Religion ober Weltanschauung!

Es ist noch nicht lange her, daß ich mich einem

befreundeten Gesinnungsgenossen gegenüber für
Pestalozzi zu wehren hatte. Der — eben Pestalozzi



M. 5 Schw eize r- S ch u le Seit« 47

— habe doch an keinen Herrgott geglaubt, ber sei

doch Atheist gewesen, meinte man. Nein, Pesta-
lozzi war — sehr wahrscheinlich — gvttesgläubig.
Ich weih schon, es gibt auch Nicht-Kachvliken, ganz
linksstehende Pestalozziforscher, die dem berührn-
im Pädagogiker den Glauben an einen persönlichen
Gott absprechen. Doch wohl mit Unrecht. Aller-
dings redet Pestalozzi oft in so unklaren, unbestimm-

im Ausdrücken von Gott, baß man da und dort
ernstlich versucht ist, zu glauben, jetzt brauche er
das hl. Wort wirklich im pantheistischen Sinne. Aber
dann hat er sofort wieder so einsache und vertraute
Formeln, um mit seinem Gotte zu reden, daß man
es wagen darf, mit Dr. Nicolay, einem bedeutend-
sten katholischen Pestalozziforscher, anzunehmen:
Pestalozzi habe sein ganzes Leben hindurch, auch

loenn im übrigen seine Religion und sein« Religiö-
sität starke Schwankungen durchmachen, den Gla u-
den an einen persönlichen Gott immer
festgehalten.

Freilich schon in diesem fundamentalen Punkt»
— also gleichsam schon im ersten Glaubensartikel
— weicht Pestalozzis Theologie, von unserm katho-
tischen Katechismus ob. Es ist katholisches Dogma,
daß der Mensch Gott mit Sicherhett erkennen
könne, und es ist von der Kirche ausgeschlossen,

„wer leugnet, daß der eine wahre Gott aus den
geschaffenen Dingen durch das natürliche
Licht der Vernunft mit Sicherhett erkannt
werden könne." Pestalozzi aber ist Gott Gefühls-
sache, sein Herz bloß verlangt darnach. Er braucht
einen Gott als Garant der Sittlichkeit. B e w ei -
s e n aber läßt sich nach seiner Theologie die Exi-
stenz Gottes nicht. „Frage dm Guten," meint er in
„W. G ", „warum glaubst du an Gott?" Gibt
er dir Beweise, so spricht nur die Schule aus ihm.
Eine geübtere Vernunft schlägt ihm diese Beweise
nieder. Er zittert einen Augenblick. Ader sein
Herz kann doch das Göttliche nicht leugnen, er kehrt
sehnend und liebend, wie an seiner Mutter Busen,
zu chm zurück. Woher also die Ueberzeugung
des Guten von Gott? Nichtvom Verstände,
sondern von jenem unerklärlichen, in kein Wort und
keinen Bogriff zu fassenden Triebe, sein Dasein in
dem höhern unvergänglichen Sein des Ganzen zu
verewigen." Und noch deutlicher spricht er den
nämlichen Gedanken an einer andern Stelle des
gleichen vierzehnten Briefes von „W. G." aus,
wo er sagt: „Ich kenne keinen Gott als den Gott
meines Herzens; der Gott meines Hirns ist
ein Hirngespinst; der Gott meines Her-
zens ist mein Gott: ich veredle mich in seiner Lie-
be: der Gott meines Hirns ist ein G ötz e, ich
verderbe mich in seiner Anbetung..." Diese Theo-
logie klingt ausgesprochen modernistisch und fast so,
'vte die Goethes, wenn er seinen Faust zu
Gretchm sagen läßt: „ Wer darf ihn

nennen? Und wer bekennen: ich glaub an ihn.
Nenn's dann, wie du willst, nenn's Glück!

Herz! Liebe! Gott! Ich habe komm Ramm dajür!
Gefühl ist alles; Name ist Schall und Rauch, um-
nebelnd Himmelsglut."

Pestalozzis Stellung zu Gott und zum Gottes-
begriff und damit allgemein zu religiösen Wahr-
heiten! Ob nicht diese eben geschilder.e Einstellung
des Theologen Pestalozzi zu diesen Fragen
mit ein Grund ist, warum der Pädagvgiter
Pestalozzi als Mann auch unserer Zeit, als Erzie-
her unserer Jugend, als Meister unserer Erzieher
so hoch gepriesen wird? Unsere Zeit möch.e nicht
ungläubig sein. Sie bekundet ein eigentliches Be-
dürfnis nach Religion. Aber man soll ihr nur nicht
mit bestimmten religiösen Begri.fen, mit festen,

unerbittlichen Wahrheiten kommen! So etwas er»

trägt sie nicht. Auch ihre Religion ist Gefühls-
religion, Bedürfnis des Herzens.

Und jetzt die andere Frage, die Frage nach der

Religiösität Pestalozzis, das heißt der ge-
sinnungsmäßigen Hingegebenheit an Gvlt und der

praktischen Beteiligung dieses innern Verhältnisses.
Schon Lavater, der berühmte zürcherische Zeitge-
nosse Pestalozzis, meinte einst: Christus habe zu
Lebzeiten keinen bessern Jünger gehabt, als Pesta-
lozzi einer sei. Und dieses Wort Lavaters wird
heule noch und mit Vorliebe von dm Verehrern
Pestalozzis zitiert. Anderseits aber hatte Pestalo zi
schon zu seinen Lebzeiten Geoner, die ihm und sei-

nm Anstalten jede tiefere Religiösität absprechen
wollten. Und er hat heute noch solche Gegner. Ich
selber habe die Ueberzeugung, daß P stalozzi em

warm religiöserMensch war. freilich auch

hier, wie überall, auf seine eigene Art. Und ich

finde diese Religiösität in alien seinen Schriften.
Wer mir das nicht glauben will, der soll wenigstens
die Briefe lesen, die der junge Pestalozzt an seine

Braut schrieb Oder er soll einige Kapitel l.sen au»
dm zwei ersten Teilen von „Lienhcnv und Ger-
trud". Oder er soll seine Anstalten in S ans und
Burgdorf besuchen. Oder er soll in dm Reden sei»

nes spätern Lebens ober in „Mutter und Kind", das
heißt in seinen Briefen an den Engländer Greaves,
etwas herumblättern Wer so schreiben kann, muß
ein warm religiöser Mensch sein. Und so ist es mir
gar nicht schwer, zu glauben, was Frid. Kaufmann
aus Horw, dm die Luzerner Regierung im Auf»
trage Renggers nach Burgdorf geschickt hatte, da»

mit er dort Pestalozzis Methode lerne, an seinen

Luzerner Freund Ed. Pfvffer berichtet: „. Um

1/^9 Uhr bereitet Vater Pestalozzi eine Schar von
mehr als 199 Kindern von verschiedenen Ständen
und verschiedenen Altern — von 6 bis 16 Jahren
— mit einem inbrünstigen Gebete zum Schlafe. Du
solltest einmal bei diesem erbaulichen Schauspi le

zugegen seyn und die Kraft des Gebethes dieses



Seite 48 Schweiz? r - Schule Nr. ö

Mannes und den Ernst, mit weichem die Knaben

ihm nachsprechen, mitanhören! Ja, mein Theurer!
wenn Du der hartnäckigste Gottesleugner wärest.
Du würdest Dein Herz nicht meistern, voll In-
brunst würdest Du zu dem Verleugneten mit-
bethen."

^Allerdings, diese Religiosität war sich nicht im-
mer gleich. Nach einer warmen Iugendperiode geht
sie in den Wer Iahren zurück, um dann in Stans
wieder anzusteigen und in Burgdorf sich auf der

Höhe zu erhalten. In Iferten erlàt sie, besonders
zwischen 1812 und 1815, einen starken Rückschlag.
Es kam hier überhaupt eine Zeitlang das Religiös-
sittliche, mit dem man ja nicht Parade machen kann,
neben dem Intellektuellen, mit dem man jederzeit
Mnzen konnte, nicht mehr start zur Geltung. Eine
Tatsache, die besonders ein früherer Schüler u. jet-
ziger Mitarbeiter Pestalozzis, Ramsauer, mit
Bedauern feststellt. „Alles wurde anders als in
Burgdorf," schrât er. „Pestalozzis Morgen- und
Abendgebet« hatten (in Burgdorf) eine Innigkeit
und Kraft, daß sie jeden Teilnehmer unwillkürlich
hinrissen; er betete so innig, las und erklärte die

Gellert'schen Lieder, ermähnte die Zöglinge jeden
einzelnen zum Selbstbeten und sah darauf, daß in
den SchlafsÄen jeden Abend von einigen Zöglin-
gen die Gebete laut gesprochen wurden. Solche Er-
Mahnungen kamen in Yverdon immer seltener vor,
und das Lautbeten hörte ganz auf, wie so vieles
Gemütliche." — Gegen das Ende seines Lebens
aber blühte die Rengichnät — immer seine Re-
ligiösität — in alter Wärme noch einmal auf.

Diese Verschiedenheit, ich möchte sagen Unbe-

ständigkeit der Religiösität Pestalozzis hängt sicher

stark mit seinen Lebensschicksalen zusammen, ist aber

wohl am tiefsten und richtigsten aus der Tatsache

zu erklären, daß seine Religion nicht in bestimm-
ten, klaren, unerschütterlichen Grundsätzen veran-
kert war, sondern immer nur Sache des Herzens,
das heißt, schwankender Gefühle blieb. Das war
denn auch ein Hauptmangel semer Religiösität:
sie war, wie seine Religion, zu ausschließliche Sache
des Gefühles. Und der andere Hauptmangel sei-

ner Religiösität: sie erschöpfte sich in frommen Ge-
sinnungen, in Tugendübung und im Gebete; an-
d e re religiöse Uebunoen gehören nicht ln den Ka-
techismus und in das Erziehungssystem Pestalozzis.

Noch eine dritte Grundfrage.
Im Lehrbuch der katholischen Religion steht die

Frage: Warum muß der Mensch Religion haben
und religiös sein? Und die Antwort darauf lautet:
Der Mensch muß Religion haben und religiös sein,
um dadurch Gott zu gefallen und dadurch in den

Himmel zu kommen. Religion ist ihrem Wesen
nach Gottesdienst. Der Zweck der Religion: die

Ehre Gottes und die eigene Beseli-
g u n g. Der Zweck der Religion: dadurch Gott

wohlgefällig zu werden und das eigene, ewige Heil
zu wirken. Der Zweck des Gebetes, des Opfers, der

holligen Sakramente, aller privaten und öffentlichen
Andachten: Verehrung Gottes und Heil des Men-
schön. Das ist auch der Zweck, der ureigentlich:
Zweck alles dessen, was wir Sittlichkeit nen-
nen, die ja à Teil der Religion ist.

Mr müssen das Gute tun und das Böse lasten,
um dadurch Gott zu gefallen und dadurch m den

Himmel zu kommen. „Suchet zuerst das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit. .!"

Ein zweiter Zweck der Religion und der Reli-
giosität, oder richtiger: die schöne, gottgewollte
Beigabe dazu — heißt es ferner im katholischen
Katechismus — sei das irdische Wohl, das irdische
Glück des Menschen, das menschenmögliche Glück
des einzelnen und der Gesellschaft. Und je voll-
kommener dix Religion sei, der man anhange, und
je gewissenhafter man nach dieser Religion lebe, ein
um so reicheres Glück schaffe man sich schon auf Er-
den. Und je unvollkommener die Religion sei und
je weniger genau man es mit der Ausübung der
Religion nehme, um so ärmer werde schon das Er-
denglück. Denn das irdische Glück werde mit den

gleichen Mitteln, genauer: auf der Grundlage der
gleichen Tugenden geschaffen, wie das ewige Glück.

„Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Ge-
rechligkeit, das andere — alles schöne Irdische
— wird euch dann dazugegeben wer-
den."

Wie stellt sich Pestalozzi zu diesen grundlegen-
den Lehren des katholischen Katechismus?

Zuerst sei festgestellt, daß Pestalozzi nicht nur
selber Religion hat und religiös ist, sondern daß er
— als Politiker, als Volkswirtschafter, als Men-
schenfreund, als Pädagoge — auch von seinen Mit.
menschen Religion verlangt. Weil er in der Reli-
gion das Fundament der Sittlichkeit und in der

Sittlichkeit das Fundament des Erdenglückes er-
blickt. Ohne Religion, ohne Glauben an Gott, ist
es nicht möglich, sittlich zu leben. Der Mensch

„will einen Gott fürchten, damit er Recht tun
könne. Er will einen Gott fürchten, damit der

Tiersinn seiner Natur ihn nicht länger in seinem

Innersten entwürdige". Und ein anderes Mal ruft
er aus: „Sei mir gegrüßt, kühnstes Wagestück mei-
ner Natur (àn: Religion), du erhältst die Scham-
röte im Leibe meines Todes; du erzeugst die Trä-
ne des reuenden Sünders, des kämpfenden Beters
mächtige Kraft, des hohen Dulders sich opfernden
Sinn, der Demut nie ermüdende Weisheft und der

Selbstverleugnung menschenändernde Tugend." Und

gegen Ende seines Lebens, als die eben verstorbene
Gattin im Gebetssaal des Instituts zu Iferten auf-
gebahrt lag, sprach er voll tiefer innerer Ergriffen-
heft zur Toten gewendet, im Angesicht« der ver-
sammelten Institutsgemeinde: „Was gab dir und



Nr. 5 Schweizer-Schule Seite 49

mir in jenen Tagen, in denen uns alle flohen und
Krankheit und Armut uns niederbeugte und wir
unser Brot in Tränen aßen, die Kraft, auszuhar-
rcn und unser Vertrauen nicht wegzuwerfen?" Und

jetzt legte er der Toten eine Bibel auf die Brust
und rief aus: „Aus dieser Quelle schöpften wer
Mut und Kraft und Stärke und Frieden."

Wir sehen daraus: die Vertreter der Anficht,
man könne „ohne Religion ebensogut ein anstän-
diger Mensch sein, wie mit Religion" und man
könne „ohne Religion ebenso gut erziehen, wie mit
Religion", dürfen sich nicht auf Pestalozzi berufen.
Für ihn ist die Religion die unersetzliche
Grundlage der Sittlichkeit. Und sein Ebenbild, der

Lehrer Glüphi, der anfänglich mit einer bloß sitt-
lichen Erziehung auszukommen meint, sieht baid
ein, daß „der Tiersinn der Natur"... „ohne Glau-
ben an Gott von. keiner Weisheit besiegt werden
kann".

Aber jetzt-die andere Frage: Was ist Pestaloz-
zi die Religion, welches ist «hm der oberste Zweck
der Religion? Auch in dieser sehr wichtigen Frage
stimmt Pestalozzis Theologie mit der Theologie un-
seres Katechismus nicht überein. Ihm ist ober-
st er, erster Zweck der Religion, was nach un-
serm Katechismus Nebenzweck, schöne Zugabe der
Religion ist: „... das andere wird euch dazugege-
ben werden". Pestalozzi verlangt Religion — als
Politiker, als Menschenfreund, als Volkswirtschaft
ler, als Pädagoge —, aber aus dem Grunde, wie

etwa ein Friedrich II. Religion verlangte von sei-

nen Untertanen, „damit sie nicht morden und bren-
nen und rauben", oder wie sie Napoleon verlangte,
der das Wort sprach: „Wenn ich nur einen Markt-
stecken zu regieren hätte, so müßte er Religion ha-
ben," oder wie sie gegenwärtig ein Mussolini sei-

nen Italienern wieder geben möchte, damit sie ru-
hige und brave Bürger und gehorsame Diener des

fascistischen Systems bleiben. „Das Größte,
was uns die Religion geben kann," sagt P sta-
lozzi, »P Stärke zu allem, was auf der Erde gut
und nützlich ist." Das heißt in anderer Wendung:
„Suchet zuerst das Reich der Welt, suchet auf Er-
d:n brav und glücklich zu werden; das könnt ihr
aber nur, wenn ihr Religion habt." — Pestalozzi
hat sicher gelegentlich höher gedacht vom Zwecke
der Religion, hat sicher auch den transzendenten,
das heißt den aufs Iensei s gerichteten Zweck der
Religion anerkannt, hat diese höhere Auffassung
auch gelegentlich ausgesprochen, besonders in jün-
gern Iahren, wie zum Beispiel in einer oft zitier-
ten Stelle eines Briefes an feine Braut, wo er
sagt: „Ach ,alles ist vergänglich, außer einem gu-
ten Gewissen und den Hoffnung'» der Ewigkeit."
In seinem spätern Leben jedoch betont er ziemlich
ausschließlich den andern Zweck: innere Tefriedi-
gung zu geben, die Sittlichkeit zu stützen und damit
das irdische Wohl der Menschen zu begrün-
den — freilich, ohne den ureigenilichen Zweck je
direkt zu leugnen. L. R.

(Schluß folgt.)

Schulnachrichten
Luzern. Hergiswil. Herr Sekundarlehrcr

Joh. Kleeb wurde am 23. Januar zum Mitglied
des Großen Rates gewählt. Wir freuen uns, daß
dadurch der Lehrerstand neuerdings eine wertvolle
Verstärkung im Großen Rate erhalten hat und gra-
iulieren dem Gewählten herzlich zu dieser ehren-
vollen Wahl.

Thurgau. (Korr. v. 2g. Jan.) Letzten Herbst,
also aus Beginn des Wintersemesters, waren im
Thurgau mehrere Lehrstellen mit Katholiken zu de-
setzen. Und zwar handelte es sich fast durchwegs um
Stellen, mit deren Besetzung man sich auch zur Über-
nähme des Organistendienstes und des Kirchen-
âwres zu verpflichten hatte. Es scheint nun, daß
wir eher Mangel an Lehrer-Organisten
besitzen; denn an einzelnen Orten hat man große
Mühe, einen passenden Lehrer zu finden, der auch
die notwendige kirchenmusikalische Befähigung und
Ausbildung besaß.

Man fragt sich, woher es komme, daß viele junge
Lehrer sich auf musikalischem Gebiet nicht mehr hin-
länglich ausbilden lassen wollen. Es spielen da
verschiedene Gründe mit. Manche Seminaristen be-
sitzen nun einmal das nötige Rüstzeug nicht
Zum Orgeln und Dirigieren. Da braucht es eben

auch Taleme, und zwar nicht etwa mindere als in
irgend einem andern Fach. Erfolgreiche Vetäti-
gung auf musikalischem Gebiet beruht zu großem
Teil aus besonderer Veranlagung. Fleiß und un-
ablässige Uebung mögen viel beitragen; das Erste
und Wichtigste aber ist die angeborne Musikgabe.

Sodann wird niemand leugnen können, daß
eine gewisse (wenn auch nicht gerade sündhafte)
Bequemlichkeit mitspielt. Der katholische Organist
und Kirchenchordirigent ist — angebunden. Jahr-
aus, jahrein — nie hat er einen freien Sonn-
tag. Immer muß er beim Gottesdienst mitwirken.
Man sagt wohl, es werde nicht so gefährlich sein,
man gehe ja doch in die Kirche. Ob man nun ge-
rade noch auf die Empore steige, um dort als Kon-
tusmagister zu funktionieren, das sei doch fast
einerlei. Ganz einerlei ist das nicht! Der eine

geht; der andere — in diesem Fall der Lehrer
— muß gehen. Und nicht nur am Sonntagvor-
mittag, auch am Nachmittag ist er vielerorts enga-
giert. Dazu kommen noch soundsoviele Verpftich-
tungen an Werktagen. Also viel Arbeit, von der
eben der Nichtorganist entbunden ist!

Man wendet ein. daß der Organist sür diese

Mehrarbeit bezahlt sei. Dieser Einwand führt uns


	Pestalozzi und wir : (Schluss folgt)

