Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 11 (1925)

Heft: 7

Anhang: Die unfromme Gite
Autor: Lippert, Peter S.J.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die unfromme Giite.

Sehr verehrter Herr! Sie sind in der Tat kein homo
religiosus, kein frommer Mensch, darin haben
Sie recht; aber daB Sie dabei sich véllig beruhigen
wollen, als ob Sie Ihre letzte Vollkommenheit schon
erreicht hatten, darin gebe ich lThnen nicht recht!
Aber nicht etwa blo8 aus Riicksicht auf Ihre Eltern!
GewiB, diese guten, treuen, rithrend besorgten Men-
schen dngstigen sich um die Seele ihres Sohnes; sie
empfinden es schmerzlich — am schmerzlichsten
dann, wenn sie gar nichts sagen —, wenn der Sohn
nicht mit der ganzen Familie zur gemeinsamen hei-
ligen Kommunion geht. Aber die Ricksicht auf die
Eltern allein braucht Sie nicht zu bewegen, sich mit
krampfhaftem Bemiihen eine Frommigkeit anzu-
eignen, die IThnen vielleicht gar nicht liegt. Auch
die katholische Kirche stellt keine weiteren Forde-
rungen an Sie, Sie sind ja gldubig, Sie besuchen alle
Sonn- und Feiertage die heilige Messe, Sie gehen
das eine oder das andere Mal im Jahre zu den hei-
ligen Sakramenten. Sie sind praktizierender Katholik!
Gut! Im Namen und Auftrag der Kirche kann ich
Ihnen also keinen ernsthaften Vorwurf machen.
»Keinen ernsthaften? Also schwebt [Thnen doch
ein halber Vorwurf, eine besorgte und vielleicht etwas
traurige Frage auf den Lippen?« Sie sind sehr fein-
horig, wenn Sie das gleich herausgefiihlt haben. Ja,
es ist da ein Vorwurf, der heraus will, den ich aber
bei niherem Zusehen doch immer wieder unter-
driicke. Eine Frage madchte ich stellen, hinter. der
einige Besorgnis steht; aber die Besorgnis rede ich



mir immer wieder aus, nach einem priifenden Blick
in IThr Herz. Denn sehen Sie, wenn ich von einem
mir sonst unbekannten jungen Mann hore, daB er
seinen Katholizismus in dieser gemessenen, ja etwas
kargen Weise betiitigt, dann kann man dieser seiner
»Korrektheit« sehr verschiedene Deutungen geben.
Ich kann vermuten, daB er seine religiosen Pflichten
aus Gewohnheit oder aus gesellschaftlichen oder in
der Familie liegenden Riicksichten erfallt, im tbrigen
aber lau ist und gleichgiiltig. Diese Deutung wird
sehr oft zutreffen. Ich kann auch annehmen, da
er in innere religiose Kampfe verwickelt ist, daB er
um seinen Glauben ringt, da8 er den Sinn und Zweck
derreligiosen Ubungen sich noch nicht nahezubringen
wufite und darum nicht mehr tut, als der Gehorsam
gegen die Kirche, der er angehort, streng verlangt,
weil er wohl aus einem tbertriebenen und falschen
Schamgefiihl heraus ein Mehr als Unehrlichkeit vor
sich selbst, als Versuch der Selbstsuggestion, als eine
Gewaltsamkeit empfinde. Es gibt sodann auch Men-
schen, die aus Griinden der Gesundheit und Arbeits-
fihigkeit ihre religiosen Ubungen auf ein Mindest-
mabD einschrinken miissen, weil ihre Krifte der Wucht
und Ergriffenheit ihres innern Lebens nicht stand-
halten; es gab einen heiligen Jiingling — Aloisius
von Gonzaga —, dem man den Gedanken an Gott
verwehren mufBte: der schwache Korper konnte die
Glut dieses Gedankens nicht ertragen.

Zu all diescn Klassen gehoren Sie nun nicht. Es
gibt aber noch zwei entgegengesetzte Typen von
Menschen und dementsprechend auch von Wegen,
auf dencn die Seelen gehen: den ethischen Men-



schen und den religidsen Menschen. Beide treffen
schlieBlich im gleichen Endziel zusammen, aber sie
bewegen sich aus umgekehrten Richtungen zu diesem
Ziele und durchlaufen die gleichen Tore des Geistes
in umgekehrtem Sinne: wo der eine ausgeht, mul
der andere eintreten.

Der religiose Mensch beginnt bei Gott und seinem
Reich und Dienst; von hier aus kommt er zum sitt-
lichen Handeln, und in diesem Handeln kristallisiert
sich allmahlich, in leisen Anfingen, in langsamer
Korallenarbeit die sittliche Vollkommenheit heraus,
die Weite, Groie, Milde, Kraft, Treue, Giite des Her-
zens. Er ist zuerst fromm und wird mit Hilfe der
Frommigkeit gut; er wird gut, weil sein Gott, zu
dem er betet, auf den er hoflt, dem er dient, gut ist.
Der andere Typus, der sittliche Mensch, beginnt mit
der Giite; er ist innerlich rein und reich und vor-
nehm und stark und weise. Er strahlt Wahrhaftig-
keit und Liebe, Trostung und Hilfsbereitschaft, einen
geistigen Sonnenschein aus, wohin er kommt; dicse
seine Giite richtet sich naturgemiB schlieBlich auch
auf Gott, und so wird er denn auch fromm, weil er
eben gut ist, weil das Gute, das er liebt, eben Gott
ist im hochsten Sinne und Grade. Der religiose
Mensch wird gut, weil sein Gott gut ist; der sitt-
liche wird fromm, weil seine Giite gottlich ist. Also
miissen schlieBlich beide zusammentreffen in der
Verschmelzung des Religiosen und des Ethischen,
des Gottlichen und des Giitigen.

Eine geheimnisvolle Fithrung reiht die Menschen
unter diese beiden Klassen; es ist nicht die eigene
Wahl oder Bemiihung, die den einzelnen von Anfang



an zu einem ethischen oder einem religiosen Typus
macht. Eine méchtige Hand stellt uns an den Beginn
unsrer Wege, den einen hierhin, den andern weit
gegeniiber, an den entgegengesetzien Punkt des
Himmels, und jedem obliegt nun die Aufgabe, von
seinem Anfang aus den Lauf zu beginnen zur mittig-
lichen Hohe, wo alle zusammen ihre Mitte haben.

Sie gehoren, wie Sie nun ldngst sich selber gesagt
haben, zur Klasse der ethisch anfangenden Menschen;
und Sie wissen nun auch schon, warum ich noch
nicht zufrieden bin mit Ihnen. Sie bleiben ja immer
noch stehen an Ihrem Pole. Warum wandern Sie
nicht? Gerade Sie haben noch zu suchen, viel und
lang. Ich zweifle gewiB nicht daran, daB Ihre Rein-
heit und Giite stets siegreich und strahlend bleiben
wird; es ist eben die groBe Gnade Ihres Lebens, die
Sie nicht erst zu erkdmpfen brauchen, die lhnen
gegeben ward als Mitgift Ihrer Seele, als Griindungs-
kapital Ihres Lebens, als Muttermilch Ihrer geistigen
Anfange.

Aber Sie brauchen doch die Frommigkeit als
letzte Erfillung lhrer Giite, als Erfallung Ihrer
Seele, als Erfiillung Ihres Daseins. Sie wissen noch
nicht, was Gebet, was Gottesnihe, was Heilands-
liebe, was Kommunion und Gnade, was Ewigkeit
und Unendlichkeit bedeutet. Sie konnen also auch
noch nicht dariber urteilen und leichthin darauf
verzichten. Da ist noch eine Welt, eine Dimension
des Daseins, eine Schoénheit und ein Glick, eine
Kraft und eine Fiille, ein Raum und ein Grund, und
Sie miissen all das noch entdecken.

Erstens um Ihrer Ethik willen! Weil sie doch nun



einmal diesen Hintergrund hat. All Thre Giite und
Selbstlosigkeit, IThr Gerechtigkeitswille und Ihr selbst-
vergessener, freudeschaffender Opfergeist ist doch
nur der Saum des Gottlichen, die Grenze, mit der
Ihre Seele an Gott grenzt; da beginnt er. Und von
da aus geht es geradeswegs in dieses unermeBliche
Land — Gott — hinein. Er ist der Hintergrund, aus
dem Ihre Ethik heraustritt, er ist die unsichtbare
Erdreichtiefe, aus der Ihre Blumen wachsen. Er ist
die Metaphysik, in der alle Ethik beruht, in der die
Wurzel wie die Erfiillung, der Grund und der Sinn
alles Gutseins liegen. Wenn da also gerade vor Ihren
Augen ein unerhort groffes und reiches Land sich
dehnt, warum wollen Sie es lhre Augen nicht
schauen lassen, warum es nicht aufnehmen in Ihre
BewuBtheit, warum es nicht hineintrinken in Ihr
geistiges Sehen, Horen, Spiiren?

Zweitens um Ihrer Seele willen! Denn sie wird
reicher, wird tiefer, wenn sie von der ihr an-
geborenen Giite und Reinheit aus hineintaucht in
das Meer, das in der Giite Ihres Herzens eine so
strahlende Oberfliche hat. Ja, strahlend sind Sie
schon, aber einstweilen nur Oberfliche. Sie wissen
und iiben noch nicht, was der Seele grofte Tat und
schonste Sittlichkeit ist, namlich: mit reinem Herzen
Gott anschauen, mit freudestrahlenden Augen Gott
begriiBen, mit selbstvergessener Seligkeit dem Hei-
land dienen, mit allumfassender Kraft, mit all-
empfinglichem Gemiit das hochste Gut umfangen,
mit ausgeloschten Begierden Gebetsstunden vor dem
heiligen Gott halten. O, wenn Sie das einmal erfahren
haben! Schon jetzt sind Sie reich, weil Sie rein,



gut und edel sind; aber Thr Reichtum besteht erst
in einer Anweisung; Sie miissen ihn noch erheben
gehen.

Um Thres Daseins willen. Drittens: Weil es eben
doch Gott gehort, weil es nicht in sich ruhen und
sich abschlieBen darf, sondern um lhn kreisen, zu
Ihm sich neigen, in Thm versinken soll. Weil ein
ewiger Augenblick kommen muB, wo Thr Wesen
von IThm ausgefiillt wird bis in die tiefsten Falten
hinein, bis in die duBersten Zweiglein hinauf. Also
miissen auch alle Ihre Gedanken und die feinsten
Regungen Ihres Willens dereinst noch erfiillt werden
von Gott. Es muf ein ewiger Augenblick kommen,
wo Sie von dem Denken an Gott, von der Liebe zu
Gott Gberrieselt, ja durchstromt und umspalt sind —
sonst hitte Ihr Dasein nicht den ganzen und letzten
Sinn erreicht, der es erst etwas wert macht. Also
einmal miissen Sie doch ein frommer Mensch wer-
den, weil Gott es ist, der Sie zum Freunde haben
will.

Aber wie werden Sie religios? Frommsein heiBt
soviel wie durchdrungen sein von der personlichen
Nihe und GroBe und Giite Gotles, heit soviel wie
»du« zu ihm sagen und sich wieder von ihm anreden
lassen, heilit in sein Auge blicken, heilit an seiner
Hand gehen wie ein glaubendes Kind. So lassen
Sie sich also von Gott anschauen und anreden!
Stellen Sie sich in seine Gegenwart, vor sein An-
gesicht! Achten Sie mit der emsigen Sorgfalt eines
Liebewerbenden auf alle religiosen Regungen Ihres
Innern, um sie aufkeimen zu lassen. Gott selbst
wird Sie schon so machen, wie er Sie haben will.



Sodann tasten Sie nach der Hand Gottes! Das heilt:
Verkniipfen Sie in betrachtender Arbeit alle Faden
Ihres innern Lebens: Arbeit, Opfer, Sorge, Leid,
Reue, Trauer, Liebe, lhr ganzes Gutsein mit dem
Gedanken an lhn: den schweigenden Zuschauer,
den heiligen Zeugen, den wahrhaft aufrichtigen Be-
urteiler, den teilnehmenden Freund, den geistes-
gewaltigen Schaffer und Anreger, den zielbewuBiten
Lenker! Beten Siel Denn so ist das Gebet eigent-
lich gemeint.

Und dann gehen Sie von Stufe zu Stufe voran,
wie Sie eben gefiihrt werden, ohne viel zu fragen
und zu gribeln, aber immer und immer gehend,
suchend, zugreifend, alle Gelegenheiten ausnttzend.
Sie miissen Gott gleichsam nachlaufen. Also gehen
Sie an die Stitten, wo er gnidig wohnt, zu den
Festen und Anbetungen, wo er angerufen wird!
Stellen Sie sich unter die Opfernden an Sonn- und
auch an Werktagen, knien Sie nieder an den Tischen,
wo er sich kommunizierend mitteilt. Kurz, ergreifen
Sie seine Hand, die in den Gnadenmitteln seiner
Kirche ausgestreckt ist. Und lassen Sie ihn nicht,
bis er Sie segnet! Es kann dann sein, daB er Jahre
um Jahre nur in der unbewuBten Tiefe Ihrer Seele
schaflt, und Sie mochten schon verzagend fragen: Wo
ist mein Gott? Da, eines Tages endlich, wird er
Sie anreden in beglickender oder erschiitternder
Nihe. In jener Stunde werden Sie fromm sein. Ja,
so wird es kommen: die Morgenrite seines Auf-
gangs liegt schon iiber Ihren noch schlafenden

Meeren.
. (Vierzehnter Brief aus Peter Lippert S, J.: Von Secle zu Seele.)



PE T ER LITPEPEPEUZRTIT S
Von Seele zu Seele

Briefe an gute Menschen.
12.—16., vermehrte Aufiage. (27.—36. Tausend.) Geb. G.-M. 3.40

Dieses Buch ist ein Ereignis. Wie ein Lauffeuer verbreitet sich sein Ruf.
Hunderte warten immer mit Ungeduld auf die Meldung ihres Buch-
hiindlers, daB eine neue Sendung von Lipperts Seelenbriefen eingetroffen
sei. Ja was ist es denn um dieses Buch? Es ist dem modernen Menschen
aus derSeele geschrieben. Das begriindetseinen Erfolg. In einunddreigi

Briefen behandelt Pater Lippert brennende Zeit-und Herzensfragen. Un

alle fithlen: hier spricht endlich einer, der mich versteht, der meine Zwei-
fel zu 153sen, meine Sehnsucht zu stillen, meine Hemmungen zu beseitigen
vermag, der mich aufwiirts fiihrt zu einem festen Ziel, zu meinem Ziel
Wer aber suchte nicht schon oft nach einem solchen Fithrer? Hier ister.

CREDO

Darstellungen aus dem Gebiet der christlichen Glaubenslehre.
6 Bindchen. Mit Buchschmuck von Adolf Kunst. Geb. je G.-M. 2.60

I. Gott. 11.—15. Tausend. II. Der dreipersdnliche Gott. 8.—11. Tausend.
111. Gott und die Welt. 8.—11. Tausend. 1V. Der Erldser. 6.—9. Tausend.
V. Die Gnaden Gottes. 6.—10. Tausend. VI. Die Sakramente Christi.

Diese kostbaren Biichlein sind keine Apologie des katholischen Glau-
bens. Und doch die wirksamste Apologie. Denn es kann wohl keine
ergreifendere Empfehlung fiir unsern heiligen Glauben geben als die
Erfahrung: Also solcher Vertiefung und Liuterung des ganzen Seelen-
lebens bedarf es, um die Fiille und den Segen des Glaubens zu fassen.
Nicht am Dogma liegt es also, wenn wir modernen Menschen von ihm
nicht warm werden, sondern weil wir unser modernes Empfinden nicht
bis zu seiner letzten gedanklichen Klarheit, sittlichen Reinheit, gemiQi$-
lichen Tiefe, klinstlerischen Reife fiihren.

An den Pforten der Kirche

G.-M. 0.30

Dus Heft handelt von der Stellung, die die Kirche in den geistigen Be-
wegungen der Gegenwart einnimmt, von den Kriiften, die an jihren
Pforten wirksam sind, abstoBend und anziehend.

Pater Lippert ist auch regelmiBiger Mitarbeiter der Monatschrift fiir das

Geistesleben der Gegenwart: »Stimmen der Zeita. Seine zuletzt er-

schienenen Abhandlungen: Incipit lamentatio — der Gesang unsrer Trauer-

mette. | Was sollen wir den Menschen schenken? | Der Heros und das Genie
der Liebe. | Alban Stolz. | Selig, die den Frieden schaffen...!

Peter Lippert S. J. (Werbeheft mit Proben aus seinen Schriften.) G.-M.0.05

VERLAGHERDER/,FREIBURG L. B.



	Die unfromme Güte

