
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 11 (1925)

Heft: 30

Artikel: Natur und Uebernatur in der Erziehung : (Fortsetzung folgt)

Autor: Simeon, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 302 Schweizer-Schule Nr. 30

Schweiz. — Die Redaktionsmitglieder der Ver-
einsorgane haben beratende Stimme. — Zur Dele-
giertenvcrsammlung sind auch andere Mitglieder
freundlich willkommen. — Die Stimmberechtigten
bedienen sich bei Abstimmungen der Ausweiskarten.

Weitere Mitteilungen unsere Delegiertenver-

Natur und Ueberna
Dr. V. Simeon,

Im Anfang des XVII. Jahrhunderts stellte der
Engländer Fr. Bacon von Verulam zum ersten
Mal das abgerundete System der Erfahrungs-
Philosophie auf, das in dem Grundsatz wurzelte:
Alles menschliche Wissen Geht von den sinnlich
wahrnehmbaren Dingen aus und beruht auf ihnen.
Durch diesen Grundsatz wurde die wissenschaftliche
Aufmerksamkeit des Menschen von einem außer-
weltlichen Wesen weggelenkt und konzentriert auf
sich selbst und auf das, was man mit dem land-
läufigen Ausdruck als „Natur" bezeichnet. Obwohl
der Empirismus anfangs noch eine verschwommene
Gottesidee bestehen ließ, so setzte doch bald nachher
unter Herbert von Cherbury der Naturalismus ein,
der den empirischen Gedanken auf das religiöse Ge-
biet verpflanzte und jede übernatürliche Auffassung
von Gott, Welt und Mensch untergrub.

Zum Ueberfluß erstand 100 Jahre später eine

Eeistesströmung, die, ich weiß nicht, ob aus An-
kenntnis oder aus Ironie, sich selbst die „Auf-
klärung" nannte, die mit Hilfe der französischen
Enzyklopädisten die von England importierte Wis-
scnschaft in leichte Sprache kleidete, den Menschen
nur auf sich selbst hinlenkte und jegliche religiöse
Gesinnung als Rückstand verspottete. And so kam
es durchaus nicht von ungefähr, daß die theoretische
Auswirkung der französischen Revolution damit be-

gann, Gott als entthront zu erklären, und dafür
feierlich die Rechte des souveränen Menschen zu
proklamieren. Einige Zeit nachher lag dann aller-
dings der souveräne Mensch in Notre Dame auf
den Knien vor einer geschminkten Dirne und betete
sie an als Göttin der Vernunft.

Es war dieselbe Zeit, in welcher in Deutsch-
land der geniale Lebemensch Goethe in klassischer

Sprache diese Ideen ins Volk hineinwarf, die gleiche
Zeit, in der der schlüpfrige Wieland aus der neuen
Wissenschaft eine Poesie machte, in welcher Lessing,
diktatorisch wie immer, seinen durchsichtigen Nathan
schrieb und dort Christentum, Heidentum und Juden-
tum auf einen Haufen warf und als Quintessenz
darauszog: „Alle menschlichen Gebrechen sühnet
edle Menschlichkeit". — Es war die gleiche Zeit,
in der Schiller sein Distichon schrieb:
„Welche Religion ich bekenne? Keine von allen,
die du mir nennst! — Und warum keine?

— Aus Religion!"

sammlung betreffend (Unterkunft, Besichtigung von
Sehenswürdigkeiten, wie Rathaus, Archiv usw.)
werden folgen.

Allen Delegierten und Freunden entbieten wir
heute schon herzlichen Willkommgrug.

Der leitende Ausschuß.

lir in der Erziehung
irofessor, Chur

In die gleiche Zeit hinein kam dann auch der
deutsche Denker, Emmanuel Kant, dessen 200ster
Geburtstag letztes Jahr mit großem Aufwand ge-
feiert wurde, und fügte die neue Menschenvergötte-
rung in ein philosophisches System. Kant ging
tiefer als seine dichterisch veranlagten Zeit- und Ge-
sinnungsgenossen. Er stellte direkt die Grundlagen
auf, daß der Mensch etwas Uebersinnliches über-
Haupt nicht erkennen könne, wodurch alle Beweise
für einen persönlichen Gott, eine Ewigkeit und eine

freie Seele unmöglich gemacht wurden, und das
Gebiet menschlicher Forschung gewaltsam abgegrenzt
wurde auf die sinnfälligen Dinge. Dadurch wurde
notwendig jede Beziehung des Menschen zu einem
überweltlichen Wesen aus dem wissenschaftlichen
Bereich ausgeschaltet und der Mensch in den

Mittelpunkt der gesamten Wahrheitsordnung ge-
stellt. Gewiß, Kant schreibt dem Menschen auch
irgend ein Religionssurrogat vor, — aber dem Re-
sultat dieser Religion soll der Mensch nicht gehör-
chen, weil Gott es will, sondern weil er es will.
— Kant verlangt auch vom Menschen, daß er gut
sei, aber nur, weil der Mensch selber diese sittliche
Güte sich vorschreibt.

Man sieht, die Zeit ist nicht mehr fern, in der
der grimmige Materialist Feuerbach schreiben darf:

„Das absolute Wesen, der Gott des Menschen,
ist sein eigenes Wesen, — wie der Mensch denkt, wie
er gesinnt ist, so ist sein Gott."

Deshalb ist Feuerbach auch durchaus kon-
sequent, in dem, was er erreichen will; — er macht
nämlich

„die Menschen aus Theologen zu Anthropo-
logen, — aus Theophilen zu Philantropen, aus
Kandidaten des Jenseits zu Studenten des Dies-
seits, aus religiösen und politischen Kammerdienern
der himmlischen u. göttlichen Monarchie u. Christo-
kratie zu freien, selbstbewußten Bürgern der Erde."

Die geschilderte Zeitspanne war also der eigent-
liche Anfang einer heute vielerorts herrschenden
Weltanschauung, die dem Menschen zwar noch
eine Religion läßt, aber eine Religion ohne Dogma,
ohne feste, fußende Glaubensgrundsätze, ohne klare
Wahrheit und sebstverständlich ohne Uebernatur,
und in sehr vielen Fällen eine Religion ohne Gott,
eine Religion der „edlen, schönen Menschlichkeit",
ein Kult des souveränen Menschen in modernster
Auflage.



Nr. 30 Schw eize r - S ch ule Seite 303

Natürlich konnte es nicht ausbleiben, daß solche

Ansichten sich auch auf das durchaus nahe liegende
Gebiet der Erziehung warfen, — und richtig, die
gleiche Zeit der Aufklärung und Revolution sah
auch den Mann, der die Erziehung diesen neuen
Grundsätzen in weitestem Matze dienstbar machen
sollte: Rousseau.

Wenn der Naturalismus den Menschen von
Gott abkehren will, dann mag Rousseau, dessen

Privatleben eher einem Zola'schen Hintertreppen-
roman gleichkommt, allerdings der berufenste Ver-
treter dafür gewesen sein. Und er ist es tatsächlich.

In seinem „Emile" findet der Naturalismus
folgende pädagogische Anwendung: Der Mensch
kommt vollkommen gut auf die Welt, es gibt keine
bösen Anlagen im Menschen, — deshalb hat die
Erziehung nichts anderes zu tun, als die freie Ent-
Wicklung der Nawr zu fördern und alles fernzu-
halten, was diese freie, ungehemmte Entwicklung
irgendwie hindern könnte. Deshalb soll es keine Er-
Ziehung zur Auktorität geben, kein Befehlen, kein

Gehorchen, keine Schuld und keine Verpflichtung
nach außen, und deshalb selbstverständlich auch kein
geoffenbartes positives Christentum. Auch die Nor-
men für die Sittlichkeit werden auf den Menschen
beschränkt, er soll nichts auf das Wort des Erziehers
geben und nur das tun, was er selber als gut er-
kennt. — Den Gottesbegriff läßt Rousseau zwar
noch als eine Art notwendiges Uebel in die Er-
Ziehung hinein, weil es eben in Gottesnamen nicht
anders geht, immerhin, gesteht er mit entzückender
Offenheit, ist es besser, wenn sein Emile bis zum
15. Lebensjahr überhaupt noch nichts von Gott ge-
hört hat. Ausgang, Mittel und Ziel der Erziehung
ist der Mensch.

Die Zeit war unterdessen schon genügend vor-
bereitet, um solchen Erziehungsgrundsätzen den Weg
überallhin offen zu halten.

In Deutschland stürzt sich Basedow mit Hoch-
genutz auf die neue Lehre und gründet in Dessau
1774 sein Philanthropin, wo er die Kinder zu einem
gemeinschaftlichen Leben erziehen will. — Er läßt
zwar ein bißchen Religiosität hineinspielen in die
Anstaltserziehung, spricht sogar von Gott und Un-
sterblichkeit, läßt Religionsunterricht durch die Orts-
geistlichen erteilen, — will aber diesem positiven
Christentum keinerlei Einfluß auf seine Erziehung
lassen, sondern bestimmt sie ziemlich klar in seinem
Einladungsschreiben zu den Prüfungen im Jahre
1776: „Die Sache ist nicht katholisch, lutherisch oder
reformiert, aber christlich. — Wir selber sorgen für
die natürliche Religion oder Sittenlehre."

Diese natürliche Religion mit Ausschluß des

ganzen Offenbarungsgutes ist für Basedow das
einzige religiöse Erziehungselement, — wobei er sich

allerdings gefallen lassen muß, daß Herder in Wci-
mar von ihm sagt, er möchte ihm nicht einmal ein

Kalb, geschweige denn ein Kind zur Erziehung
übergeben. —

Es ist vielleicht nicht uninteressant zu wissen,
daß unter den vielen Verehrern, die Basedow's
Beispiel anzog, auch I. Heinrich Campe zu nennen
ist, der gleiche, der das Buch des Engländers Defoe
„Robinson Crusoe" umarbeitete und es in einem

ganz naturalistischen Aufputz den Kindern widmete.
Unterdessen blühten die Philanthrvpine und ihr

Geist lustig weiter, und bis in unser Bündnerland
hinein konnte die Rousseau'sche Erziehungsweisheit
ihre Wellen werfen, als zu Ausgang des 18. Jahr-
Hunderts Ulysses von Salis bei Marschlins sein

Philanthropin baute.

Trotzdem aber war einerseits die ganze Ge-
sinnung des Volkes doch noch zu christlich, um eine

derartige brutale Leugnung der Osfenbarungswahr-
heiten ohne weiteres anzunehmen, und anderseits
machte der Philanthrvpinismus durch mancherlei
Auswüchse schließlich sich selber lächerlich, so daß
er in Mißkredit kam und man mancherorts ver-
suchte, den Naturalismus und die Humanitäts-
religion in einem etwas christlicheren Gewände zu
präsentieren. Aber wenn auch Herder und R o -
ch ow (1734—1770) dies versuchten, so blieb doch

immer eine gewisse Angst vor den festgefügten
Glaubenssätzen des christlichen Dogma's bestehen.
So z. B. will Rochow die Glaubenswahrheiten von
Erbsünde, Gottmensch und Erlösung nicht leugnen,
aber er will sie auch den Kindern nicht bieten, weil
sie zu unverständlich seien, d. h. er will eine über-
natürliche Auffassung der Erziehung ausschalten.

-Doch inzwischen war die Zeit reif geworden,
um den großen Propheten aufzunehmen, der da
kommen sollte, um all diese Bestrebungen zusam-
menzufassen, und damit eine Erziehungsrichtung zu
begründen und festzulegen, die heute noch und jeden-
falls noch lange Zeit nach uns für weite pcidago-
gische Kreise tonangebend ist: Pestalozzi.

Pestalozzis Verdienst ist unbestritten, das sei

als Selbstverständlichkeit ohne weiteres zugestanden;
aber ebenso entschieden sei betont, daß sein Ver-
dienst in allererster Linie zu buchen ist auf das
Gebiet der Methode, nicht auf das Gebiet des durch
die Methode zu vermittelnden Stosses. Vor Pesta-
lozzi, so sagt man, sei die Pädagogik zu mechanisch

gewesen und habe nur äußere Formen und Ver-
hältnismaßregeln in die Kinder hinein gepfropft, —
Pcsstalozzi habe dagegen den Satz aufgestellt, der
heute noch oberster Glaubenssatz aller Pädagogik
ist: „Alles aus dem Kinde heraus". — „Zurück
zur Natur des Kindes", — dieser Satz, der sich

dann heute verdichtet hat zu dem viel besprochenen

Prinzip der Arbeitsschule.
Dieser Satz: „Alles aus dem Kinde heraus"

hat ja gewiß große Existenzberechtigungen in metho-
bischer Hinsicht, wenn er aber auf das religiöse Ec-



Seite 301 Schweizer-Schule Nr. 30

biet gelenkt wird, wird er bedenklich, und wenn er
vollends allein maßgebend sein soll für das religiöse
Moment der Erziehung, dann wird er geradezu
katastrophal; denn dann darf das Kind keine andern
religiösen Wahrheiten anerkennen als die, die es

aus seinem eigenen kleinen Gesichtskreis schöpfen
kann, alle andern Wahrheiten werden dadurch aus-
geschlossen. Tatsächlich aber wurde gerade das die

Stellung der gesamten pestalozzianischen Pädagogik
zur Religion, das Kind als Höchstgrenze auch in
religiösen Dingen zu betrachten.

Uebrigens darf man hier vielleicht zwischen
Klammern eine Erwägung einflechten: Pestalvzzi
ist von Haus aus Calviner, — ist gebildet an
den Rousseau'schen Lehren der natürlichen
Religion, — bekommt in Stans katholische
Kinder, —und soll aus diesen C h risten machen,

— das ist denn doch eine Gewaltskombination, der

man von vorneherein ein bißchen skeptisch gegen-
überstehen darf.

Pestalozzis Erziehungsziel ist die Humanität;
er will im Kinde den Menschen bilden, indem er die
menschliche îlatur nach ihren Gesetzen sich entwickeln
läßt; denn auch für ihn gilt Rousseaus Axiom von
der unbedingten ursprünglichen Güte des Kindes.
Nichts soll deshalb in das Kind hinein, was von
dieser Entwicklung nicht von selbst gefordert wird,
und in ihr, wenigstens im Keime, nicht schon ent-
halten ist. Seine Kinder sollen nur glauben, was
sie begreifen, und seine Lehrer sollen den Kindern
nur das vordozieren, was sie ihnen Haarschars be-
weisen können.

Dabei mußte allerdings auch Pestalvzzi riskie-
rcn, daß ihm der scharfsinnige Père Girard einmal
persönlich als Antwort auf diese seine Erziehungs-
grundsätze sagte; „Und wenn ich auch 30 Söhne
hätte, so würde ich doch keinen einzigen Ihnen an-
vertrauen; denn es würde Ihnen auf Ihre Art un-
möglich sein zu beweisen, daß ich ihr Vater bin
und daß sie mich lieben müssen."

Ein positives Christentum lehnt Pestalvzzi ab.

Er weiß nichts von einem Sündenfalle. — Sein
einstiger Schüler, der spätere Seminardirektor Hen-
nings, berichtet von ihm: Er nimmt keine Erbsünde
an und auch die Dreifaltigkeit verwirft er; — von
der Erlösung durch Christus findet sich nichts bei

ihm, Christus ist ihm nicht der Gvttmensch, sondern

nur ein weiser Lehrer und Menschenfreund, das
Christentum ist ihm der edelste Ausdruck der Lehre
von der Erhebung des Geistes über das Fleisch; —
was ihn aber nicht abhält, in Stans auf das Kru-
zifix an der Wand hinzuzeigen und den Kindern zu-
zurufen: „Dieser gibt Euch kein Brot."

Gewiß, Pestalvzzi kann sehr gefühlvoll werden,
er kann sprechen vom Gebet und von der göttlichen

Liebe, von der Hingebung und vom Vertrauen auf
Gott; in „Lienhard und Gertrud" schildert er in er-
greifender Weise, wie Mutterliebe und edle Haus-
lichkeit dem Elend des Volkes steuern soll, er hat
ohne Zweifel ein tiefes religiöses Gefühl. Aber das
ist es eben, — es ist leider nur ein Gefühl, nicht
ein Durchdrungensein und ein lleberzeugtsein von
festen religiösen Wahrheiten.

Wenn die Schrift „Lienhard und Gertrud"
immer wieder angeführt wird als Zeugnis für
Pestalozzis Christentum, so ist sie eben so ziemlich
seine frömmste, seine „christlichste" Schrift, ganz
anders klingt es aber, wenn man in andern Werk-
chen nachblättert, z. B. in seinen „Nachforschungen
über den Gang der Natur", wo er ziemlich unver-
blümt heraussagt: „Als reines Werk der Natur hat
das lebende Geschlecht keine Religion; denn tierische
Unschuld opfert nicht, betet nicht, segnet nicht."

Es ist schwer, einen Unterschied zu finden zwi-
schen Pcjstalozzis Religion und der Allerwelts-
religion der Humanität nach freimaurerischem Re-
zept; was übrigens auch nicht stark Wunder nehmen

kann, wenn man weiß, daß Pestalvzzi auf dem Neu-
Hof in den freimaurerischen Filialorden der Illumi-
naten aufgenommen wurde. In Pverdon ließ er
allerdings Religionsunterricht von den Geistlichen
der betreffenden Konfessionen erteilen; — daß er
aber diesen nicht als einen wesentlichen Bestand-
teil seiner Erziehung bettachtete, geht schon daraus
hervor, daß er diese Religionsstunden nur auf aus-
drücklichen Wunsch der Eltern gestattete und die-
selben überdies, genau wie die Tanzstunden, extra
bezahlen ließ.

Ich begreife, wenn Prof. Klinke in der „Schweiz.
Lehrerzeitung" (1922) schreibt: „Wahre Religion,
Religion wie sie Pestalvzzi auffaßte, steht hoch über
allem Dogma, über aller Kirche; — so ist es zu be-

greifen, daß Pestalvzzi in seinen späteren Iahren
ein Feind der Kirche wurde, aber dennoch ein eifri-
ger, tiefer Christ blieb. Religion ist Pestalvzzi das,
was Goethe die Ehrfurcht nennt vor dem, was über

uns, unter uns und in uns ist. Christus hat bei

Lebzeiten nie einen bessern Jünger gehabt." Nun,
ob Christus wirklich nie einen bessern Jüngern ge-
habt habe als Pestalvzzi, sei ein bißchen dahinge-
stellt, — im übrigen aber stimmen diese Zeilen, die

Norm für Pestalozzis gesamte Religiosität liegt „in
uns, unter uns und über uns" — das heißt letzten

Endes, im Menschen. —
Diese pestalozzianssche Auffassung von der Er-

ziehung, die aus dem Mittelpunkt der gesamten
Weltanschauung Gott ausschaltet und an dessen

Stelle den Menschen setzt, machte nun ihren Sieges-
zug durch die Pädagogik der kommenden Jahre.

(Fortsetzung folgt.)


	Natur und Uebernatur in der Erziehung : (Fortsetzung folgt)

