
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 11 (1925)

Heft: 23

Artikel: Ueber Persönlichkeit : (Fortsetzung)

Autor: Hophan, Beda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11. Jahrgang Nr. 23 4. Juni 1925

Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz
Der „Pädagogischen Blätter" 32. Jahrgang

Für die Schriftleitung des Wochenblattes:
Troxler, Prof., Luzern, Billenstr. 11. Telephon 21.KL

Jnseraten-Annahme, Druck und Versand durch die
Graphische Anstalt Otto Walter A.-E. Ölten

B erlagen z urSchweizer-Schule:
Volksschule - Mittelschule - Die Lehrerin - Seminar

Abonnements-Jahresprets Fr. lv.-, bei der Post bestellt Fr. tv.so
(Shell v>> SS» Ausland Porto,»schlagI N s e r t i o N S p r e i s: Nach Spezraltarif

Inhalt: lieber Persönlichkeit (Fortsetzung» — Vom Frage- zum Schuhputzkasten — Schulnachrichten — Bücher-
schau — Krankenkasse — Himmelserscheinungen im Monat Juni — Beilage: Volksschule Nr.1l

Ueber Persönlichkeit
Von Tr. p. Beda Hophan O. Z. L>., Disentis /

An und sür sich war es gewiß berechtig! und
.-raucht kein Bedenken erwecken, wenn man neben

der genannten Ontologischen Definition auch eine

ihisch-moralische Auffassung in den Begriff Person
und Persönlichkeit hineintrug Freilich muhte diese

Auffassung zu ganz falschen Konsequenzen führen
und hat auch im weitesten Umfang dazu geführt, so-

eald man den Menschen von Gott trennte und ihn
nach Kants Borgang autonom erklärte. Am meisten

nl der Begriff Persönlichkeit, so wie er sich in der

neuesten Zeit entwickelt und geltend gemacht hat.
eon Nietzsche becinsluht worden. Darum einige Be-
merkungen über diesen vielgenannten Mann! Man
eat in den letzten Iahren auch auf unserer Seite bc-

nennen, ihn milder zu beurteilen, und glaubt, ihm
namentlich mehr psychologisches Verständnis cnt-
gegenbringen zu müssen, so z B. auch Kiest in sei-

ncm interessanten Buche „Katholische Weltan-
'chauung und modernes Denken" Es muh gcwih
unser Mitleid erregen, dah Nietzsche trotz ernster
religiöser Erziehung durch seine Mutter schon in
ziemlich früher Jugend dem Atheismus verfiel, und
namentlich, dah er das Christentum nur in der
Form kennen lernte, wie er es bei Schopenhauer
vorfand, für den Christentum und Buddhismus so

ziemlich das Gleiche sind. Da sich Nietzsches ganze
Natur, vielleicht gerade wegen ihrer krankhaften
Veranlagung, gegen jede Lebensverneinung auf-
bäumte, wie sie der Buddhismus und also auch nach
Nietzsches falscher Meinung das Christentum lehrte,
io entwickelte sich bei ihm der furchtbare Haß ge-
gen Christentum und Christus, Möhlcr bemerkt ein-

(Fortsetzung)
mal, mit dem Glauben an Christus und seine Gott-
heit gehe gewöhnlich der Gottesglaubcn überhaupt
verloren. Dies trifft auch bei Nietzsche zu. Er hatte
gcwih ein starkes religiöses Bedürfnis, allein da es

nicht befriedigt wurde — durch wessen Schuld, wis-
sen wir nicht genau — so brachte ihn cine Art Ver-
zweiflung, wenn nicht der allmählich seinen Geist
umnachtcnde Wahnsinn, auch zu jenem Gotteshasse,
der sich in Gotteslästerungen ergeht, wie wir sie

wohl in der ganzen Weltliteratur nicht finden. Fer-
ncr ist es wohl wahr, dah Nietzsche, wie Kiefl bc-

tont, als großer Künstler die religiösen und mora-
lischcn Fragen allzusehr von einem mehr ästhetischen

Standpunkte aus betrachtete; es ist jener Stand-
punkt, der z. B- auch Schiller, wie er selbst schreibt,

„für die großen Dämonischen, für jene Bösewichte
begeisterte, die Erstaunen abzwingen, für Ungeheuer
mit Majestät, für Geister, die das Laster reizt um
der Größe willen, die ihm anhängt, um der Kraft
willen, die es entfesselt, .um der Gefahren willen,
die es begleiten." (Vorrede zu den Räubern).

Wir müssen aber, und daran sollte man heute
oft erinnern, auch alle Kunst und das ästhetische Ur-
teil dem Gebote Gottes unterwerfen. Man mag
also Nietzsche noch so sehr in psychologischem Ein-
fühlen mit Milde beurteilen, er darf uns nicht füh-
rcn, und namentlich muh die Jugend vor seinen
Werken gewarnt werden, was auch Kiefl ernst tut
mit den Worten: „Wer Nietzsches Worte logisch
nimmt, macht ihn zum Verbrecher, und der junge
Mensch, der ihn sich zum Führer nimmt, muß des-



Seite 230 Schweize r - Schule Nr. 23

halb logisch notwendig zum Verbrecher werden."')
Ja Nietzsche selbst warnt und mahnt: „In die freie
Höhe willst du, nach Sternen dürstet deine Seele.
Aber auch deine schlimmen Triebe dürsten nach
Freiheit. Deine wilden Hunde wollen in die Frei-
heit, sie bellen vor Lust in ihrem Keller, wenn dein
Geist alle Gefängnisse zu lösen trachtet Einst
dachten sie Helden zu werden: Lüstlinge sind sie jetzt.

Ein Gram und ein Grauen ist ihnen der Held.
Aber bei meiner Liebe und Hoffnung beschwöre ich

dich: wirf den Helden in deiner Seele nicht weg!
Halte heilig deine höchste Hoffnung." — Nietzsche

zum Führer zu nehmen, davon mutz uns auch noch

ein anderer Grund abhalten. Er hätte selbst einen

Führer so notwendig gehabt: war er ja ein bestän-
dig Ringender und Suchender, und die vielen Wi-
Verspräche in seinen Werten sind ein Beweis des

gewaltigen innern Kampfes. Er litt, wie Decurtins
in einer Studie über Nietzsche und das Christentum
sagt, schwer an dem Verluste seines christlichen
Glaubens — man lese nur seine ergreifenden Ge-
dichte „Dem unbekannten Gott" und „Vereinsamt"
— und die Erregtheit und Schärfe der Abrechnung,
die er mit D. Fr. Strauß hielt, als dessen Buch
„Der alte und neue Glaube" erschien, lässt sich dar-
aus erklären, daß er eben wußte, was die Mensch-
heit mit dem Christentum verliere. Nietzsche war
tief unglücklich. Dies beweist uns auch die ergrei-
sende Erzählung von Frau Ida Oberbeck, in deren

Familie er während seines Basler Aufenthaltes viel
verkehrte: „Ich hatte Nietzsche schon früher gesagt,
daß die christliche Religion mir nicht Trost und Er-
süllung geben könne und ich den Gedanken und das

Gefühl in mir trage, in allem der ganzen Mensch-
heit Los zu tragen. Ich wagte es auszusprechen,
der Gottesglauben habe zu wenig wahren Inhalt
für mich." Er erwiderte gerührt: „Dies sagen Sie
mir. um mir beizuspringen. Geben Sie diesen Ge-
danken an Gott nie auf! Sie haben ihn in sich

selber unbewußt; denn so wie Sie sind und ich Sie
stets, auch jetzt, wiederfinde, beherrscht ein großer
Gedanke ihr Leben. Dieser große Gedanke ist der

Gottesglaube." Er schluckte mühevoll. Seine Züge
waren ganz aufgewühlt, um darauf steinerne Ruhe
anzunehmen. Dann sagte er: „Ich habe ihn auf-
gegeben; ich will Neues schaffen, ich will und darf
nicht zurück. Ich werde an meinen Leidenschaften
zugrunde gehen, sie werfen mich hin und her. aber
es liegt mir nichts daran." In seinem Zarathustra
gibt der unglückliche Mann feiner Sehnsucht nach

Wahrheit und Ruhe folgenden Ausdruck: „Von
allen Bergen schau ich aus nach Vater- und Mut-
terländern Aber Heimat fand ich nirgends. Unstet
bin ich in allen Städten und ein Aufbruch an allen
Toren. Vertrieben bin ich aus allen Vater- und
Mutterländern. So liebe ich allein noch meiner

") a. o. O. E. 183.

Kindheit Land, das unentdeckte, im fernsten Meer.
Nach ihm heiße ich meine Segel suchen und suchen."
„Wo ist mein Heim? Darnach frage und such-
und suchte ich. Das fand ich nicht. O ewiges Ueber,
all, o ewiges Nirgendwo, v ewiges Umsonst."

Trotzdem ist Nietzsche leider für so viele ein Füh-
rer geworden, gerade auch in der Frage, die uns be-

schästigt. Er glaubte in seiner Umwertung aller
Werte auch die Schranken der gewöhnlichen Mora',
die doch nur für die Schwachen, die Elenden, die

Feigen, die Herdenmenschen erfunden seien, durch-
brechen zu mästen und schuf sich als Ideal der Per-
sönlichkeit den Uebermenschen. Triumphierend ries

er: „Gott ist tot! Tot sind alle Götter! Nun wol-
len wir, daß der Uebermensch lebe!" Dieser freie,
auch vor Gott freie Uebermensch kennt kein anderes
Gesetz, keine andere Pflicht als die Erhaltung und
Wahrung seiner Persönlichkeit. Wenn er für viele
ein Ideal wurde, dem sie nachstreben, so liegt die

Schuld davon allerdings nicht an Nietzsche allein.
Er sprach nur offener und konsequenter das aus,
was manche auch dachten und wünschten, und der
Boden war für seine Saat durch manch andere Fak-
toren bereits vorbereitet worden. Wir dürfen,
wie schon angedeutet, bis auf die Renaissance zurück-
gehen, der sogen Renaissancemensch zeigt manche

Aehnlichkeit mit dem Uebermenschen Nietzsches;
dann brauchen wir nur noch an Kant. Schopen-
Hauer, Feuerbach, besonders an Stirner zu erinnern.

Wohl die einleuchtendste Widerlegung dieser
Auffassung von Persönlichkeit ist es. wenn wir uns
die Konsequenzen vor Augen führen, zu denen die-
selbe in Religion und Moral gekommen ist und
kommen mußte. — Es lag im Wesen des Prote-
slantismus daß unter seinem Einflüsse die Reli-
gion immer mehr als etwas rein Subjektives, rein
Persönliches empfunden wurde; namentlich sehen

wir diese Entwicklung seit Schleiermacher, dem Va-
ter des neuern Protestantismus Religion ist bei

Schleiermacher und seinen Anhängern reine Ge-
fühlssache; Glaubenslehren, Dogmen gibt es für
sie nicht, „denn," so sagt Schlciermacher, „diese
gehören dem Erkennen zu, und was diesem gehört,
liegt in einem andern Gebiet des Lebens, als das

religiöse ist." Daraus müßte sich ergeben, daß Ne-
ligion etwas rein Individuelles ist und daß es so

viele Religionen gibt, als es Menschen gibt. Diese
Konsequenz zu ziehen, wagte man aber doch lange
nicht. Die moderne Zeit mit ihrem maßlosen Stolze
auf Persönlichkeit hat es getan. „Nur die selbsterleb-
te Religion, sagt Harmack in seiner bekannten

Schrift „Das Wesen des Christentums", „soll be-

kannt werden, alles andere ist heuchlerisch.«) Was
der Ausdruck „selbsterlebt" bedeutet, erklärt uns
Spitta mit den Worten: „Ich habe die Religion,
nicht weil sie wahr ist, sondern die Religion ist

«) Bcrgl. Weiß, Die religiöse Gefahr, S. 438.



^r, 23 S ch weize r - Schule Seite 231

wahr, weil ich sie habe/' Noch deutlicher sagt uns
E. Horneffer, ein Schüler Nietzsches, was man un-
ter persönlicher, des modernen Menschen allein
würdiger Religion zu verstehen habe, und der

Beifall, den er mit seinen Schriften und Reden
gesunden hat, läßt erkennen, daß er gar vielen aus
der Seele sprach. „Persönliche Religion — es ist
ein Schrei aus der tiefsten Not heraus. Unzählige
darben, hungern, da die Gemeindereligion ihnen
den Weg zu ihrem Glücke verschließt. Es darf in
Zukunft keine Gemeindereligion mehr geben, es

darf nur noch persönliche Religion geben. Daß
Menschen sich auf einen geistigen Inhalt verpflich-
ten, das verweisen wir vom Standpunkt und Be-
dürfnis einer höhern Bildung aus: darin können

wir nur eine Verkümmerung der menschlichen Seele
erblicken. Wenn das Gebaren jeder Art von Kirche
nicht in seinem tiefsten Recht aus Persönlichkeit
verletzt, dem spreche ich jede tiefere Seele ab.

Kirche und religiöse Gemeinschaft ist nur die Form
des Lebens für geringere Menschen, die die Per-
sönlichkeit und das Recht auf Persönlichkeit nicht
erkannt haben Hatte Luther gesagt: jeder ist

sein eigener Priester, so müßen wir jetzt sagen:

jeder ist sein eigener Religionsstifter, der eigene

Schöpfer seiner Religion. Nicht jeder kann sich

selbst eine eigene Religion erfinden, das ist Sache
besonderer Begabung, des Genies, der auserwähl-
ten Menschen. Aber jeden muß man sich selbst

überlassen, damit er unter dem was bereits da

ist, wähle. Es darf in Zukunft keine Gemeinde-
religion mehr geben, es darf nur eine persönliche
Religion geben."«) Es wäre nicht schwer, aus
modernen Theologen und Philosophen eine große
Anzahl von Stellen anzuführen, die uns die gleiche
Auffassung von Religion zeigten. Eine Offen-
barung, eine objektive, über uns stehende und von
uns unabhängige, eine sich immer gleich bleibende,
eine für alle maßgebende und verpflichtende Wahr-
heit gibt es für sie vom Standpunkt der modernen
Persönlichkeit aus nicht mehr; sie sprechen nur noch

von Gefühls- und Stimmungswerten, nur von
subjektiver, oersönlicher, rein relativer Wahrheit:
die Glaubensgcdanken entstehen nach ihnen in uns
allein, und nicht der Besitz fertig gegebener Wahr-
heften macht den Christen aus, sondern die FZ-
higkeit, sie selber zu erzeugen.»)

Seit dem Weltkriege denken nun freilich viele
anders. Der Krieg war auch diesmal, wie ihn schon

Thukydides nannte, ein gewalttätiger Lehrmeister.
Mag man auch über den katholischen Zug, der nach
der Ansicht mancher nun durch Europa geht, ver-
schieden denken. Tatsache ist, daß namentlich die

Protestanten die Notwendigkeit eines autoritativen,

«) Vergl. Weiß, Lebens- und Eewissensfragen
der Gegenwart. I. S. 188 f.

») Weih, Die religiöse Gefahr, S, 43-t ff.

objektiv gegebenen Glaubens immer mehr empfin-
den, was sie eben dem Katholizismus näher führt.
Selbst Ernst Troeltsch hat kurz vor seinem Tode
bekannt: „Heute bleibt einem vernünftigen Men-
schen nur mehr eines übrig: katholisch zu werden."
und Professor Hermelins schreibt in „Katholizismus
und Protestantismus in der Gegenwart": „Allgc-
meine Stimmungen sind bekanntlich heute in
Deutschland sehr beliebt, und die allgemeine Stim-
mung ist bis weit in die protestantischen Kreise hi-
nein heute prokathvlisch, wo sie vor zwanzig Iah-
ren antikatholisch war Wir fragen: Was ist

es denn, das den Katholizismus so anziehend macht,
nicht nur für seine eigenen Anhänger, nicht nur
für einige feinnervige Aestheten, sondern weit hi-
nein in die Reihen unserer besten Zeit- und Kon-
fessionsgenossen?" Er gibt dann drei Gründe an,
von denen für uns hier der zweite besonders wich-
tig ist: „Der katholischen Kirche Stärke und inner-
stes Wesen ist die objektive Wahrheitsform, die in
höchster übernatürlicher Ausgestaltung dargeboten
wird, ein Anziehungspunkt sondergleichen in einer

Welt, die das subjektive „Erlebnis" zu Tode ge-
ritten hat."

Auf dem Gebiet der Moral legt die nämliche
Auffassung von Persönlichkeit, die einen objektiven
Glauben abweist, dem Menschen die eine Pflicht
auf, seine Individualität ausschließlich und restlos

zu entfalten gegen alle Schranken von Geboten
und Sitten. Wie Gott, so wäre auch jede sittliche
Vorschrift, die von außen her an uns herantritt
und die auch nur ein wenig unsere Unabhängig-
keit antastete, unser Feind und der Tod jeder wah-
ren Persönlichkeit. Darum ruft Nietzsche: „Zer-
brecht, o meine Brüder, zerbrecht die alten Ta-
feln (die 1V Gebote Gottes). Zerbrecht sie. Wer
das Ich heil und heilig spricht und die Selbstsucht
selig, wahrlich, der spricht, was er weiß, ein Wahr-
sager. Siehe, er kommt, der große Mittag der

Vollendung, wo der Uebermensch nahe ist. Die
Laster, die jetzt die Menschheit kennt, sind nur
Bruchstücke von Lastern. Der Uebermensch soll sie

alle haben. Ich rate, ihr würdet meinen Ueber-
menschen einen Teufel nennen." So weit möchten
nun gewiß nicht alle Anhänger des modernen Per-
sönlichkeitsideals gehen, allein die bisherige Moral
paßt auch ihnen nicht mehr. So sagt z. B. einer
ihrer Stimmführer: „Z^ur einen Weg gibt es,
den Menschen selig zu machen: man muß ihm
Grund zum Stolze geben. Und nicht ein entlehnter
Stolz muß es sein, abgeleitet von einem höhern
Etwas, sondern ein echter, ursprünglicher Stolz.
Allzulange hat der Mensch das Heil in der Demut
gesucht. Die Demut wird nie beglücken. Will
man einen frohen, einen starken Menschen, so gibt
es e i n Mittel nur: ihn von Gott erlösen. Gott
ist der ewig belastende Druck auf dem Menschen,



Leite 232 Schweizef-Schule Nr. 2.!

der ihn nicht atmen läßt. Man hefrêie den Men-
schen von Gott, und er wird in junger Kraft er-
stehen. Er wird erst den Namen Mensch verdie-
nen."») Daß bei solcher Auffassung der Person-
lichtest die Sünde, auch die schlimmste, nicht mehr
als Sünde erscheint, muß uns nicht wunder neh-

men; bald ist sie für die Persönlichkeit notwendig
als Durchgangsstufe zur höheren Entwicklung, so

sagt z. B. Sudermann: „Schuldig müssen wir wer-
den, wenn wir wachsen wollen; größer werden als
unsere Sünde, das ist mehr wert als die Reinheit,
die ihr predigt," und Oskar Wilde: „Was man
gemeinhin Sünde nennt, bildet ein wesentliches
Element des Fortschrittes. Ohne sie würde die

Welt stagieren, alt oder farblos werden," bald wird
die Sünde geradezu als ein Recht der Persönlich-
kett hingestellt, eine Anficht, die laut und in wetten
Kreisen vertreten wird und die umso zerstörender
wirkte, je mehr man die sinnliche Natur des Men-
schen als gleichberechtigt, ja allmählich als das

Wichtigere neben die geistige hinstellte. Man ließ
immer mehr die Rücksicht auf das Geistige im Men-
schen, auf die Seele, beiseite; Opfer und Entsagung
wurden als Unrecht gegen den Körper angesehen;

nicht im Sichausleben, sondern in der Zurückdrän-

gung des Sinnlichen liege die Sünde. Daß dies

nicht bloße Theorie geblieben ist, sondern die ver-
heerendsten Wirkungen im praktischen Leben zeitigte,
können wir an der geradezu grauenhaften Sitten-
losigkeit der modernen Gesellschaft erkennen. Wir
sind tiefer gesunken als das antike Heidentum in
Athen und Rom. Wenigstens lasten sich wohl
kaum griechische oder römische Schriftsteller nen-
nen. die in der sittlichen Entartung ihrer Zeit eine

kräftige und herrliche Entfaltung der menschlichen

Persönlichkeit und die Höhe des Persönlichkeits-
ideals sahen, wie es heutzutags geschieht.

Ruskin sagt einmal, überall im Leben sei die

kauteste Freude nur durch eine dünne Scheidewand

vom tiefsten Elend getrenn?. Aehnlich dürfen auch

wir nach Betrachtung des modernen Persönlich-
keitsbegriffes, wie er uns namentlich in der moder-

nen Religion und Moral entgegentritt, sagen, daß

gerade dort, wo die Persönlichkett am höchsten ge-
priesen, wo sie als etwas über jede Beschränkung

Erhabenes gefeiert wird, sie auch am nächsten steht

d:m tiefsten Falle in Erniedrigung und Unfreiheit.

») Horneffer, Das klastische Ideal, bei Klimke,
Unsere Sehnsucht. S. 134.

Vom Frage- zu,
H Als ich noch ein „7aUm aus dem Ei geschlupf-

ter Lehre: war. der die Eierschalen noch mit sich

herum trug," wie ein lieber Kollege mir ins Tage-

Bei Nietzsche finden wir den tiefen Gedanken:

„Sobald wir die absolute Wahrheit aufgeben, mist-

sen wir alles absolute Fordern aufgeben." Ja,

gibt man den Glauben qn Gott preis, so fällt auck

der Grund, der den Menschen innerlich an Gebot,,

und Moral bindet, und wohin der Mensch ohne

solche Bindung kommt, das zeigt uns der moderne

Uebermensch, das Ideal des modernen Persönlich-
keitskultus. Doch seitdem so vieles zusammenbrach,

worauf man so stolz wär, seitdem die moderne

Kultur mit Barbarei so nah verwandt erschien, seil

dem die moderne Philosophie, Literatur und Kunst,

über denen man die ewigen Ideen vergessen chatte,

als Irrlichter sich erwiesen,, jetzt in einer Zeit der

Enttäuschungen, wo die Seele im uferlosen Meere

der Irrtümer nach den Inseln der Wahrheit sucht,

in einer Zeit der größten Stürme, die wohl je über

Europa daherbrausten, und in der Angst vor der

unsichern, gewitterschweren Zukunft — da ruft man

wieder und immer lauter nach großen Ideen, nach

großen, ganzen Männern, nach Persönlichkeiten.

Dieser Ruf ergeht auch an uns, und die Not der

Zeit, die ihn ausstößt, legt uns allen, namentlich

uns Katholiken und uns Lehrern, die große, ernste

Pflicht aus, solche Männer und Persönlichkeiten der

Welt zu geben. Wir können es und müssen es.

In causa Dei quisque miles: wo es Gottes Sache

gilt, muß jeder kämpfen. Dies Wort Tertullians

paßt gewiß auch für unsere Tage. Mögen wir mir

den gewaltigen Ereignissen der letzten Jahre in

die letzte Epoche aller Geschichte eingetreten sein

oder mag unsere Zeit mit ihren Stürmen und

Kämpfen den Frühling einer neuen, glücklicheren

Periode ahnen lassen; in jedem Falle hat die ka-

thclische Kirche und damit auch jedes ihrer Elle-
der, gewiß nicht zuletzt der katholische Lehrer, eine

hohe Ausgabe vor sich. An sie sollten wir oft den-

ken, denn die Größe und Schönheit der Aufgabe
begeistert und macht uns selber größer. Auch bist-

sen wir nicht vergessen, daß die große katholisch'

Reform, die allein noch retten oder eine neue Kul-
tur bringen kann, nicht zunächst von einer großen

Massenbewegung kommen wird; sie muß vor allem

als Seldstresorm bei dem Einzelnen beginnen. Je

mehr der Einzelne sie an sich vollzieht, umso sä-

hlger und berechtigter wird er, auch andere zu re

formieren; und gerade durch die richtige Pflege und

Entfaltung der Persönlichkeit werden wir an der

Erfüllung dieser hohen, so notwendigen Aufgabe
arbeiten. (Fortsetzung folgt.)

Schuhputzkasten
buch schrieb, da war ich für alles Große begeiste-

rüngsfähig. Ich meinte, alles Neue sei groß und

erstrebenswert und mächte tapfer mit, wenn st-


	Ueber Persönlichkeit : (Fortsetzung)

