
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 9 (1923)

Heft: 1

Artikel: Lehrertugenden, nach der Summe des Hl. Thomas von Aquin
behandelt [Teil 1] : (Fortsetzung folgt)

Autor: Eschenmoser, J.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 4 Schweizer-Schule Nr, l

Lehrertugenden, nach der Summe des hl. Thomas von
Aquin behandelt.

Bon I. G. E s ch e n m o s e r, Spiritual,

Vorbemerkung, Der hl. Thomas, gebo-
ren um das Jahr 1225, war her Sohn eines Gra-
fen, Landulf von Aquin, und seiner Gemahlin Theo-
dora. Er gilt bis auf den heutigen Tag als einer
der größten christlichen Denker, dessen Tod die Uni-
versität von Paris in einem Beileidsschreiben als
den „Untergang des glänzendsten Gestirns der wis-
senschaftlichen Welt" beklagte. Die S u m m e schrieb

er erst gegen Ende seines Lebens, in seiner Besehet-
denheit, als eine elementarische Zusammenfassung
der ganzen Theologie. In Wirklichkeit ist sie ein

Werk, von dem Papst Johann XXII. sagte, es

enthalte so viele Wunder wie Artikel. Leo XM.
studierte es bis in seine letzten Tage hinein; seine

so berühmt gewordene Arbeiterenzyklika ist ganz auf
die darin niedergelegten Prinzipien aufgebaut. Die-
ser große Papst war es auch, der im Jahre 1880
den HI. Thomas zum Patron sämtlicher katholischen
Schulen ernannte.

Was aus dem genannten unsterblichen Werk hier
geboten werden kann, sind einige Leitsätze, die in tun-
lichst allgemein verständlicher Form herausgehoben,
sich auf Lehrertugenden auch anwenden lasten, ihre
philosophisch-theologische Begründung enthalten und
manche praktische Verwertung für den so kochwich-
tigen, aber dornenreichen Lehrerberüf gestatten.

1. Beginnen wir also mit jener Tu-
gend, die dem Lehrer in seinem Be-
rufe m e i st e n s so nötig ist, wie d e in

Soldaten im modernen Krieg die
Deckung: mit der Geduld.

Der hl. Thomas stellt in seiner Summe ") dar-
über sich hauptsächlich folgende drei Fragen: Ob
die Geduld überhaupt eine Tugend sei — ob sie den

höchsten Rang unter den Tugenden einnehme -
ob sie ohne Gnade vorhanden sein könne.

Auf die erste Frage antwortet er natürlich mit:

I a. Der Beweis dafür ist, wie immer, geistreich,
durchschlagend, aber auch, einer mathematischen For-
mel ähnlich, in so knappen Ausdrücken sich bewegend,
daß eine wörtliche Uebersetzung aus der ohnehin

gar kernigen, lateinischen Sprache fast ungenießbar
wäre. Sein Gcdankengang ist folgender: Alle Tu-
genden sind ihrer Natur nach auf das Gute kin
gerichtet, die sittlichen in der Weise, daß sie das

Gute der Vernunft, d. h. die Herrschaft, die Leitung
der Vernunft, gegen Anstürme ungeordneter Lei-
denschaftcn festhalten. So eine Leidenschaft, ganz
dazu angetan, sie wenigstens zeitweilig um ihre
Führung zu bringen, ist die Traurigkeit (Betrübnis,
Aufregung), jene nämlich, die der Apostel meint mit
den Worten: „Die Traurigkeit der Welt bewirkt

«Oll. II. Ouacstio IZb. Art. I. s.

(schließlich) den Tod." (2. Kor. 1, 10.) Nun muß
es notwendig eine Tugend geben, welche die Ver-
nunft vor einer solchen Niederlage bewahrt, wie ja
überhaupt jeder verderblichen Leidenschaft eine da-
vor schützende Tugend entgegensteht. Das aber be-
wirkt die Geduld, von welcher der HI. Augustin
sagt, sie bestehe darin, daß wir die Uebel mit Gleich-
mut ertragen, d. h. ohne Verwirrung infolge von
Traurigkeit, die jene sonst hervorrufen. —

Nun, das alles ist abstrakt genug, wie prinzipielle
Lösungen von Fragen naturgemäß es sind. Fol-
gende Anwendung wird uns die Richtigkeit der ge-
gebenen Antwort klarer machen: Ein Lehrer hält
stramm auf Ruhe und Ordnung in der Schule, was
ja sehr lobenswert ist. Aber sieh, eines Tages ist

alles wie verhext: Großer Staub im Schulzimmer
— Nachzügler - zigeunermäßig aussehende Schü-
ler — Echwatzbasen-Ouecksilbernaturen Jede
solcher Beobachtungen wirkt sicher betrübend aus
sein Gemüt, was erst, wenn manche, viele zusam-
mentreffen! Und die Folgen? Große Verstimmung.
Es beginnt im Herzen zu kochen, mehr und mehr.
Der seelische Druck sucht Entlastung durch Miene,
Worte, schließlich durch Tätlichkeiten, vielleicht solche,

die er, heimgekommen, bitter bereut. Ach, ein ein-
ziges Wort ist nicht so selten von selten des Schü-
lers nach 50 Iahren noch nicht vergessen. Was
kann da schützen? Einzig die Geduld, aber die

wahre, die darin besteht, daß man die unwillkür-
lichen Bewegungen der Seele mit eiserner Festig-
keit im Zaume hält und in allem die überlegende
Vernunft bestimmen läßt, ob, wann, wie in den

einzelnen Fällen vorzugehen ist, zum Mvhle der

Fehlenden oder aus andern edlen Beweggründen.
Wer aber kann einer solchen Selbstbeherrschung
hohe Anerkennung versagen?

2. Ob die Geduld die größte aller
Tugenden sei. — Man könnte es meinen,
wenn man in Erwägung zieht, wie man kein Werk
ohne sie ausführen, nicht einmal lesen oder einen

Vortrag anhören kann, vor wie vielen, zuweilen
nicht mehr reparierbaren Exzessen sie einen be-

wahrt, wie selten sie als wirkliche Tugend, nicht
etwa nur als äußere Larve, aus Stolz oder Men-
schenfurcht angezogen, sich präsentiert, während in-
neulich die Seele, von Ungeduld schon gänzlich be-

siegt, darniederliegt.
Die Summe aber antwortet entschieden mit

Nein — aus guten Gründen: Es liegt nämlich im
Wesen jeder Tugend, daß sie auf das Gute hinzielt,
den Menschen im Guten befördert. Dieses kann

auf doppelte Weise, entweder direkt oder indirekt,
mittelbar geschehen: direkt gewinnt der Mensch an



à 1 Schweize r - S ch ule Seite 5

Güte vorab durch die drei Ideologischen Tugenden,
Glaube, Hoffnung und Liebe, die ihn Gott, der
Quelle alles Guten, wie gar keine andere Tugend
nahe bringen, und dann durch zwei Kardinaltugcn-
den, die Klugheit und die Gerechtigkeit. Indirekt
befördern vorab Starkmut und Mäßigung das Gute,
weil sie die größten Hindernisse desselben entfernen,
und dann die Geduld, die mindergroße, aber um
so häufiger vorkommende, aus dem Wege schafft.
Nun haben obgcnannte Tugenden offenbar den Bor-
zug, weil sie ihrer Natur nach zum Guten im Men-
schen unmittelbarer und mehr beitragen als die

Geduld! darum ist diese nicht die größte Tugend.
Wenn daher der Apostel Iakobus (I. 4.) schreibt:

„Die Geduld hat ein vollkommenes Werk", so gilt
dies nur in bezug aus Ertragung der zustoßenden
Widerwärtigkeiten. Durch diese gerät die Seele,
wie früher gesagt, in Betrübnis und Traurigkeit,
woraus leicht Aufregung, Zorn, Abneigung, Haß
und dergleichen entstehen. Bon all dem ertötet die

Geduld die Wurzel und insofern ist sie vollkommen,
nicht aber überhaupt die größte Tugend.

Aehnlich sind die Worte bei Lukas (21, 19.) zu
verstehen: „In der Geduld werdet ihr eure Seelen
besitzen". Dies trifft zu, insofern sie aus Wider-
wärtigkeiten erstehende Leidenschaften, wodurch die
Seele beunruhigt wird, in ihren Anfängen erstickt.

Wenn dann der hl. Gregor in einer Hvmelie dem

obigen Wort des Herrn noch beifügt: „Die Geduld
ist die Wurzel und Hüterin aller Tugenden", so ist

auch dieser Ausspruch nicht so zu verstehen, als
ob alle Tugenden direkt aus ihr hervorgehen und
durch sie erhalten bleiben, sondern nur, weil sie aus
dem Wege räumt oder fernhält, was die Tugenden
nicht auskommen oder fortbestehen liehe. —

Aus allem ergibt sich klar, daß, wenngleich die
Geduld in der Tugendskala nicht den ersten Nang
einnimmt, sie dennoch von fundamentaler Bedeutung
ist. Keine Tugend bleibt bestehen ohne Geduld.
Anderseits ist es Tatsache: Ein Lehrer von edlem
Eharakter und exemplarischer äußerer Haltung,
dem Produkte wahren Tugendstrebens, wirkt auf die
Kinder hinreihend, wie magisch, unvergeßlich bis ins
höchste Aller. Welcher Ansporn, in wahrer Geduld
täglich mehr ein Meister zu werden.

ß. Die letzte für unsern Zweck bedeutsame Frage
über die Geduld lautet: Obmansieauchohne
Gnade haben könne.

Antwort: Nein, soweit es sich um die wahre,
vollkommene Geduld handelt. Der Beweis ist tief-
sinnig und setzt natürlich Kenntnis über die Gnaden-
lehre voraus, um verstanden zu werden. Versuchen
wir, ihn zu skizzieren. Nur die Sehnsucht nach einem
Gut veranlaßt den Menschen, Mühe und Schmerz
freiwillig zu ertragen, weil die Seele jede Pein
an und für sich flieht. Daher muß das Gut, um
dcssentwillen jemand etwas Widerwärtiges ertragen
will, mehr gewollt und geliebt sein, als das Gut,

dessen Beraubung oder Entziehung der Seele
Schmerz, Trauer bereitet. Die höchsten Güter, die
der Mensch besitzen, sind aber die übernatürlichen.
Erträgt er nun ihretwillen den Verlust aller natür-
lichen willig, so kann dies nur aus Liebe zu ersteren
geschehen. Diese Liebe ist aber unzertrennlich mir
der Gnade verbunden und darum ist auch die voll-
kommene Geduld ohne Unterstützung von Seite der
Gnade nicht möglich. —

Aus dem Gesagten ergibt sich klar, warum so

manche nach jahrelangen Kämpfen gegen ihre
Zornanfälle und selbst nach bittersten Erfahrungen
sich immer noch an ihr aufbrausendes Wesen und un-
bedachtes Drcinfahren wie angeschmiedet sühlcn,
deswegen selber zuweilen unsäglich leiden, ihrem
eigenen Ansehen schaden und in der Erziehung der
Kinder, ungewollt, große und sehr große Fehler be-

gehen. An Vorsätzen und Ansätzen zum Bessern
fehlt es gewöhnlich nicht: aber beiderlei hat wenig
Erfolg, wird meistenteils wie Straßenstaub vom
Sturmwind nach kurzer Zeit wieder weggefegt.
Warum? Weil man übersieht, daß die echte, allen
Anstürmen Trotz bietende Geduld nur vermittelst
eines besondern Beistandes von oben erreichbar
ist. Um ihn auf sich herabzuziehen, braucht es aber
ernstes und häusiges Gebet. Den merkwürdigen
Kontrast zwischen Wollen und Vollbringen auf sitt-
lichem Gebiete fühlten schon die alten heidnischen
Weltweiscn, weshalb einer derselben im Namen
aller klagt: „Ich sehe das Bessere ein und lobe es

mir — folge aber dem Schlechteren." Der hl. Pau-
lus aber schildert treffend das Unvermögen der sich

selbst überlassenen, geschwächten Menschennatur mit
den Worten: „Das Wollen liegt mir nahe, aber das

Vollbringen finde ich nicht." Haben darum, neben-
bei gesagt, die modernen Pädagogen, die das Schul-
gebet, ja jedes religiöse Zeichen aus der Schule
verbannen wollen, eine Ahnung von den Folgen
ihres titanenhaften Beginnens? Die immer schaüer-
licher zutage tretenden Früchte ihres Erziehungs-
systems dürste ihnen nach und nach doch etwas die

Augen öffnen.
Gebet und Uebung, Selbstprüfung und immer

neues Ansangen voll Vertrauen und Mut, Tag für
Tag, führen allein sicher zum Ziel in jeglichem Tu-
gendstreben, also auch im Ringen nach der so segens-
reichen und auch so notwendigen Lehrertugend, der
Geduld. Benutzt ein katholischer Lehrer mit Eifer
und Ausdauer die ganz unvergleichlichen Mittel und
Gelegenheiten, welche die hl. Kirche allen zu bieten

vermag, dann Heil ihm! Die Dornen werden zu
Rosen und was früher ein Fegfeuer zu sein schien,
wird ihm zum lieblichsten Heim. — Vollkommene
Geduld ist nur in der alles verklärenden und ver-
süßenden Gottes- und Nächstenliebe möglich, wie
der HI. Thomas lehrt und der hl. Paulus mit den

Porten andeutet: „Charitas patiens est." (I. Kor.
IIP 4). (Fortsetzung folgt).


	Lehrertugenden, nach der Summe des Hl. Thomas von Aquin behandelt [Teil 1] : (Fortsetzung folgt)

