
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 9 (1923)

Heft: 50

Artikel: Altgermanische Erinnerungen in der christlichen Weihnachtsfeier

Autor: Hänni, Rupert / Bauer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 514 Schweizer-Schule Nr. 50

Altgermanische Erinnerungen in der christlichen
Weihnachtsfeier.

(Von Dr. P. Rupert Hänni 0.3. fl>., Sarncn.)

Es ist wohl nie ein Sieger mit soviel Mäßigung
durch die Welt gegangen, wie das Christentum.
Nachdem es über die heidnische Antike triumphiert
hatte, dachte es nicht daran, barbarisch alles Alte
zu zerstören, sondern bewies überall eine pietät-
volle Schonung. Was auf den verschiedenen Ge-
bieten in Wissenschaft und Kunst, in Sitte und
Leben irgendwie mit dem christlichen Wesen und
dem eigenen Lebensprinzip vereinbar war, wurde
erhalten und fortgeführt. Typisch sind in dieser

Hinsicht manche christlichen Gotteshäuser, die aus

den Grundmauern heidnischer Tempel errichtet
worden sind. Aus der Benennung der Kirche

„3snts ^Isris snprg dkinervs" z. B. in Rom,
sieht man, wie die prächtige Marienkirche auf den

Fundamenten eines alten Minervatempels sich er.
hebt, und wie die nach der Sage aus dem Haupte
Jupiters entsprungene jüngfräuliche Göttin Minerva,
der von Ewigkeit her von Gott auserwählten unbe-
fleckten Jungfrau Maria hat Platz machen müssen.

Oft ist man in der Erhaltung der Tempel noch wei-
ter gegangen. In einem Schreiben des großen
Papstes Gregor an den im Gebiete der Angeln
wohnenden Abt Mellitus erhält letzterer die Wei-
sung: „Man soll die heidnischen Tempel dieses

Volkes nicht zerstören, sondern nur die Götzenbilder
darin, dann soll man die Hallen mit Weihwasser
besprengen, Altäre errichten und in denselben Reli.
quien niederlegen, denn, wenn die Tempel gut ge»

baut sindj. können sie wohl aus Stätten der Un-
holden in Behausungen des wahren Gottes umge-
wandelt werden, so daß das Volk, wenn es seine

Heiligtümer nicht zerstört sieht, im Herzen seinen

Irrglauben ablegt, den wahren Gott erkennt und
verbreitet und sich an den gewohnten Orten nach

alter Sitte einfindet. Wenn man ihnen äußer-
lich einiges Vergnügen zugesteht, werden sie sich

an die innerlichen Freuden umso leichter ge-
wöhnen. Man darf nämlich harten Gemütern
nicht aus einmal alles abschneiden, wie auch, wer
zum höchsten Gipfel aussteigen will, nur stufenweise,
oder Schritt für Schritt, nicht in Sprüngen sich

emporarbeitet."
So kamen die Glaubensboten nach wohlüber-

legtem Plane den alten heidnischen Germanen in
jeder Weise entgegen, um ihnen den Uebertritt zu
erleichtern. Das zeigt sich sogar in der Benen-
nung des Gotteshauses. Die ersten christlichen
„Kirchen" haben ihren deutschen Namen nicht von
dem griechischen kyriake-Haus des Herrn, sondern
von kirk (— Kreis), denn die Kirchen wurden
mit Vorliebe innerhalb der heiligen Steinringe an

Stelle heidnischer Opserstätten und Gotteshäuser
errichtet und sind oft sogar nur durch Umweihung
von solchen entstanden. Allerdings wurden dann
auch die Namen der Schutzheiligen geändert. Die
altgermanische Götterdreiheit machte der christ-
lichen Dreieinigkeit Platz. Für Wodan trat meist
der Erzengel Michael ein, der noch heute Schutz-
heiliger und Sinnbild der Deutschen ist. Die
Rolle des Sonnengottes übernahm Christus, die

wahre, unbesiegte Sonne, oder auch sein Vorläufer
Johannes, die der segenspendenden, fruchtbaren
Erdgöttin Freja, die Gottesmutter Maria usw.

Infolge dieses konservativen Sinnes und der

Anschmelzung des Bestehenden an das Neue, so-

fern nur immer eine homogene Gcdankenbildung
möglich war, können wir im Neuen und Neuesten
Erinnerungen an eine ferne Vergangenheit, an ur-
alte Sitten und Gebräuche finden. Ein Hauch fern-
ster Vergangenheit weht auch durch das eine oder
andere unserer christlichen Feste, besonders durch
das zarteste und innigste von allen, das hl. W e i b-

n a ch t s f e st.
Wir kennen seine Bedeutung und seinen Cha-

rakter. Die Zeit der Einkehr des Christkindleins in
die Häuser und Herzen erinnert uns an jene be-

glückende Stunde, wo die zweite Person der Gott-
heit aus dem Lichtmeer der Ewigkeit in die Fin-
sternis der Sündennacht herabstieg, um uns als
menschgewordener Gottessohn die verschütteten
Paradieseswege bloßzulegen. Weihnachten ist für
uns das Fest des Lichtes und der Liebe.

„Dies ist die Nacht, da mir erschienen

Des großen Gottes Freundlichkeit.
Das Kind, dem alle Engel dienen.
Bringt Licht in meine Dunkelheit,
Und dieses Welt- und Himmelslicht
Weicht hunderttausend Sonnen nicht!"

(Nachtenhöser).

In dunklem Ahnen der Wahrheit haben auch

die alten heidnischen Germanen einen Lichtgott
verehrt und ihm zu Ehren um Weihnachten herum,
bei der Wintersonnenwende ein Fest gefeiert. Wir
besitzen noch einen heidnischen Festkalender für das

Jahr 354 n. Chr., der auf den 25. Dezember die

Bezeichnung enthält: Dies dlstslis Solis invicti:
Geburtstag des unbesiegten Sonnengottes.
Nach den Ausführungen von Prälat Meyenberg
(in seinen homiletischen und katechetischen Studien
S. 217) legte man sich diese Notiz dahin zurechh
daß in heidnischer Zeit bald nach dem Wintersol-
stitium das wachsende Licht der Sonne mit einem



Nr. 59 Schweizer-Schule Seite 515

„Geburtstag des unbesiegtichen Sonnengottes" ge-
feiert wurde. Der heidnische Mithras- und Son-
nenkult des 3. und 4. Jahrhunderts nach Christus
mochte zur Förderung eines solchen Festes bc-
sonders geeignet gewesen sein. Es haben deshalb
christliche Archäologen aus Grundlage des Dies
wlis Solls eine Hypothese ausgestellt. „Was lag
den Christen jener Zeit näher", fragt Kellner,
„als bei diesem von niemanden übersehenen Natur-
ereignis (und Feste) an die Geburt desjenigen zu
denken, der das wahre Licht der Welt ist." Zur
Erhärtung dessen wies man hin auf die biblischen
Ausdrücke: Griens ex ollo, Aufgang aus der Höhe,
lux MkZ<n>ä, Irinnen scj revelnlionern gentium,
Licht zur Erleuchtung der Heiden: oder auf die
Wendungen der Kirchenväter: Slnisliis sol ve-
rus, Christus, die wahre Sonne (Cyprian). Hie
est sol novels noster, dies ist unsere neue
Sonne (Ambrosius). Grietrn sicut sol Snlvntor
muncti, wie die Sonne geht der Welterlöser auf
iLaudes). „Was lag also", fragt Kellner weiter,
„für den geborenen Römer näher, als den Ge-
burtstag dieser neuen wahren Sonne auf den Tag
zu verlegen, wo in seinem Kalender schon von alten
Zeiten her ein dlstslis Solis verzeichnet war,
und wo auch die heidnische Einwohnerschaft ein
Fest feierte." Darnach wäre der 25. Dezember,
der in dem oben genannten heidnischen Kalender
„dlstslis Solls invicti", Geburtstag der unbe-
siegten Sonne, hieß, in den Geburtstag der über-

natürlichen Sonne Jesus Christus umgewandelt
worden. Mir wollen aber hierbei nicht Unterlasten

zu bemerken, daß sich diesen sympathischen Aus-
führungen gegenüber manche Zweifel erhoben ha-
den und die Frage nicht völlig abgeklärt ist.

Zum Christkindlein gehört auch der Christ-
bäum. Er ist, wie schon sein Name sagt, ein

Zeichen Jesu Christi, des Lux mundi, des Lichtes
der Welt, und der Lichtwald der unzähligen Christ-
bäume am hl. Abend erinnert wieder an den wah-
ren Lichtbringer Jesus Christus. Nach einer an-
dern Deutung sollen die Lichter am Christbaum an

jene Kerzen erinnern, die bei den ersten, heimlich
in dunkeln Höhlen um Mitternacht abgehaltenen
Christmessen entzündet wurden. Das Grün des

Tannenbaumes ist ein Symbol der Hoffnung, die

nach dem Erscheinen des Welterlösers auch keiner

Menschenbrust mehr schwinden darf. Der Christ-
bäum ist geschmückt mit Früchten und Gegenständen
verschiedenster Art. Um ihn herum versammeln
sich die Familienglieder, Freunde und Bekannte:
unter ihm liegen am Weihnachtsabend die Ge-
schenke, die Eltern den Kindern oder Verwandte
und Freunde einander geben. Alles liebe, sinnvolle
Erinnerung an das erhabenste Geschenk, das der

Himmlische Vater der sündigen Menschheit in der

Person seines eingeborenen Sohnes machte.

Auch betreff des Christbaumes, seiner Gaben
und seines Schmuckes will man in den Bräuchen
der heidnischen Vorsahren Anklänge finden. „Wenn
die Altvordern", sagt A. M. Witte, „das Winter-
sonnenwendfest feierten, versammelte man seine

Freunde zu frohem Gelage. Da pflanzte man den

„Malbaum", den Festbaum, der bei keiner

Feier fehlen durste, auf und schmückte ihn mit
Aepfeln und Nüssen, den Sinnbildern ewiger Iu-
gend und schlummernden Lebens. Dann brachte

man die Hauptopfcr des Jahres dar, vor allen
Dingen dem Sonnengotts einen Eber. Wer über
keinen lebenden Eber verfügte, spendete wenig-
stens ein Abbild dieses Tieres aus Honig, Mekl
und Fenkel. Man wählte auch die schlichte Forkn
der Sonnenscheibe. Diese „Dpfertueben" haben sick)

in unsern Pfefferkuchen erhallen. Zuweilen zei-
gen sie noch die alten Formen, so z. B. das Bild
des germanischen Götterkönigs selbst, auf seinem
Rosse Sleipnir. Erst im Jahre 139g gelang es
dem Bischof von Bamberg, neben diesen heid-
nischen Sinnbildern die sogenannten „Christstvllen"
einzuführen, die hauptsächlich in Thüringen und
Sachsen beliebt wurden. Er erteilte dem Bäcker-
gewerbe das Innungsprivilegium lediglich unter
der Bedingung, dass sie „alljährlich zum Christfest
zwei lange Brote als Entgelt lieferten, die weder
an die Gestalt eines heidnischen Gottes, noch an
die des ihm geweihten Tieres mahnen dürften."
Später trat bei den Pfefferkuchen die Form des

Sternes dazu, die Versinnbildlichung des Sternes
von Bethlehem, und die des Herzens, die an jene
Liebe mahnen soll, die sich im Christkindlein offen-
bart. Aber der „Pfefferkuchenmann" triumphiert
in manchen Gegenden noch über alle, wenngleich
niemand mehr dabei an Wotan denkt!

Auch in diesem Punkte wird die Richtigkeit der

Parallele von einigen in Zweifel gezogen, indem
sie behaupten, das hier bezeichnete Fest habe einen
ausschließlich lustigen und neckischen Charakter ge-
habt, ohne mit der Wintersonnenwende in Bezie-
hung zu stehen.

Der Christbaum mit seinen herrlichen Gaben
versetzt uns mitten im Winter in eine Zeit der
Blüte und der Reife, wodurch er als eine Art
Wunderbaum erscheint. In zahlreichen Ge-
genden Deutschlands ist, wie Wiese sagt, der Glaube
verbreitet, daß mitten in Schnee und Eis in der

Christnacht die „Wunderblume" erblühe, daß
Aepfelbäume Früchte und Blüten zugleich trügen
und besonders die Rose von Jericho in ungeahnter
Pracht erstrahle. „Noch im 13. Jahrhundert be-
zeichnete man in Tibur, der alten Kaiserpfalz am
Rheip, einen ganz bestimmten Aipfelbaum als den

„geweihten". Die größte Verbreitung hat der

Glaube an „die Wunderblume" gefunden,
vielleicht aus dem Grunde, weil im Dezember die



Seile3l<> Schweize r - S ch ulc Nr. 30

Blume Helleborus niger sich aus dem Schnee er-
hebt. Ihr ursprünglicher Name „Wendewurz"
enthält noch einen Anklang an das heidnische Son-
nenwendefesl. Im 14. Jahrhundert gebrauchte der
Botaniker Otto von Braunschweig, wie Wiese
sagt, zuerst den Namen Christwurz und schrieb, er
habe wirtlich in der Christnacht die Blume Christ-
wurz gesehen. Im Volk ward sie lange als „hei
lig" betrachtet. Hieher gehört wohl auch die Sage
von blühenden Rosen in der Christnacht, denen
der Dichter Martin Greif sein „Frühlingslied im
Winter" gewidmet hat:

„Bon der Christnacht geht die Sage,
Daß ihr Rosen licht erblühn,
Wie wenn sich die Eommertage
Wollten ihr zulieb verfrühn.

Böller hauchten sie und würfen
Einen Himmelsschein um sich.

Ihm auch möcht ich's danken dürfen,
Sing ich Lenz im Winter dich."

Der Volksglauben an blühende Blumen und
Bäume zur Weihnachtszeit hängt zusammen mit
dem Waldkultus der Germanen. Die Bäume gal-
ten ihnen als heilig: man schrieb ihnen sogar eine

Seele zu. Der Wald ist der Wohnsitz der Götter,
und bestimmte Wälder wurden zu besondern Stäl-
ten der Gottverehrung ausersehen. Heilige Haine
vertraten die Stelle der Tempel. In diese hl.
Haine liehen sich auch verwundete Krieger tragen,
um dort gesund zu werden oder zu sterben. Hie-
von leitet sich auch die zuweilen für Tod gc-
brauchte Bezeichnung „Freund Hain" ab, wie es z.

B. im Studentenliede heißt: „Und wenn Freund
Hain uns beschleicht, mache den Abschied uns leicht."

Einen besonders beliebten Schmuck unserer
Weihnachtsbäume bilden die Lamettafäden (Metall-
säden), die die Zweige umspinnen, u. die man meist

„Engelhaar" nennt. Auch sie sollen eine Erinnc-
rung an urgermanische Zeit sein und eigentlich das

flimmernde Gvldhaar der Gemahlin Thors, der

schönen Gattin Sis symbolisieren, jenes wunder-
bare Haar, das stets von neuem wuchs. Es ist ein

Spiegelbild der jungen Saat, die jährlich aufs
neue dem Boden entsproßt, um im Herbst als gol-
dener Segen die Felder zu schmücken.

Schließlich ruft auch noch der Name „Weih-
nachten" selbst germanische Erinnerungen wach.
Die frühesten Bewohner Deutschlands und auch der
Schweiz rechnen bis ins Mittelalter hinein nicht nach

Tagen, sondern nach Nächten. Diese Bezeichnung
ist den orientalischen Völkern, besonders den He-
bräern, eigen, deren religiöse Feste am Abend be-

ginnen und am folgenden Abend endigen. So
heißt es z. B. auch in der Genesis: „Es ward aus
Abend und Mvrgen der erste Tag." Im salischen
Gesetz und im Sachsenspiegel wird immer nach

Nächten gerechnet „über vierzehn Nächte": noch

heute sagt der Engländer nicht „acht Tage", „vier-
zehn Tage" sondern „acht Nächte", „vierzehn
Nächte". Der Grund dieser Zählung hängt erstens
zusammen mit dem Mondjahr, sodann mit dem reli-
giösen Glauben, daß das Licht und der Tag aus
der Finsternis der Nacht hervorgegangen sei. Es
ist bezeichnend, daß die Angelsachsen Weihnachten
„Mohdinah" nennen. Da ihnen eben die Nacht
als die Mutter des Tages erschien, begannen sie

ihre Hauptfeste stets am Abend und benannten sie

auch nach dem Abend oder der Nacht, weshalb
wir noch heute von einem heiligen „Abend",
von Weih-„nacht", Fast-„nacht", Silvester-„abend"
sprechen.

Wenn für uns der Weihnachtsabend, oder die

„heilige Nacht" die Zeit der Herabkunft unseres
Erlösers Jesus Christus auf die Erde ist, so galt
sie dem Aberglauben der Germanen als die Zeil
des Umzuges ihrer Götter. Ursprünglich sollen der
eigentlichen Weihnacht sechs Tage vorausgegangen
und sechs gefolgt sein. Es war die Zeit der söge-

nannten „Zwölfnächte" Infolge der Einführung
des Gregorianischen Kalenders trat dann eine Ver-
schiebung ein, und man versteht seither unter
„Zwölfnächten" die Zeit vom 23. Dezember bis
zum 6. Januar, dem Feste der heiligen drei Könige.
An diesen Tagen nun sollte Wotan, gefolgt von den

Einheriern (d. h. jenen Männern, die durch den

Schkachtentod Eingang in die Mallhalle, den ger-
manischen Himmel gefunden) die Lüfte durchziehen.
Darum herrschte an diesen Tagen des Umzuges der
Götter überall tiefster Friede. Jede Arbeit ruhte,
das Garn mußte vom Rocken gesponnen sein, da

„nichts rund gehen durfte in dieser Zeit als nur
die Sonnenscheibe" Im deutschen Volke lebt,
nach Witte, vielerorts noch unbewußt der Glaube
an den Umzug der Götter. Die Landbewohner er-
zählen, daß am Christabend „das wilde Heer" im
Brausen des Sturmwindes durch die Lüfte ziehe.
Seine Bahnen würden im Frühjahr sichtbar: wo
die Saaten am üppigsten sprießen, die Fruchtbäume
die meisten Früchte trügen, da sei es vorbei gezogen.
„Sobald es am heiligen Abend Mitternacht vom
Turme schlägt, hat die Heiligkeit des Tages ihren
Höhepunkt erreicht. Schlafendes erwacht zu neuem

Leben, Heil und Unheil hat Gewalt, den Tieren
ist die Sprache verliehen. Waster wird zu Wein,
nach dem alten Spruche: „Waster wird zu Wein,
und die Bäume Rosmarein".

Aus solchen bis heute übrig gebliebenen Resten
von Aberglauben kann man auf die Zähigkeit und
Tiefe der im alten Germanenvolke wurzelnden
religiösen Anschauungen schließen.

Gerade diese Mischung der Kultur der gemani-
scheu Altvordern mit christlichen Anschauungen
späterer Jahrhunderte gibt dem deutschen Weih-



Nr, 50 Schweizer-Schule Seite 517

nachtsseste einen eigenartigen Zauber. Heidnisches
und Christliches ist sinnig ineinandergewoben. Die
Wurzel dieses Festes ist eingesenkt in das heidnische
Bolkstum, im Stamm aber pulsiert reines Christen-
tum, Cs wäre deshalb verfehlt, das Aeihnachls-
fest im Sinne einer bloßen Weiterentwicklung aus
der heidnischen Feier herzuleiten, denn man kann
sich kaum einen größeren Unterschied denken, als
den zwischen dem germanischen Sonnengott und Je-
sus Christus. Das Christentum ließ bloß bestehen,
was die sniMli ngiuräliici àisligns, die von
Natur aus christlich empfindende Seele bereits in
der Heidenwelt Edles und Gutes gezeitigt hatte.
Die Uebernatur baut im Christentum stets auf der
Natur auf. Natur und Gnade zusammen bilden
den Christenmenschen, und drum respektiert es jede
edle Aeußerung, jeder Zug echten Menschentums,
wo immer es ihn findet. Welch ein gewaltiger
Unterschied besteht doch zwischen dem altgermani-
scheu Feste des Sonnengottes und der christlichen
Weihnachtsfeier! Man kann vielleicht sagen, er-
sleres war das Ahnen eines à ewigen Lichte
wohnenden Gottes, das aber bei der Personifi-
zierung der die Erde beherrschenden Naturgewalt
der Sonne stehen blieb: letzteres war die Verwirk-
lichung und Erfüllung dieses Ahnens, indem das

ewige Licht in der Person des Gottmenschcn Tlesus

Christus tatsächlich aus dem Schoße des ewigen
Vaters auf diese Erde hernicderslicg, um von nun
an allen, die guten Willens sind, als lux mundi
voranzuleuchten auf dem Weg zum Himmel.

Wir Lehrer und Lehrerinnen, die wir nicht mehr

bloß ahnen, sondern wissen und glauben, müssen

Lichtcrträger sein und die Funken dieses Lichtes
auch überspringen lassen auf die Herzen jener, die

unserer Ausbildung und Erziehung anvertraut sind.
Zuerst muß aber unser eigenes Herz brenne», wenn
wir andere erwärmen, für das wahre Licht be-

geistern und zur religiösen Tat entflammen wollen.
Holen wir deshalb unsere Flammcnkraft beim

licbcglühenden Kindlcin in der Krippe und grüßen
wir es am Weihnachtsabend mit den Worten eines

Dichters, der seine unruhige innere Entwicklung mit
der Einkehr in die Kirche, also mit der Einkehr
beim wahren Lichtquell, beim Krippcnkinde beschloß-

„Du warst die Leuchte in der finstern Leere,
Du warst die Stimme in der großen Stille,
Dein Wort ward Welt, so wollte es dein Wille,
Daß eine Schöpfung dich als Schöpser ehre.

Du bist der Einzige, aus dem wir alle
Wie Tropfen aus dem großen Weltmeer fielen.
Du Ende, danach alle Pfade zielen.

Du bist der Regenbogen im Kristalle.

Du bist die Eicht, die alle Seher preisen.

Der Born, zu dem sich alle Becher bücken,

Du bist der Glanz, der einzig kann beglücken,

All irdisch Glück kann nur dein Abglanz heißen.

Du bist der Seele Schwinge und ihr Schweifen.

Du, dem die Himmel Harfen ohne Ende,

Laß uns im Segen deiner Baterhände
Einst ruhn, wenn wir dich schauend ganz begreifen.

(Peter Bauer.)

Für die Kinderstube.
Meister Winter, der grimmige Mann mit der

kalten Brustz wie ihn unsere Altvordern nannten,
hat Einzug gehalten im Lande. Hn solcher Zeit
wird's stiller draußen, man rückt näher und trau-
licher zusammen um des Hauses wärmespendenden
Herd, und die langen Abende werden zum Rahmen
inniger sich entfaltenden Familienlebens. Häufiger
fällt jetzt überall ein ergiebig Stündchen elterlicher
Aufmerksamkeit für die Kleinen ab und lebhafter
besinnen sich jetzt in Palast und Hütte Vater und

Mutter, umringt von den Kindern, die wie die

Oelzweige den Tisch umranken, auf ihre erzieheri-
schen Pflichten und geben einem freundlichen Rate
in dieser Richtung gerne Gehör.

Aber die familiäre Traulichkcit wird gerade in
diesen frühwinterlichen Tagen in manchem Hause
durch Sorgen getrübt. Es braucht ja so viel, bis
die Vorratskammern und Kasten ein Gesicht ma-
chen, das leidliche Zuversicht verrät gegenüber
dem strengen Gaste, und die Ausgaben wollen kein

Ende nehmen, bis die ganze Schar vom Kopf bis

zum Fuß gerüstet und gestiefelt ist. Manche Klage
wird jetzt laut, wie schwer es doch nachgerade halte,

in unsern Tagen ein Kindertrüppchen groß zu zie-

hen. So hörte ich dieser Tage in einem kinder-

reichen Hause sagen, es sei nicht mehr wie vor al-
tem. Früher hätte man's eitel Segen genannt, ein

halb Dutzend munterer Jungen sein eigen zu ncn-

neu, und es hätte einer schon ein armer Schlucker

sein müssen, bis es ihm darauf ankam, ob dieser

lieben Kostgänger einer oder ein paar mehr oder

weniger den Löffel in die Schüssel getaucht. Aber
heute sei es für einen so gesegneten Hausvater
denn doch kaum mehr zum Durchkommen, wenn ei-

ner nicht zu Rothschilds Sippe gehöre oder ein

Einkommen habe wie ein Bundesrat.

Nun freilich, kein Wunder, wenn in jenem
Hause weder Vermögen noch Einkommen langen
will und das Thermometer der Vaterfreude und

Mutterlust mitunter fast auf den Nullpunkt fallen
will. Dort geht's eben nobel her, wie man's vor
altem nicht getan und es noch nicht Brauch war


	Altgermanische Erinnerungen in der christlichen Weihnachtsfeier

